
บทความวิชาการ 
 

แนวคิดการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมสะท้อนมมุมองผ่านนิทานชาดก* 
THE ENVIRONMENTAL CONSERVATION CONCEPTS REFLECTING 

PERSPECTIVES THROUGH JATAKA TALES 
 

อำพล บุดดาสาร 
Amphon Buddasarn 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
Phranakhon Rajabhat University, Thailand 
พระมหาวิชาญ กนฺตสีโล (กำเหนิดกลับ) 

Phramahavichan Kantaseelo (Kamnoetklab) 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 

Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus, Thailand 
E-mail: phramahavichan.kan@mbu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเรื่องแนวคิดการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมสะท้อนมุมมองผ่านนิทานชาดก 
มีวัตถุประสงค์เพื่อต้องการนำเสนอมุมมองการให้ความสำคัญและแนวคิดเกี่ยวกับการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อมท่ีปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก ซึ่งนอกจากแนวคิดการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมที่ปรากฏ
ในสิกขาบทของพระภิกษุอยู่หลายสิกขาบทในพระวินัยปิฎก เช่น ห้ามพระภิกษุพรากของเขียว 
ห้ามพระภิกษุบ้วนน้ำลายลงในแม่น้ำลำคลอง เป็นต้น อย่างไรก็ตาม แนวคิดเกี่ยวกับการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อมยังมีปรากฏอยู่ในนิทานชาดกอย่างหลากหลาย เช่น วัณณุปถชาดก ฆตาสน
ชาดก ชรูทปานชาดก ให้ความสำคัญและสะท้อนมุมมองเกี่ยวกับเรื่องน้ำ หากคนขาดน้ำนั่น 
ก็ย่อมนำมาสู่ความตาย กุสนาฬิชาดก มหาวาณิชชาดก ให้ความสำคัญและสะท้อนมุมมอง
เกี่ยวกับการอนุรักษ์ป่าไม้ เพราะหากขาดป่าไม้ย่อมนำมาสู่ภัยพิบัติต่าง ๆ เช่น อุทกภัย วาตภัย 
และภัยแล้งขาดน้ำ เป็นต้น ส่วนอัมพชาดก ให้ความสำคัญและสะท้อนมุมมองเกี่ยวกับการ
อนุรักษ์สัตว์ป่า ซึ ่งนิทานชาดกเหล่านี ้ล ้วนแล้ วแต่สะท้อนมุมมองเกี ่ยวกับการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อมให้เห็นผ่านตัวละครที่หลากหลาย พร้อมสอดแทรกแนวคิดทัศนคติทั้งในด้านลบหาก
มนุษย์ทำลายสิ่งแวดล้อมและด้านบวกคือด้านที่ให้คุณหากมนุษย์ไม่ทำลายสิ่งแวดล้อม ดังนั้น
หากนำแนวคิดดังกล่าวไปสอดแทรกในเนื้อหาการเรียนการสอนในระดับการศึกษาขั้นพื้นฐาน
แล้ว เชื่อว่าจะสามารถช่วยให้เด็กและเยาวชนได้สำนึกตระหนักจนกระทั่งนำมาสู่การช่วยกัน

 
*Received 28 October 2021; Revised 28 June 2022; Accepted 29 June 2022 



253 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

อนุรักษ์มากกว่าทำลายสิ่งแวดล้อมรวมทั้งเกิดการหวงแหนปกป้องสิ่งแวดล้อมในประเทศไทยได้
อย่างแน่นอน 
คำสำคัญ: แนวคิดการอนุรักษ์, สิ่งแวดล้อม, นิทานชาดก 
 
ABSTRACTS 
 This academic article on the environmental conservation concepts 
reflecting perspectives through Jataka tales aims to present the perspectives on 
the importance and concepts of environmental conservation that appear in the 
Tripitaka scripture. Environmental conservation appears in many monks' precepts 
in the Vinaya Pitaka; for example, monks are forbidden to take green things and 
split their saliva into rivers and canals. However, the concept of environmental 
conservation also appears in various Jataka tales such as Wannupatta Jataka, 
Gatasana Jataka, and Sarutapana Jataka, giving importance and reflecting water 
points of view. If a person lacks water, it will lead to death. Kusanalij Jataka and 
Mahavanij Jataka give importance to and reflect the views on forest conservation 
because the lack of forests will lead to disasters such as floods, windstorms, and 
drought. Aumpha Jataka focuses on and reflects the views related to wildlife 
conservation. All of these Jataka tales reflect views on environmental 
conservation through various characters along with inserting the concepts and 
attitudes of both the negative side: if humans destroy nature, and the positive 
side: the benefits humans will gain if humans do not destroy the environment. 
Therefore, if these concepts are incorporated into the teaching and learning 
contents at the fundamental education level, it is believed that it can help 
children and young people to realize their awareness and lead to conservation 
rather than destroying the environment, including cherishing the environment in 
Thailand. 
Keywords: Conservation concepts, Environment, Jataka tales 
 
บทนำ 

ยุคโลกาภิวัฒน์โลกแคบเข้ากลายเป็นชุมชนเดียวกัน แต่มนุษย์ที่อาศัยอยู่ในโลกนี้  
กลับยังมีปัญหาความขัดแย้งและเบียดเบียนกัน แบ่งแยกกันเป็นกลุ่มเป็นพวกตลอดจนรบรา  
ฆ่าฟันกัน ในขณะเดียวกัน โลกกลับมีปัญหาสิ่งแวดล้อมซึ่งนับวันจะรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ เป็นต้นว่า
ในยุโรปและสหรัฐอเมริกาเกิดน้ำท่วมใหญ่ เกิดภาวะฤดูหนาวที่สั้นลง ฤดูใบไม้ผลิมาเร็วขึ้น และ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 254 

ประเทศอินโดนีเซียและฟิลิปปินส์ ซึ่งอยู่ในเอเซียตะวันออกเฉียงใต้ได้เกิดปรากฏการณ์เอลนิโน
ขึ้น ทำให้เกิดความแปรปรวนและส่งผลกระทบต่อธรรมชาติอย่างร้ายแรง กล่าวคือ เกิดภาวะ
แห้งแล้ง เกิดพายุและฝนตกกระหน่ำอย่างรุนแรง น้ำท่วมใหญ่ ทำให้พื้นที่การเกษตรได้รับ
เสียหายอย่างมาก และเกิดไฟไหม้ป่าเผาผลาญพื้นที่มากกว่าล้านไร่ เกิดหมอกควันปกคลุมเป็น
บริเวณกว้างไปหลายประเทศ และในช่วงที่มีมรสุมทำให้เกิดฤดูร้อนยาวนานผิดปกติ นอกจากนี้
ปรากฏการณ์เอลนิโน ยังส่งผลกระทบต่อผลผลิตทางการเกษตรในประเทศออสเตรเลีย ทำให้
การส่งออกพืชเกษตรลดลงถึง 4,3000 ล้านบาท และก่อนหน้านั้นปรากฏการณ์ เอลนิโน ก็ได้
อาละวาดที่ประเทศเปรูซึ ่งอยู่ในทวีปอเมริกาใต้มาแล้ว ก่อให้เกิดความเสียหายต่อประเทศ  
ไม่น้อยกว่า 40,000 ล้านบาทเศษ (กรมควบคุมมลพิษ, 2563) ขณะเดียวกันประเทศกัวเตมาลา
และคอสตาริการก็ได้รับผลกระทบจากปรากฏการณ์เอลนิโนเช่นเดียวกัน ซึ่งไม่เพียงแต่ทำให้
เกิดภาวะแห้งแล้งอย่างรุนแรงเท่านั ้น หากยังส่งผลให้ผลิตของประเทศดังกล่าวประสบ  
ความเสียหายอย่างรุนแรงถึง 40-50 เปอร์เซ็นต์ด้วย 
 อย่างไรก็ตาม ปัญหาที่ เกิดจากภัยธรรมชาติดังกล่าวนั ้น ล้วนเกิดมาจากน้ำมือ 
ของมนุษย์ที่เต็มไปด้วยความโลภ เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัวมากเกินไป มีการทำลายสิ่งแวดล้อม
และทรัพยากรธรรมชาติอย่างต่อเนื่อง ดังนั้นจึงมีความพยายามในระดับโลกที่จะอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อมจากบุคลากรหลาย ๆ ฝ่าย และแบบแผนหรือวิธีการการพัฒนาต่าง ๆ เป็นต้นว่า 
องค์การสหประชาชาติได้จัดการประชุมสุดยอดในเรื่องของโลก (Earth Summit) ขึ้น ณ นครริ
โอ เดอ จาเนโร ประเทศบราซิล เมื่อ พ.ศ. 2535 ว่าด้วยสิ่งแวดล้อมและการพัฒนา (United 
Nations Conference on Environment and Development: UNCED) เ พ ื ่ อ เ ป ็ น เ ว ที
ระหว่างประเทศในการกำหนดยุทธศาสตร์เรื่องความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งแวดล้อมและการพัฒนา
ในทุกสาขาเข้าด้วยกัน  เพื่อให้มวลมนุษย์สามารถดำรงชีวิตร่วมกับธรรมชาติอย่างพึ่งพาอาศัย
ซึ่งกันและกันอย่างยั่งยืน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2537) 

สำหรับประเทศไทยซึ่งในอดีตเคยมีทรัพยากรธรรมชาติอุดมสมบูรณ์และเป็นสังคม
เกษตรกรรมที่เน้นการเพาะปลูกข้าวเพื่อเลี้ยงตนเองและการส่งออกก็เป็นเช่นเดียวกับประเทศ
โลกที่สามอื่น ๆ ที่ต้องการเร่งรัดพัฒนาให้เป็นอย่างประเทศตะวันตกเพื่อให้หลุดพ้นจากการ
เป็นประเทศด้วยพัฒนา แผนแม่บทในการพัฒนาทุกอย่างได้มีการเลียนแบบอย่างตะวันตก 
ไม่ว่าจะเป็นรูปแบบของการเมืองการปกครอง และเศรษฐกิจสังคม ตลอดจนนโยบายส่งเสริม
การเข้ามาลงทุนของต่างชาติในด้านอุตสาหกรรม ฉะนั้นจึงจำเป็นต้องนำเอาวัฒนธรรมตะวันตก
เข้ามาใช้ด้วย ในขณะเดียวกันประเทศไทยก็ยังตามกระแสการพัฒนาของประเทศที่พัฒนาแล้ว
เรื่อยไปชนิดที่ตามอยู่ห่างไกลออกไปในอดีต ทั้ง ๆ ที่ประเทศที่พัฒนาแล้วเหล่านั้น เมื่อพัฒนา
มาถึงจุด ๆ หนึ่งแล้วได้ประสบกับปัญหามากมายไม่ว่าจะเป็นปัญหาชีวิตทั้งทางกายและทางใจ 
สังคม และความเสื่อมโทรมทางสิ่งแวดล้อม ผลของการพัฒนาได้แสดงความสำเร็จเป็นรูปธรรม
ให้เห็นว่าได้ทำให้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมซึ่งส่งผลกระทบต่อปัญหาด้านอ่ืน ๆ อย่าง



255 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

เป็นลูกโซ่ เพราะทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็นปัจจัยในการดำรงชีวิตและการพัฒนา
ประเทศ ซึ่งจากรายงานประจำปี 2563 ของกรมควบคุมมลพิษได้รายงานว่า สถานการณ์มลพิษ
ของประเทศไทย ทั้งด้านอากาศ ขยะมูลฝอย และน้ำเสีย มีแนวโน้มไปในทิศทางที ่ด ีขึ้น  
เมื่อเทียบกับปีที่ผ่านมา ทั้งนี้เป็นผลมาจากรัฐบาลได้มีนโยบายสำคัญท่ีมุ่งป้องกัน แก้ไข และลด
ปัญหามลพิษ เช่น การกำหนดให้การแก้ไขปัญหามลพิษ ด้านฝุ่นละออง PM 2.5 เป็นวาระ
แห่งชาติการผลักดันให้มีการจัดทำมาตรการเพื่อแก้ไขปัญหาขยะพลาสติก เป็นต้น นอกจากนี้
สิ่งที่สำคัญอีกประการหนึ่งคือความร่วมมือของทุกภาคส่วนที่ช่วยกันขับเคลื่อนการดำเนินงาน
ภายใต้นโยบายของรัฐบาล และการผลักดันการดำเนินงานตามมาตรการภายใต้แผนปฏิบัติการ
ฉบับต่าง ๆ เช่น แผนปฏิบัติการขับเคลื่อนวาระแห่งชาติ “การแก้ไข ปัญหามลพิษด้านฝุ่น
ละออง” Roadmap การจัดการขยะพลาสติก พ.ศ. 2561-2573 แผนปฏิบัติการ ด้านการ
จัดการขยะพลาสติกระยะที่ 1 พ.ศ. 2563-2565 และแผนปฏิบัติการยกระดับคุณภาพน้ำของ
ลุ่มน้ำ เป็นต้น นอกจากนี้เมื่อต้นปี 2563 การเกิดสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคติดเชื้อ
ไวรัสโคโรนา 2019 ส่งผลกระทบต่อด้านเศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อมสาธารณสุขและสุขภาพ
อนามัยของประชาชนมีการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมไปสู ่การดำเนินชีวิตแบบวิถีใหม่ (New 
Normal) การออกมาตรการ ขอความร่วมมือให้หน่วยงานส่งเสริมให้พนักงานปฏิบัติงาน  
ณ สถานที่พัก (Work From Home) เพิ่มขึ้น ประกอบกับมีการควบคุมการเดินทางระหว่าง
ประเทศ และข้ามจังหวัดส่งผลให้นักท่องเที ่ยวลดลง โดยเฉพาะนักท่องเที ่ยวที ่มาจาก
ต่างประเทศ การลดกิจกรรม การเดินทาง ลดการใช้พลังงาน ตลอดจนพฤติกรรม การบริโภค
ของประชาชนเปลี่ยนแปลงไป เช่น การใช้ บริการสั่งซื ้อสินค้าโดยเฉพาะอาหารผ่านระบบ
ออนไลน์ เพิ่มขึ ้น นอกจากนั้นการมีนโยบายเพื่อควบคุม แก้ไข ปัญหาสถานการณ์มลพิษ 
ที่เกิดขึ้น เช่น การแก้ไขปัญหา หมอกควัน การยกระดับมาตรการป้องกันและแก้ไขปัญหา ฝุ่น
ละออง PM 2.5 การดำเนินโครงการ “Everyday Say No To Plastic Bags” และการลงนาม
บันทึกความร่วม มือระหว่างกระทรวงทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม  กับผู้ให้บริการ 
ส่งอาหารและหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เพื่อร่วมกันขับเคลื่อนการลดการใช้พลาสติกแบบใช้ครั้ง
เดียว จากการบริการส่งอาหาร รวมทั้งการขับเคลื่อน แผนปฏิบัติการเพื่อยกระดับคุณภาพน้ำ
ในพื้นที่เป้าหมาย เพื่อให้มีคุณภาพสิ่งแวดล้อมดีส่งผลต่อสถานการณ์มลพิษของประเทศไทย  
(กรมควบคุมมลพิษ, 2563) 
 อย่างไรก็ตาม ในฐานะที่ประเทศไทยเป็นเมืองพุทธ ประชาชนร้อยละ 95% เป็น
พุทธศาสนิกชน สิ่งหนึ่งที่จะช่วยอบรม กล่อมเกลา และปลูกจิตสำนึกให้ประชาชนในประเทศ  
มีคุณธรรม จริยธรรม และมีความกตัญญูรู้คุณในธรรมชาติ มีความสันโดษ เห็นแก่ตัวน้อยลง  
ก็คือหลักธรรมคำสั่งสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ซึ่งหลักธรรมวินัยที่บันทึกไว้  
ในพระไตรปิฎกนั้น หากเรานำมาศึกษาให้เข้าใจอย่างถ่องแท้แล้ว จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้านั้นก็
ให้ความสำคัญกับสิ่งแวดล้อมมาก โดยมีข้อห้ามไม่ให้ภิกษุทำลายสภาพแวดล้อม ที่เรียกว่าวินัย



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 256 

บัญญัติ และมีการสั ่งสอน อบรม และปลูกจิตสำนึกให้ภ ิกษุทั ้งหลายเห็นความสำคัญ 
ของธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม อันจะเอื้ออำนวยต่อการบรรลุธรรมได้ ที่เรียกว่าหลักธรรม 
นอกจากแนวความคิดในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมจะปรากฏในธรรมวินัยแล้ว ในนิทานชาดกก็ยัง
แฝงไว้ด้วยแนวคิดในการอนุรักษ์สิ ่งแวดล้อมไว้เป็นจำนวนมาก เพราะวิธ ีการสอนของ
พระพุทธเจ้านั้น พระอรรถกถาจารย์แบ่งออกไว้เป็น 9 อย่าง ที่เรียกว่า นวังคสัตถุศาสตร์ 
เพราะฉะนั้นนิทานชาดกจึงมีความสำคัญอย่างยิ่งในการปลูกจิตสำนึกให้เยาวชนคนรุ่นหลัง 
หรือบุคคลที่มีสติปัญญาน้อยไม่สามารถที่เข้าใจในหลักธรรมอันลึกซึ้ง ได้มาศึกษาค้นคว้า เพ่ือ
ปลูกฝังให้มีคุณธรรม จริยธรรม และมีความกตัญญูรู ้คุณในธรรมชาติสิ่งแวดล้อม เพราะใน  
ชนชาติอ่ืน ๆ อาหรับ เปอร์เซีย และกรีก ก็มีการนำเอานิทานอีสปมาให้เด็กหรือเยาวชนในชาติ
ได้ศึกษาค้นคว้า เพ่ือปลูกจิตสำนึกให้เห็นคุณค่าของสิ่งแวดล้อมไปในตัวด้วย 
 
ความสำคัญของสิ่งแวดล้อม 
 มนุษย์ทุกคนที่เกิดมาในโลกนี้  ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ ทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อมที่เกิดขึ้นมาในโลกนี้ ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติเช่นเดียวกัน เช่น ป่าไม้ 
ภูเขา แม่น้ำ เป็นต้น ถ้าหากไม่มีสิ่งต่าง ๆ ดังที่กล่าวมานี้ มนุษย์ก็ไม่สามารถที่จะดำรงชีวิตอยู่
ในโลกนี้ได้ ป่าไม้สร้างความชุ่มชื้น ทำให้ฝนตก และเมื่อฝนตก ป่าไม้ก็อุ้มน้ำไว้ไม่ให้น้ำท่วม
ฉับพลัน เป็นกลไกทางธรรมชาติที่มีความสัมพันธ์กัน ถ้าขาดป่าไม้ฝนก็จะแล้ง ถ้าฝนตกลงมาน้ำ
ก็จะท่วม ถ้าไม่มีป่าสัตว์ป่าก็อยู่ไม่ได้ เรียกว่ามีความสัมพันธ์กันตลอด ภาษาพระท่านเรียกว่า 
ปฏิจจสมุปบาท คือ ทุกสิ่งทุกอย่างอาศัยกันและกันเกิดขึ้น ไม่มีสิ่งใดอยู่ได้อย่างโดดเดี่ยว ล้วน
แต่เกิดขึ้นตามกฏของปฏิจจสมุปบาท นั่นคือ 

1. เมื่อสิ่งนี้เป็น สิ่งนั้นก็เป็น (เมื่อ ก. เป็น ข. จึงเป็น) 
2. เมื่อสิ่งนี้เกิด สิ่งนั้นจึงเกิด (เมื่อ ก. เกดิ ข. จึงเกิด) 
3. เมื่อสิ่งนี้ไม่เป็น สิ่งนั้นก็ไม่เป็น (เมื่อ ก. ไม่เป็น ข. ก็ไม่เป็น) 
4. เมื่อสิ่งนี้ดับ สิ่งนั้นก็ดับ (เมื่อ ก. ดับ ข. ก็ดับ) (สํ.นิ. 16/64/33) 
คนไทยในสมัยโบราณ ได้เข้าใจเรื่องนี้จึงนำเอามากล่าวเป็นเรื ่องความสัมพันธ์ของ

ธรรมชาติว่า “น้ำพึ่งเรือ เสือพึ่งป่า ข้าพึ่งเจ้า บ่าวพึ่งนาย” ในทำนองกลับกัน “นายก็พึ่งบ่าว 
เจ้าก็พ่ึงข้า ป่าก็พ่ึงเสือ เรื่อก็พ่ึงน้ำ” เสือพ่ึงป่า ป่าพึ่งเสือนั้น เขาก็เอาไปพูดต่อว่า “เสือพีเพราะ
ป่าปก ป่ารกเพราะเสือยัง ดินดีเพราะหญ้าบัง หญ้ายังเพราะดินดี” (พระเมธีธรรมาภรณ์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2538) อันนี้แสดงให้เห็นว่า สิ่งแวดล้อมโดยธรรมชาตินั้น ถ้าหากว่ามนุษย์
ไม่เข้าไปทำลายสิ่งต่าง ๆ ก็จะเกิดความสมดุล มีความเจริญเติบโตมีป่าไม้ มีสัตว์ป่า มีนกร้อง 
ต้นไม้ให้ออกซิเจนแก่อากาศ ทำให้อากาศบริสุทธิ ์ด ีขึ ้น ประเทศชาติจะน่าอยู ่เพราะมี
สิ่งแวดล้อมท่ีดี สุขภาพของคนก็ดีขึ้น 



257 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

พระพุทธเจ้าตรัสเกี่ยวกับความสำคัญของสิ่งแวดล้อมไว้ว่า “ปฏิรูปเทสวาโส...เอตมฺมงฺ
คลมุตฺตมํ  การอยู่ในประเทศหรือสิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมเป็นอุดมมงคล” (ขุ.ขุ.25/3-12/7-8) 
การอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมจะช่วยพัฒนาชีวิตให้มีธรรม เมื่อมนุษย์มีธรรม สิ่งแวดล้อมก็จะ
พัฒนาตาม แต่ถ้ามนุษย์อยู่อย่างไม่มีธรรมก็จะรักษาสิ่งแวดล้อมไม่ได้และจะทำลายสิ่งแวดล้อม 
และถ้าเราจัดการสิ่งแวดล้อมของโลกโดยไม่ถูกต้อง สัตว์โลกที่รวมถึงมนุษย์จะอยู่ไม่ได้ เราไม่
ต้องไปคิดเปลี่ยนแผ่นดินเพื่อให้แผ่นดินโลกอยู่รอด แผ่นดินโลกนี้อยู่รอดไปอีกนาน แต่อาจจะ
อยู่รอดโดยไม่มีมนุษย์และสัตว์อื่น ๆ เราจึงต้องเปลี่ยนมนุษย์เพื่อให้มนุษย์สามารถคงอยู่ต่อไป
อย่างผาสุก เราจะต้องเปลี่ยนวิถีชีวิตเปลี่ยนจิตใจของมนุษย์และปรับกระบวนการพัฒนา  
ให้ถูกต้อง เพ่ือลูกหลานของเราจะได้มีแผ่นดินโลกที่เหมาะสมแก่การอยู่อาศัย 

 
ท่าทีของพระพุทธศาสนาต่อสิ่งแวดล้อม 

เป็นที่ทราบกันดีว่าพระพุทธเจ้าของเรานั้น พระองค์ประสูติในป่า ตรัสรู้ในป่า และ
เสด็จดับขันธปรินิพพานในป่า ตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์นั้นล้วนแล้วแต่คลุกคลี  หรือ
ประทับอยู่กับป่าทั้งสิ้น เช่น วัดป่าไผ่เวฬุวัน ชีวกัมพวัน และบนเขาคิชฌกูฏ เป็นต้น ดังนั้น
พระองค์จึงทรงบัญญัติวินัย หรือแสดงธรรมเพื่อปลูกจิตสำนึกให้ภิกษุซึ่งเป็นสาวกของพระองค์
ให้เห็นคุณค่าของป่า ในขณะเดียวกันก็มีข้อห้ามไม่ให้ทำลายสิ่งแวดล้อมหรือทำให้สิ่งแวดล้อม
เป็นพิษ อย่างไรก็ตามเมื่อภิกษุหรือพุทธศาสนิกได้ศึกษาพุทธศาสนาให้ละเอียดแล้วก็จะรู้ได้ว่า
พุทธศาสนานั้นมีท่าทีอย่างไรต่อสิ่งแวดล้อม ท่าทีที่ยอมรับหรือปฏิเสธ หรือวางเฉย ซึ่งเรื่องนี้  
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2537) ผู้ซึ่งเป็นปราชญ์ในวงการพุทธศาสนาในปัจจุบัน ได้สรุป
ท่าทีของพระพุทธศาสนาต่อธรรมชาติสิ่งแวดล้อมไว้ 3 ประเด็นด้วยกันคือ 
 1. ท่าทีที่มองธรรมชาติหรือสิ่งแวดล้อมเป็นสิ่งรื่นรมย์ และชื่นชมความงามมีความสุข
กับธรรมชาติ ซึ่งลักษณะท่าทีเช่นนี้เป็นท่าทีที่มองธรรมชาติสิ่งแวดล้อมด้วยจิตใจที่เบิกบานสด
ชื่น อันจะนำไปสู่การน้อมนำจิตให้อ่อนโยน และพร้อมจะฝึกหัดพัฒนาให้เจริญก้าวหน้าขึ้นไป
อีก ความรู ้สึกที ่มีความสุขกับสิ ่งแวดล้อมดังกล่าวนี้ เป็นความสุขที ่เกิดจากการมองเห็น
สิ่งแวดล้อมที่ยังคงอยู่ในสภาพเดิมของมัน ซึ่งต่างกับแนวความคิดที่ต้องการจะนำสิ่งแวดล้อม
มาเพื่อสนองความต้องการอยู่เสมอในขณะเดียวกันท่าทีของการชื่นชมความงามของธรรมชาติ
สิ่งแวดล้อมได้ปรากฏในหลักคำสอนของพุทธศาสนาหลายแห่ง เช่น ในเวสสันดรชาดกได้มี  
คำบรรยายธรรมชาติ พรรณนาป่า โดยมีความรู้สึกในทางสุนทรีย์หรือมีความสุขรื่นรมย์ ชื่นชม
ความงามดังนี้ “ในบริเวณอาศรมนั้น มีหมู่ไม้มะม่วง มะขวิด ขนุน ไม้รัง ไม้หว้า สมอพิเภก  
สมอไทย มะขามป้อม ไม้โพธิ์ ไม้พุทรา มะพลัน ต้นไทร และมะสัง มะซางหวานและมะเดื่อ มี
ผลสุกแดงเรื่อ ๆ อยู่ในที่ต่ำ ๆ คล้ายงาช้าง กล้วยหอม ผลจันทร์ มีรสหวานเหมือนน้ำผึ้ง รวงผึ้ง
ไม่มีตัวมีในที่นั่น คนเอื้อมมือปลิดมาบริโภคได้เอง ในบริเวณอาศรมนั้น มีต้นมะม่วง บางต้น
ออกช่อแย้มบานบางต้นมีดอกและใบร่วงหล่นผลิผลดาษดื่นบางอย่างยังดิบบางอย่างสุกแล้ว  



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 258 

ผลมะม่วงดิบและสุกทั้งสองอย่างนั้นมีสีดังหลังกบ อนึ่งในบริเวณอาศรมนั้นบุรุษยืนอยู่ภายใต้ 
ก็เก็บมะม่วงกินได้ ผลมะม่วงดิบและสุกทั ้งหลายมีสีสวย กลิ ่นหอมและรสอร่อยที ่สุด…”  
(ขุ.ชา.อ.10/315) 
 2. ท่าทีที่มองสิ่งทั้งหลายในธรรมชาติเป็นเพื่อนร่วมกฎธรรมชาติด้วยกัน ลักษณะท่าที
เช่นนี้เป็นการยอมรับความเสมอภาคของสิ่งทั้งหลายอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติที่เรียกว่าไตรลักษณ์
หรือสามัญลักษณะ คือลักษณะที่ทั่วไปหรือเสมอเหมือนกันแก่สิ่งทั้งปวงมี 3 ประการ ได้แก่  
1) อนิจจตา ความไม่เที่ยง 2) ทุกขตา ความเป็นทุกข์ ภาวะที่ถูกบีบคั้นด้วยการเกิดขึ้นและ
สลายตัว ภาวะที่กดดันฝืนและขัดแย้งอยู่ในตัว้เพราะปัจจัยที่ปรุงแต่งให้มีสภาพเป็นอย่างนั้น 
เปลี่ยนแปลงไปจะทำให้คงอยู่ในสภาพนั้นไม่ได้ และ 3) อนัตตตา ความไม่มีอะไรเป็นตัวตน  
คือเป็นเพียงแต่การประกอบขึ้นของขันธ์ทั้งหลายเท่านั้นดังนั้น พุทธศาสนาจึงถือว่า มนุษย์และ
สิ่งแวดล้อมมีคุณค่าหรือมีความเสมอภาคกันภายใต้กฎเกณฑ์นี้ 
 3. ท่าทีที่มองธรรมชาติสิ่งแวดล้อมมีคุณค่าเกื้อกูลต่อการพัฒนาตนของมนุษย์ โดย
ท่าทีนี้ถือว่าธรรมชาติทั้งหลายรวมทั้งที่เป็นสัตว์และพืชเป็นสิ่งแวดล้อมที่น่ารื่นรมย์สวยงาม 
เป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์มีความสุข และธรรมชาติสิ่งแวดล้อมนั้นก็เป็นส่วนประกอบหรือเป็นปัจจัย
ในการฝึกฝนพัฒนาตนของมนุษย์ เพราะพระพุทธศาสนาถือเอาธรรมชาติสิ ่งแวดล้อมเป็น
องค์ประกอบอย่างหนึ่งในการศึกษาของมนุษย์ คือการศึกษาในเรื่องที่จะพัฒนามนุษย์ให้มีจิตใจ
เจริญงอกงามเป็นมนุษย์ที่มีคุณธรรมต่าง ๆ ได้ เพราะการที่อยู่ในสภาพแวดล้อมที่เงียบสงบ
ปราศจากเสียงรบกวนและกิจกรรมที่วุ่นวายย่อมทำให้ได้ความสงัดทางกายซึ่งเรียกว่า กายวิเวก 
เมื่อมีความสงัดทางกายแล้วย่อมทำให้จิตใจมีความรู้สึกสงบ มีความอิ่มใจ มีความสดชื่น ทำให้
เกิดจิตวิเวกคือ ความสงัดทางจิตใจ และเมื่อจิตใจสงบไม่มีอารมณ์วุ ่นวายใจเข้ามารบกวน
ก่อให้เกิดสมาธิ และทำให้จิตอยู่ในสภาพที่พร้อมจะฝึกฝนพัฒนาให้ก้าวหน้าขึ้นไปอีก นั่นคือ
การนำจิตที่พร้อมดีอย่างนั้นเพื่อนำไปใช้ในการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ให้เกิดปัญญาเห็นความจริง
ของสิ่งทั้งหลาย ซึ่งทำให้จิตเป็นอิสระหรือสงบจากกิเลสที่เรียกว่า อุปธิวิเวก 
 จากท่าทีของพุทธศาสนาที่กล่าวมา แสดงให้เห็นว่าพระพุทธศาสนายอมรับว่าบุคคล
ต้องอาศัยสถานที่และสิ่งแวดล้อมอันเหมาะสมแก่การบำเพ็ญเพียร เพ่ือช่วยเกื้อกูลหรือส่งเสริม
ประคับประคองรักษาสมาธิให้ก้าวหน้าต่อไปได้ ในพระสุตตันตปิฎกก็มีข้อความซึ่งกล่าวถึง
คุณประโยชน์ของสิ่งแวดล้อมว่าส่งเสริมการปฏิบัติธรรม ดังเช่นพระเถระทั้งหลายที่ไปบำเพ็ญ
เพียรอยู่ในป่าได้พรรณนาถึงธรรมชาติสิ่งแวดล้อมว่ามีผลต่อการปฏิบัติธรรมไว้ ดังนี้ “เมื่อใด 
บัณฑิตมีจิตเบิกบาน นั่งเพ่งพิจารณาธรรมอยู่ที่ฝั่งริมแม่น้ำทั้งหลาย  อันดาราดาษไปด้วยดอก
โกสุมและดอกมะลิที่เกิดในป่า อันวิจิตรงดงามย่อมไม่ได้ประสบยินดีอย่างอื่นยิ่งไปกว่าการนั่ง
เพ่งพิจารณาธรรมนั้น” (ขุ.เถร.26/369/259) 
 เพราะฉะนั้น ท่าทีของพุทธศาสนาจึงเป็นท่าทีที่มองสิ่งแวดล้อมเป็นสิ่งน่ารื ่นรมย์  
เป็นเพื่อนร่วมกฎไตรลักษณ์ และมีคุณค่าหรือมีคุณประโยชน์ต่อการพัฒนาทั้งด้านจิตใจและ

https://84000.org/tipitaka/pitaka_item/attha_page.php?book=44&page=315&modeTY=2&edition=thai


259 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

ปัญญาของมนุษย์ กล่าวอีกนัยหนึ่งว่าเป็นท่าทีแห่งความเป็นมิตรและมีคุณประโยชน์แก่กัน  
ในการดำเนินชีวิตหรือการดำรงอยู่ระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม ดังคำกล่าวของศาสตราจารย์
ระวี ภาวิไล ที่ว่าชีวิตที่มีคุณภาพพึงประสงค์คือชีวิตที่อาศัยสภาพแวดล้อมทั้งปวงเอื้ออำนวย
สุขภาพกาย เพื่อเป็นรากฐานการพัฒนาการทางจิตใจให้เกิดบูรณาการทางความรู้สึกนึกคิด
เต็มที่ตามศักยภาพภายในเพราะมนุษย์มีความสามารถสร้างสรรค์ และผลิตผลรวมกันเข้าเป็น
สังคมท่ีมั่นคงผาสุกสมบูรณ์และปราศจากความขัดแย้ง (ระวี ภาวิไล, 2525) 
 
นิทานชาดกเกี่ยวกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 

ดังที่กล่าวไว้ในเบื้องต้นแล้วว่า ในคัมภีร์พระไตรปิฎกซึ่งเป็นคัมภีร์ที่บันทึกคำสอนของ
พระพุทธเจ้าไว้ รวมทั้งหมด 84,000 พระธรรมขันธ์ หากเราเลือกศึกษาเฉพาะในส่วนที่เห็นว่า 
มีแนวความคิดในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมแฝงอยู่ด้วย จะเห็นได้ว่ามีทั้งส่วนวินัย หรือข้อห้าม
สำหรับพระภิกษุ และส่วนที ่เป็นหลักธรรมที่ชี ้ให้เห็นว่าธรรมชาติมีความสำคัญอย่างไร  
เอ้ือประโยชน์ต่อการปฏิบัติธรรมและการบรรลุธรรมอย่างไร 

นอกจากนี้ก็ยังมีนิทานชาดก ที่ถือว่าเป็นวิธีการสอนวิธีหนึ ่งในนวังคสัตถุศาสตร์  
ของพระพุทธเจ้า ลักษณะโดยทั่วไปนั้น เป็นการแสดงธรรมโดยยกเรื่องราวในอดีตชาติของ
พระพุทธเจ้าและพระสาวกมาเล่าประกอบการนำเสนอหลักธรรมที่สำคัญ ในพระไตรปิฎกไม่ได้
แสดงเรื่องราวนิทานไว้อย่างละเอียด แต่ได้บันทึกเฉพาะคำพูดและคำสนทนาที่ประกอบด้วยคติ
ธรรมไว้ ส่วนเนื้อเรื่องของนิทานนั้นศึกษาเพิ่มเติมได้จากคัมภีร์ระดับอรรถกถา แม้ว่าลักษณะ
ของนิทานชาดกในอรรถกถาจะเป็นที่น่าเคลือบแคลงสงสัยถึงความเป็นจริงที่ยังพิสูจน์ไม่ได้ก็
ตาม แต่นิทานชาดกเหล่านี้ก็เหมาะแก่การนำไปสอนเด็กเพราะเด็กนั้นยังไม่บรรลุวุฒิภาวะ
พอที่จะคิดหาเหตุผลมาพิสูจน์เรื่องราวต่าง ๆ ได้เหมือกับผู้ใหญ่ ดังที่  (พระเมธีธรรมาภรณ์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2538) ได้กล่าวไว้ว่า “นิทานชาดกนั้นเหมาะแก่การนำไปสอนเด็กให้เกิด
ความรักธรรมชาติเป็นอย่างดียิ่ง เพราะแสดงให้เด็กเห็นว่าสัตว์และพืชมีความสำคัญเหมือนกัน 
เด็กมีความไร้เดียงสามักคิดว่าสัตว์ก็เหมือนมนุษย์ และสามารถสื่อสารด้วยภาษาได้ไม่ต่างจาก
มนุษย์ เด็กจึงถือสัตว์เป็นเพื่อนเล่น นั่นคือความรักธรรมชาติที่มีอยู่แล้วในใจของเด็กทั่วไป 
ดังนั้นนิทานชาดก 547 เรื่องล้วนมีสาระที่เสริมสร้างความรักธรรมชาติขึ้นในจิตใจของเด็ก” 

อนึ่ง นิทานชาดกมีทั้งหมด 547 เรื่อง ถ้าจะนำมาวิเคราะห์เพ่ือให้เห็นแนวความคิดในการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อมทั้งหมด ก็คงจะดูยืดยาวเกินไป แต่ในที่นี้ผู้เขียนจะทำการแยกวิเคราะห์ในส่วน
ที่เห็นว่าเน้นไปทางอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมด้านใด พอเป็นแนวทางในการศึกษาค้นคว้าต่อไป ดังนี้ 

1. นิทานชาดกเกี่ยวกับการอนุรักษ์น้ำ 
1.1 วัณณุปถชาดก (ขุ.ชา. 27/13-18/1) พระพุทธเจ้าตรัสเล่าเรื ่องว่า  

พระโพธิสัตว์ทรงเสวยชาติเป็นหัวหน้าพ่อค้าเกวียน  ครั ้งหนึ่งได้นำหมู ่พ่อค้าเกวียนข้าม
ทะเลทรายที่เป็นทางกันดาร ซึ่งไม่สามารถเดินทางในเวลากลางวันได้ เนื่องจากความแห้งแล้ว



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 260 

และความร้อนของทะเลทรายที่ถูกแสงอาทิตย์สาดส่อง จึงต้องอาศัยเดินทางในเวลากลางคืน
โดยมีผู้นำทาง แต่คนนำทางเผลอหลับจึงทำให้หมู่เกวียนที่เทียมดด้วยโคเดินหลงทางน้ำและฟืน
ที่ได้เตรียมไว้พอดีกับการเดินทางก็หมดลงทำให้หมู่เกวียนทั้งพ่อค้าและโคได้รับความเดือดร้อน 
หัวหน้าพ่อค้าจึงแสวงหาแหล่งน้ำได้พบหญ้าคากอหนึ่งกลางทะเลทรายจึงสันนิษฐานว่าน่าจะ  
มีน้ำอยู่ข้างล่าง ได้ให้หมู่ชนที่ร่วมเดินทางช่วยกันขุดหาน้ำ แต่ เมื่อขุดลึกลงไปกลับพบก้อนหิน 
ไม่อาจขุดต่อ ชนเหล่านั้นพากันทอแท้หมดอาลัย ส่วนหัวหน้าพ่อค้าได้ลงไปฟังเสียงน้ำที่อยู่ใต้
ก้อนหินจึงสั่งให้คนรับใช้ใกล้ชิดเอาค้อนเหล็กทุบก้อนหินจนแตก ในที่สุดก็ได้พบน้ำทำให้หมู่
เกว ียนไม่อดตายและยังได้ป ักธงทำเป็นเครื ่องหมาย เพื ่อให้ คนหมู ่อ ื ่นได้ใช ้สอยด ้วย 
(คณะกรรมการอำนวยการจัดงานฉลองสิริราชสมบัติครบ 50 ปี , 2541)ชาดกนี้ได้แสดงให้เห็น
ถึงความไม่เกียจคร้าน มีกำลังความเพียรสามารถได้ร ับประโยชน์ที ่ต้องการได้ทุกระดับ
แม้กระทั ่งบนหนทางในทะเลทราย ก็ยังสามารถขุดหาน้ำได้ ตามคำสอนที ่บันทึกไว้ใน
พระไตรปิฎกว่า “ชนทั้งหลายผู้ไม่เกียจคร้านขุดที่ทางทราย ได้พบน้ำในที่นั้นตรงเนินแห่งลุ่มน้ำ
ฉันใด มุนีผู้ถึงกำลังความเพียร ไม่เกียจคร้าน พึงได้พบความสงบใจ ฉันนั้น” (ขุ.ชา. 27/2/1) 
การที่มนุษย์ขาดแคลนน้ำในบางพื้นที่ก็ไม่ควรท้อถอย แต่ควรขวนขวายแสวงหาแหล่งน้ำตาม
ธรรมชาติ ในเรื ่องนี้จะเห็นตัวอย่างได้ที่ประเทศอิสรเอล ซึ่งเป็นประเทศที่แห้งแล้งกันดาร 
มาก่อน แต่ด้วยความเพียรพยายามอุตสาหะของคนในประเทศ ในการคิดค้นแสวงหาแหล่งน้ำ 
ผลสุดท้ายก็ประสบความสำเร็จ เดี๋ยวนี้ประเทศอิสรเอลสามารถที่จะปลูกพืชผักต่าง ๆ ได้อย่าง
เขียวขจีเต็มไปหมด ชาดกเรื่องนี้จึงได้แสดงให้เห็นจริยธรรมเรื่องความเพียรและยังสอนให้รู้จัก
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่แก่คนอ่ืนด้วย 

1.2 ฆตาสนชาดก พระพุทธเจ้าตรัสเรื่องเล่าว่า พระโพธิสัตว์ถือกำเนิดในหมู่
นกและได้เป็นหัวหน้าฝูงนกฝูงหนึ่งที่อาศัยต้นไม้ใหญ่ที่ตั ้งอยู่ริมสระน้ำธรรมชาติ นกที่เป็น
บริวารได้ถ่ายคูถลงสระทำให้น้ำในสระสกปรก นาคราชที่อาศัยอยู่ในสระน้ำได้พ่นควันและไฟ
ขึ้นจากสระน้ำเพ่ือไล่นก ทำให้นกอยู่ไม่ได้ต้องหนีไปที่อ่ืน นกที่ไม่หนีไปก็สิ้นชีวิตเพราะไฟที่เกิด
จากสระน้ำ (คณะกรรมการอำนวยการจัดงานฉลองสิริราชสมบัติครบ 50 ปี , 2541) ชาดกนี้
แสดงให้เห็นถึงการทำให้แหล่งน้ำเกิดความสกปรก ย่อมส่งผลกลับมาทำร้ายผู้ที่อาศัยแหล่งน้ำ
นั้นเองได้รับความเดือดร้อน ในพระไตรปิฎกได้บันทึกเพียงคำพูดไว้ว่า “ความเกษมมีอยู่บน
แผ่นน้ำใด บนแผ่นน้ำนั้นกลับมีข้าศึกมารบกวน ไฟลุกโพลงอยู่ท่ามกลางน้ำ วันนี้พวกเราอยู่ ที่
ต้นไม้อันเกิดที่แผ่นดินนี้ไม่ได้ ท่านทั้งหลายจงพากันหลีกไปเสียในทิศทั้งหลายเถิด วันนี้ ภัย
เกิดข้ึนจากที่พ่ึงของเรา” (ขุ.ชา.27/133/13) ข้อความนี้เป็นการแสดงให้เห็นว่าการที่ได้ทำลาย
ที่พึ่งของตนเองนั้น ได้ก่อให้เกิดอันตรายแก่ตนเอง ดังนั้น ในฐานะที่น้ำซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญ
สำหรับทุกชีวิตบนผืนโลกนี้มีคุณ และเป็นที่พ่ึงของมนุษย์ด้วย มนุษย์จึงควรรู้จักที่จะระวังไม่ให้
การกระทำใด ๆ ของตนส่งผลให้เกิดความเสียหาแก่แหล่งน้ำที่มีอยู่แล้ว ชาดกนี้จึงแสดงให้เห็น
จริยธรรมในด้านความกตัญญูกตเวที (รู้คนและตอบแทนคุณ) ความกตัญญูกตเวทีนี้ ถือได้ว่า



261 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

เป็นจริยธรรมสำคัญในการอนุรักษ์น้ำ เพราะความกตัญญูกตเวทีไม่ใช่จำกัดเฉพาะมนุษย์กับ
มนุษย์เท่านั้น แต่ยังหมายถึงความกตัญญูกตเวทีต่อธรรมชาติรอบตัวมนุษย์อันหมายรวมทั้งสิ่งที่
มีชีวิตและไม่มีชีวิตด้วย ดังที่ (พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2541) ได้กล่าวไว้ว่า “ขอให้
มนุษย์รู้คุณของธรรมชาติบ้าง ความกตัญญูนั้นไม่มีเฉพาะมนุษย์กับมนุษย์เท่านั้น เราไม่เพียง
กตัญญูต่อบุคคลอย่างเดียว ความรู้คุณของวัตถุสิ่งของก็เป็นกตัญญู ไม่ว่าจะเป็นถนนหนทาง
บ้านที ่พักอาศัย ธรรมชาติแวดล้อมที ่เราอยู ่ ทุกสิ ่งล้วนมีบุญคุณ สิ ่งใดให้ที ่พัก ความ
สะดวกสบายแก่เรา เราต้องถนอมรักษา นี้คือความกตัญญู ใครที่มีความกตัญญูรู ้คุณท่าน 
เรียกว่าเป็นคนดี”  

1.3 ชรูทปานชาดก (ขุ.ชา.27/256/123) พระพุทธเจ้าตรัสเล่าเรื ่องว่า  
พระโพธิสัตว์ถือกำเนิดเป็นหัวหน้าพ่อค้าเกวียน ได้พาหมู่พ่อค้าเกวียนออกเดินทางไปในทาง
กันดาร เมื่อขาดแคลนน้ำจึงแสวงหาแหล่งน้ำ ได้พบบ่อน้ำเก่าแห่งหนึ่ง จึงช่วยกันขุดเพื่อหาน้ำ
แต่กลับได้พบทรัพย์สินจำนวนมากมีแก้วไพฑูรย์เป็นต้น พ่อค้าเหล่านั้นก็ยังไม่พอใจได้ขุดลึกลง
ไปอีกเพ่ือจะได้ทรัพย์มากขึ้น แม้ว่าหัวหน้าพ่อค้าจะห้ามปรามให้เลิกขุดต่อ แต่ก็ไม่ฟังเมื่อขุดลึก
ลงไปได้รบกวนพญานาคที่อาศัยอยู่ภายใต้จึงถูกพญานาคนั้นพ่อพิษใส่จนตาย เหลือแต่หัวหน้า
พ่อค้าเพียงคนเดียวที ่ได้เกิดความพอใจกับทรัพย์ที่ได้ครั้งแรกไม่โลภมาก (คณะกรรมการ
อำนวยการจัดงานฉลองสิริราชสมบัติครบ 50 ปี, 2541) ชาดกนี้แม้จะเป็นเรื่องราวในอดีตแต่
เมื่อศึกษา วิเคราะห์แล้วสามารถสะท้อนให้เห็นเหตุการณ์ในปัจจุบันได้ชัดเจน เช่น มีข่าวที่
ชาวบ้านเข้าไปลักลอบขุดหาสมบัติในถ้ำลิเจียแล้วเสียชีวิตทั้งหมด หรือข่าวดินถล่มทับชาวบ้าน
ตายที่จังหวัดพิจิตร เพราะไปขุดหาแร่ทองคำ เป็นต้น ในเรื่องการขุดบ่อน้ำ หากจะขุดบ่อน้ำ
เพ่ือนำมาใช้สอยควรขุดบ่อน้ำนั้นให้พอดี ไม่ขุดลึกเกินไป จะก่อให้เกิดอันตรายแก่มนุษย์ผู้ขุดได้ 
เช่น อาจเกิดดินถล่ม เป็นต้น ดังนั้นสิ่งที่ได้รับจากชาดกเรื่องนี้ ก็คือ จริยธรรมเรื่องความสันโดษ 
มนุษย์ไม่ควรใช้สอยทรัพยากรน้ำด้วยความโลภ แต่ต้องรู้จักพอใจกับสิ่งหามาได้โดยถูกต้อง
พอประมาณ ไม่เบียดเบียนมนุษย์ด้วยกันเอง ไม่เบียดเบียนสัตว์ และพืชพรรณไม้ที่ต้องอาศัยน้ำ
เพ่ือดำรงชีพเช่นกัน 

2. นิทานชาดกเกี่ยวกับการอนุรักษ์ป่าไม้ 
  2.1 กุสนาฬิชาดก: พระพุทธเจ้าตรัสเล่าว่า สมัยที่พระเจ้าพรหมทัตครอง 
กรุงพาราณสี ในพระราชอุทยานมีเทพารักษ์อาศัยอยู่ประจำต้นไม้ทุกต้น  เทพารักษ์ประจำ 
กอหญ้าคา (กุสนาฬิ) เป็นเพื่อนสนิทกับเทพารักษ์ประจำต้นไม้มงคล (สมุขกะ) ซึ่งเป็นที่เคารพ
นับถือของพระราชา ครั้งหนึ่งเสาของปราสาทชำรุด พระราชารับสั่งให้ช่างไม้หาต้นไม้แก่นแน่น
หนามาซ่อมแซมเสานั ้น พวกช่างไม้เข้าไปในพระราชอุทยาน เห็นต้นไม้มงคลทำเป็น 
เสาปราสาทได้ จึงกราบทูลให้พระราชาทราบจึงทรงอนุญาต พวกช่างไม้จึงได้นำเครื่องพลีกรรม
ไปบวงสรวงต้นไม้มงคลโดยตั้งใจจะตัดในวันรุ่งขึ้น เทพารักษ์ประจำต้นไม้มงคลทราบว่าต้นไม้ 
ที่ตนอาศัยอยู่จะถูกทำลาย จึงร้องไห้คร่ำครวญ พวกเทพารักษ์อื่น ๆ ไม่รู้จะช่วยเหลือประการ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 262 

ใด เทพารักษ์ประจำกอหญ้าคาทราบเรื่อง จึงกล่าวว่า “ท่านอย่าวิตกไปเลย เราจะไม่ให้ตัด
ต้นไม้นั้นได้” พอรุ่งเช้าเมื่อช่างไม้ไปถึงต้นไม้มงคลนั้น เทพารักษ์ประจำกอหญ้าคาจึงแปลงตัว
เป็นกิ้งก่า วิ่งนำหน้าช่างไม้เข้าสู่โคนไม้มงคลหายตัวไปในต้นไม้แล้วโผล่ขึ้นที่ยอดต้นไม้ พวกช่าง
ไม้เห็นดังนั้น จึงเข้าใจว่าต้นไม้เป็นโพลง ไม่สมควรทำเป็นเสาปราสาทจึงเลิกล้มความคิดท่ีจะตัด
ต้นไม้มงคลนั้น เทพารักษ์ประจำต้นไม้มงคลจึงได้สิงสถิตอยู ่ ณ ต้นไม้ดังเดิม และกล่าว
สรรเสริญเทพารักษ์ประจำหญ้าคาว่าสามารถช่วยเหลือตนได้ แม้ว่าจะเป็นเทพารักษ์ชั ้นต่ำ  
ก็ตาม (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536) ชาดกเรื่องนี้ถือว่าเป็นอีกเรื่องหนึ่งต้องการปลูกฝังความ
เชื่อเกี่ยวกับต้นไม้ใหญ่จะต้องมีเทวดาสิงอยู่ ถ้าใครไปตัดจะต้องประสบกับภัยพิบัติต่าง ๆ แม้ใน
ปัจจุบันนี้ความเชื่อในเรื่องนี้ก็ยังมีอยู่ในกลุ่มชาวบ้านทางภาคเหนือและภาคอีสาน อย่างไร  
ก็ตามความเชื่อเช่นนี้แม้จะดูงมงายไปในกลุ่มปัญญาชน แต่ถือว่าเป็นจิตวิทยาอย่างดีที่จะช่วย
อนุรักษ์ต้นไม้ให้อยู่คู่ป่าเขาได้ หากความเชื่อท่ีงมงายนี้มีส่วนในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมแล้ว ก็ไม่
น่าจะเสียตรงไหน ในทางตรงกันข้าม ผู้คนในปัจจุบันที่คิดว่าตัวเองเจริญแล้ว ไม่เชื ่ออะไร  
ที่พิสูจน์ไม่ได้ด้วยเหตุผล จึงได้ทำลายป่าไม้โดยไม่คิดเกรงกลั วต่อสิ ่งชาวบ้านเขาเชื่อถือ 
ผลกระทบที่ตามมาจึงเป็นอย่างที่เรารู้กันอยู่ในปัจจุบัน อนึ่งชาดกเรื่องนี้นอกจากจะให้ข้อคิด  
แก่เด็กหรือเยาวชนในการอนุรักษ์ต้นไม้แล้ว เพราะถ้าเราไปทำลายต้นไม้ ก็เท่ากับไปทำลาย  
ที่อยู่อาศัยของเทวดา หรือทำให้คนอื่นเดือดร้อนเพราะการกระทำของตน ชาดกเรื่องนี้ยังสอน
ไม่ให้ดูหมิ่นศักดิ์ศรีของผู้น้อยหรือของผู้ต่ำศักดิ์ เพราะบางครั้งเราอาจจะได้พ่ึงพาอาศัยเขาบ้าง
ก็ได้ เหมือนนิทานอีสบเรื่องหนูกับราชสีห์ ซึ่งข้อความในพระไตรปิฎกมีใจความว่า “บุคคล 
ผู้เสมอกัน ประเสริฐกว่ากัน หรือเลวกว่ากัน ก็ควรคบกันไว้ เพราะมิตรเหล่านั้นเมื่อความเสื่อม
เกิดขึ้น ก็พึงทำประโยชน์อันอุดมให้ได้ ดูเราผู้เป็นรุกขเทวดา และเทวดาผู้เกิดที่กอหญ้าคาคบ
กันฉะนั้น” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536) 
  2.2 มหาวาณิชชาดก (27/593/452) เรื่องมีอยู่ว่า ในอดีตกาล พวกพ่อค้า
จำนวนมากเดินทางไปค้าขายต่างเมืองด้วยกัน ระหว่างทางได้ถึงดินแดนทุรกันดาร ไม่มีอาหาร
และน้ำเหลืออยู่ แต่พวกเขายังโชคดีที่ได้พบต้นไม้ใหญ่ เมื่อพวกเขาตัดกิ่งด้านหนึ่งก็มีสายน้ำ
ไหลออกมาจากกิ่งนั้นให้พวกพ่อค้าได้ดื่มกิน จากนั้นพวกเขายังตัดกิ่งอีกด้านหนึ่งเพ่ือเก็บผลไม้
มาเป็นอาหาร พวกพ่อค้ามีความโลภมาก ปรึกษากันว่านี่เป็นต้นไม้วิเศษ เมื่อพวกเราตัดกิ่ง  
ยังได้อาหารขนาดนี้ ถ้าโค่นทั้งต้นคงจะพบของดีมากมาย พ่อค้าทั้งหมดเห็นว่าควรโค่นต้นไม้
ยกเว้นแต่หัวหน้าพ่อค้าที่ห้ามปรามไว้ แต่ไม่มีใครเชื่อฟัง พวกเขาตัดโคนต้นไม้ โค่นมันลงมา  
พอต้นไม้ล้มลง พญานาคได้ออกมาฆ่าพ่อค้าเหล่านั้น ได้ไว้ชีวิตหัวหน้าพ่อค้าเพียงคนเดียว  
นิทานชาดกเรื่องนี้สอนให้รู้ว่า “นั่งหรือนอนใต้ร่มเงาของต้นไม้ใด ไม่ควรหักรานกิ่งของต้นไม้
นั้น ผู้ประทุษร้ายมิตรเป็นคนเลวแท้ ๆ (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2540) 
 
 



263 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

3. นิทานชาดกเกี่ยวกับการอนุรักษ์สัตว์ป่า 
  3.1 อัมพชาดก (ขุ.ชา. 27/6765/306-307) เรื ่องมีอยู ่ว่า มีฤๅษี 500 ตน
อาศัยอยู่ในป่าแห่งหนึ่ง ต่อมาเกิดความแห้งแล้งกันดารในป่านั้น  สัตว์ทั้งหลายไม่มีน้ำดื่ม ฤๅษี 
ผู้มีน้ำใจตนหนึ่งโค่นต้นไม้ทำเป็นรางน้ำและตักน้ำมาใส่ในรางน้ำนั้น เพื่อให้สัตว์ป่าทั้งหลายได้
ดื่มกิน สัตว์จำนวนมากพากันมาดื่มกินน้ำนั้น ฤๅษตีนนั้นจะไม่มีเวลาไปหาผลไม้เพราะยุ่งกับการ
บริการตักน้ำให้สัตว์ ฝูงสัตว์จึงประชุมปรึกษากันว่า “ฤๅษตีนนี้ผอมแห้งเพราะอดอาหาร ฉะนั้น
พวกเราควรจะตอบแทนบุญคุณของท่าน ต่อไปนี้สัตว์ที่จะมาดื่มน้ำต้องคาบผลไม้มาให้ฤๅษเีป็น
การตอบแทนบุญคุณของท่าน” ตั้งแต่นั้นมาสัตว์ที่มาดื่มน้ำได้คาบเอาผลไม้มากองไว้ให้ฤๅษตีน
นั้น ผลไม้เหล่านั้นมีจำนวนมากพอที่จะเลี้ยงฤๅษทีั้ง 500 ตน นิทานชาดกเรื่องนี้แสดงให้เห็นถึง
ความน่ารักและความมีน้ำใจของสัตว์ เพราะไม่ว่ามนุษย์หรือสัตว์ย่อมมีความรักสุขเกลียดทุกข์
เช่นเดียวกัน สัตว์นั้นถ้าหากใครมีจิตคิดเมตตาหรือให้น้ำและอาหาร สัตว์ก็จะไม่แสดงอาการ 
ดุร้ายให้กับผู้นั้น ในทางตรงกันข้าม ถ้าใครมีจิตที่โหดเหี้ยม ชอบแต่ฆ่าและทำร้าย สัตว์ก็จะไม่
เข้าใกล้ หรือบางครั้งก็จะทำร้ายตอบ จะเห็นได้จากตัวอย่างพระป่าที่ท่านมีจิตเมตตาต่อสัตว์
ทั ้งหลาย ย่อมที ่จะอยู ่ป่าได้อย่างปลอดภัย โดยไม่ได้ร ับอันตรายจากสัตว์ป ่า หรือแม้
พระพุทธเจ้าของเราก็ยังต้องทรงอาศัยช้างปาลิเลยยกะและลิงดูแลอุปัฎฐาก เมื่อคราวที่ทรงหนี
ไปอยู่ป่า เพราะเบื่อหน่ายต่อพวกภิกษุชาวโกสัมพี ดังนั้นชาดกเรื่องนี้จึงเป็นอุทาหรณ์หรือ  
คติข้อคิดให้กับเด็กและเยาวชนได้เป็นอย่างดีอีกเรื่องหนึ่ง เพื่อปลูกฝังให้มีความรักสัตว์ และ
สอนให้รู้ว่าสัตว์ทั้งหลายก็รักสุขเกลียดทุกข์ หรือกลัวความตายเช่นเดียวกับมนุษย์ 
 นอกจากนั้น ในชาดก ก็มีเรื่องราวอยู่ไม่น้อยที่ห้ามการล่าสัตว์และการใช้สัตว์บูชายัญ
ในนังคุฏฐชาดก ได้กล่าวถึงความไร้ประโยชน์ของการทำพิธีบูชายัญไว้ในเรื่องราวดังนี้ สาวก
ของพระอัคนี กำลังจะทำพิธีบูชาเทพเจ้าองค์นี้ด้วยแม่วัว ปรากฏว่าขโมยได้มาขโมยแม่วัว  
ไปแล้ว เขาจึงได้คิดว่าหากเทพเจ้าไม่สามารถจะดูแลของบูชายัญของตนเองได้แล้ว เทพเจ้า  
จะดูแลสาวกอย่างไร ในทุมเมธชาดก ก็มีเรื ่องราวการยกเลิกใช้สัตว์ทำพิธีบูชายัญ โดยที่
พระราชาทรงใช้วิธีการอันชาญฉลาด ทรงให้มีประกาศว่า พระองค์ขึ้นครองราชย์ได้ด้วยเหตุ  
ที่ได้เคยอธิษฐานและทำพิธีบวงสรวงแก่รุกขเทวดาในต้นไทร โดยทรงอธิษฐานไว้ว่า “ข้าพเจ้า
จักฆ่าหมู่คนที่พากันยึดถือกรรมแห่งคนทุศีล 5 ประการ มีฆ่าสัตว์เป็นต้น และท่ีพากันประพฤติ
ยึดถืออกุศลกรรมบถ 10 ประการ ในรัชกาลของข้าพเจ้า แล้วจักทำพลีกรรมด้วยลำไส้ และ
เลือดเนื้อของคนเหล่านั้น” (ขุ.ธ.122/469) ด้วยเหตุนี้การปฏิบัติซึ่งถือการฆ่าสัตว์เพื่อบูชายัญ
เป็นประเพณีมาแต่เดิมจึงได้ยกเลิกไป ชาดกเรื่องนี้จึงเป็นอุทาหรณ์สอนใจให้กับผู้นำประเทศ  
ในการใช้วิธีการอันชาญฉลาด เพ่ือที่จะรณรงค์ต่อต้านไม่ให้มีการล่าสัตว์ป่าอีกต่อไป 
 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 264 

สรุป 
จากการศึกษานิทานชาดกที่เกี่ยวกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม จะเห็นได้ว่านิทานชาดก 

ที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนานั้น ล้วนแต่มีเนื้อหาสาระและบันเทิงใจแก่ผู้อ่านเป็นอย่างดี และ
ที่สำคัญยังแฝงไว้ด้วยคติข้อคิด อุทาหรณ์สอนใจ ซึ่งมีจุดประสงค์ให้ผู้อ่านได้รับอรรถรสและ
ได้รับการปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม ตลอดทั้งเกิดจิตสำนึกในการแสดงออกซึ่งความกตัญญู
กตเวทีต่อมนุษย์ หรือสิ่งแวดล้อมรอบตัว เช่น ป่าไม้ แหล่งน้ำ และสัตว์ป่า  นอกจากนี้ นิทาน
ชาดกยังเหมาะอย่างยิ่งที่จะนำมาใช้เป็นอุปกรณ์ในการสอนเด็ก เพื่อเป็นการขัดเกลาจิตใจ  
ของเด็กให้อ่อนโยน เกิดความสำนึกรักตนเองผู้อื่น และธรรมชาติสิ่ งแวดล้อม เพราะนิทาน
ชาดกเหล่านี้แต่งขึ้นในบรรยากาศที่ย้อนยุค ซึ่งเป็นสมัยที่ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ยังไม่ถูกทำลายดังเช่นทุกวันนี้ และจินตนาการของผู้แต่งก็ให้สัตว์ในสมัยนั้นพูดได้ด้วย เพ่ือที่จะ
สื ่อให้ผู ้คนในปัจจุบันที ่ดูเหมือนจะห่างเหินศีลธรรมมากขึ้ น ได้รู ้ว ่าสัตว์เหล่านี ้ก็มีจิตใจ 
มีความคิด มีความรักสุขเกลียดทุกข์และกลัวตายเหมือนกับมนุษย์ ต้นไม้ในสมัยนั้นก็มีรุกข
เทวดาอาศัยอยู่ หรือจะเรียกว่าเป็นวิมานของรุกขเทวดาก็ได้ เพราะแปลตามตัวแล้วรุกขเทวดา 
ก็คือเทวดาประจำต้นไม้นั่นเอง ดังที่ปรากฏในวินัยปิฎก ที่ภิกษุรูปหนึ่งไปตัดต้นไม้มาทำกุฎี 
แล้วไปตัดถูกแขนของลูกเทวดาเข้า เทวดาจึงมาทูลฟ้องพระพุทธเจ้า และพระองค์ก็ทรงบัญญัติ
ห้ามไม่ให้ภิกษุตัดต้นไม้ จริงอยู่เรามิอาจที่จะพิสูจน์ได้ด้วยเหตุผลทางวิทยาศาสตร์ แต่สิ่งหนึ่ง  
ที่เราเห็นได้ชัดเจนก็คือความเชื่อที่ว่าต้นไม้เป็นที่อยู่อาศัยของรุกขเทวดาของผู้คนในสมัยก่อน
พุทธกาล สมัยพุทธกาล และมาถึงปัจจุบันความเชื่อเช่นนี้ก็ยังมีอยู่เป็นบางส่วน ผลอันมาจาก
ความเชื่อเช่นนี้ทำให้ชาวบ้านไม่กล้าตัดไม้ทำลายป่าหรือตัดน้อยลง สำหรับในพระสูตรจะเห็น
ได้ว่า พระพุทธเจ้าและพระสาวกทั้งหลายได้พรรณนาถึงความงดงามของป่า ตลอดทั้งให้
ความสำคัญกับป่าไม่ยิ่งหย่อนไปกว่ามนุษย์ เพราะป่านั้นได้เอื้ออำนวยหรือเป็นปัจจัยสนับสนุน
ให้ภิกษุและพุทธศาสนิกชนบรรลุธรรมได้ และตลอดพระชนม์ชีพของพระพุทธเจ้าก็ทรงใช้ชีวิต
อยู่แต่ในป่า 
 ดังนั้น คณะสงฆ์ในพุทธศาสนาโดยหลักธรรมและภาคปฏิบัติ ชื่อว่าได้รักษามรดกทาง
วัฒนธรรม โดยการให้บริการถนอมรักษาป่าและสัตว์ป่าไว้เป็นอย่างดี วัดป่านั้นมิได้เป็นอุดมคติ
เฉพาะในสังคมชาวพุทธเท่านั้น แต่ยังเป็นที่พึงปรารถนาในอารยธรรมโลกด้วย เราควรพิจารณา
ว่าป่านั ้นเป็นองค์กรพิเศษที่เปี ่ยมไปด้วยความกรุณาอันหาประมาณมิได้ มิเคยเรียกร้อง
ประโยชน์จากสิ่งต่าง ๆ ที่ป่าได้โอบอุ้มไว้โดยธรรมชาติ ในทางตรงกันข้ามยังอำนวยนานา
ประโยชน์ เพื่อการยังชีพของมนุษย์และสัตว์ ใการคุ้มครองปกป้องสรรพสัตว์ และให้ร่มเงา  
แม้แก่ผู้ที่ทำลายเอง นอกจากในวินัยและพระสูตรที่มีการกล่าวถึงความสำคัญของป่าและการ
อนุรักษ์สิ่งแวดล้อมแล้ว ก็ยังมีนิทานชาดกที่จะช่วยปลูกฝังความคิดในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม
ให้แก่เด็กและเยาวชนได้อีกแรงหนึ่ง เพราะฉะนั้นนิทานชาดกจึงควรที่กระทรวงศึกษาธิการ  
จะนำมาบรรจุไว้ในหลักสูตรการเรียนของเด็กชั้นประถมศึกษา เพ่ือที่เด็กเหล่านี้จะได้เติบโตเป็น



265 | ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2565)        Vol.7 No.2 (April – June 2022) 

ผู้ใหญ่ที่มีจิตสำนึกรักในธรรมชาติ และจะได้ไม่เป็นผู้ใหญ่ที่ชอบทำลายธรรมชาติดังเช่นปัจจุบัน
นี้ ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุเคยพูดไว้ว่า “มนุษย์ทำลายธรรมชาติ และธรรมชาตินั่นแหละจะตบ
หน้ามนุษย์เข้าสักวันหนึ่ง” และคำกล่าวของท่านนั้นก็เกิดขึ้นจริงแล้ว 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมควบคุมมลพิษ. (2563). รายงานสถานการณ์มลพิษของประเทศไทย ปี 2563. สไตล์ครีเอ

ทีฟเฮ้าส์: กรุงเทพมหานคร. 
กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2540). นิทานชาดก (พระเจ้า 500 ชาติ) (พิมพ์ครั้งที่ 1). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 
คณะกรรมการอำนวยการจัดงานฉลองสิริราชสมบัติครบ 50 ปี. (2541). นิบาตชาดก เล่ม 1, 2, 

3. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2537). การพัฒนาที่ยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2538). ธรรมะและการอนุรักษ์สิ ่งแวดล้อม. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2541). รวมปาฐกถาธรรม ชุดพระพุทธศาสนาในยุค

โลกาภิวัฒน์. กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2536). 100 ปี มหามกุฏราชวิทยาลัย 2436-2536. กรุงเทพมหานคร: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ระวี ภาวิไล. (กันยายน 2525). คุณภาพชีวิต. จดหมายข่าวสภาวะแวดล้อม, หน้า 19. 
 
 


