
 
 

บทความวชิาการ 
 

ส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมของประเพณีบุญสารทเดือนสิบ 
จังหวัดนครศรีธรรมราช*

PROMOTE CULTURAL CONSERVATION TOURISM OF  
LUNAR MONTH OR BOON SART DUAN SIP TRADITION  

NAKHON SI THAMMARAT PROVINCE 
 

สุทธิดา พงศ์สุทธิ 
                               Sutthida Suttipong  

                                                                        พระมหาประทิ่น ทองน้ำแก้ว   
                               Phramaha Pratin Tongnamkaew 

ทิพมาศ เศวตวรโชติ  
                                                                     Tippamas Sawetvorachot 

สันติ อุนจะนำ 
Santi Aunjanum 

บุญส่ง ทองเอียง 
Boonsong Thongaerng 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 
Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus, Thailand 

E-mail: suttiadapong@gmail.com  
 

บทคัดย่อ  
 การส่งเสริมท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมของประเพณีบุญสารทเดือนสิบ ของจังหวัด
นครศรีธรรมราชเป็นวิธีการศึกษาประเพณีบุญสารทเดือนสิบ ที่เกี่ยวเนื่องกับประวัติศาสตร์
พระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมมองผ่านการเดินทางท่องเที่ยว ที่เน้นการพัฒนา ด้านภูมิปัญญา
สร้างสรรค์ การเคารพต่อสิ่งแวดล้อม สังคมพหุวัฒนธรรม ศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์และวิถี
ชีวิตของผู้คน สามารถกล่าวได้อีกนัยหนึ่งว่า การท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมของประเพณี
บุญสารทเดือนสิบ เป็นการย้อนกลับมามองตนเองอย่างเข้าใจความเกี่ยวพันของสิ่งทั้งหลายใน
โลกที่มีความเกี่ยวโยงพึ่งพาไม่สามารถแยกส่วนออกจากกันได้ ประเพณีบุญสารทเดือนสิบ  
มีส่วนประกอบที ่เป็นการท่องเที ่ยวเชิงอนุร ักษ์  สืบทอดทางวัฒนธรรม ที ่สามารถดึงดูด
นักท่องเที่ยวได้ คือ เรื่องราวทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา และเกี่ยวกับ
ความเชื่อของประเพณีบุญสารทเดือนสิบ การจัดการท่องเที่ยวประเพณีบุญสารทเดือนสิบของ

 
*Received 19 November 2021; Revised 18 December 2021; Accepted 24 December 2021 



142 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

จังหวัดนครศรีธรรมราช ประวัติศาสตร์ที ่เกี ่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา และคติความเชื่อ
เกี่ยวกับประเพณีบุญสารทเดือนสิบ ซึ่งประเพณีนี้เป็นประเพณีท่ีมีคู่บ้านคู่เมืองนครศรีธรรมราช
มาตั ้งแต่อดีต มีบ ่อเกิดมาจากคติความเชื ่อเร ื ่องผีสางเทวดาควบคู ่ก ับความเชื ่อทาง
พระพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์ ที่มีองค์พระบรมธาตุเจดีย์เป็นศูนย์กลางแห่งความศักดิ์สิทธิ์ 
ความอุดมสมบูรณ์ของทรัพยากรธรรมชาติ ผลผลิตทางการเกษตร และการนำผลผลิตทางการ
เกษตรมาทำบุญอุทิศใหแ้ก่บรรพชนญาติมิตรที่ล่วงลับไปแล้ว  
คำสำคัญ: การส่งเสริม, การท่องเที่ยวเชิงอนุรักษว์ัฒนธรรม, ประเพณบีุญสารทเดือนสิบ 
 
ABSTRACT 

The cultural tourism promotion of the Lunar Month or Boon Sart Duan 
Sip tradition of Nakhon Si Thammarat province is a method of studying the Lunar 
Month or Boon Sart Duan Sip tradition related to Buddhist history and culture 
through the view of travel focusing on the creative wisdom development by 
respecting the environment, multicultural society, the dignity of human beings, 
and the way of life of people. It can be said that the cultural tourism of the Lunar 
Month or Boon Sart Duan Sip tradition is the way to look back at ourselves and 
understand the relationship between things in the world that are interconnected 
and cannot be separated from each other. Components of the Lunar month or 
Boon Sart Duan Sip tradition that can attract tourists in terms of cultural tourism 
are as follows: history relating to the Buddhism and the belief of the Lunar month 
or Bun Sart Duan Sip tradition, and the tourism management for the Lunar month 
or Boon Sart Duan Sip tradition. It is an honorable tradition that has been 
important to the people of Nakhon Si Thammarat for a long time. This tradition 
emerged from the belief in animism and Langkawong Buddhism with Phra 
Borommathat Chedi as the center of sanctity, the abundance of natural 
resources, agricultural products, and bringing agricultural products to make merit 
and dedicate to ancestors and relatives who passed away.  
Keywords: Promotion, Cultural tourism, Lunar month or Boon Sart Duan Sip 
tradition 
 
 
 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 143 

บทนำ 
 ประเพณีท้องถิ่นภาคใต้ก็เป็นส่วนหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงวิถีชีวิตของภาคใต้และแสดง
ออกมาในลักษณะต่าง ๆ ดังที ่มณีรัตน์ กำลังเก้ือ กล่าวไว้ว่า ประเพณีท้องถิ่นภาคใต้ที่สืบเนื่อง
จากพระพุทธศาสนามีมากมาย ทั้งที่เป็นประเพณีทำบุญทั่วไป ประเพณีนี้ส่วนครอบครัวที่
สืบเนื่องจากพุทธศาสนา และรวมถึงประเพณีส่วนสังคม ตามนักขัตฤกษ์ อันเป็นส่วนสำคัญของ
พระพุทธศาสนา เช่น ประเพณีการบวช ประเพณีทำบุญเดือนสิบ (มณีรัตน์ กำลังเก้ือ, 2561) 
 ประเพณีสารทเดือนสิบ เป็นประเพณีที่สำคัญคู่บ้านคู่เมืองนครศรีธรรมราชมาช้านาน 
การเก ิดข ึ ้นของประเพณีน ี ้ เก ิดจากคติความเช ื ่อเร ื ่องผ ีสางเทวดากับความเช ื ่อทาง
พระพุทธศาสนาทางลังกาวงศ์ที่มีพระบรมธาตุเจดีย์เป็นศูนย์กลางแห่งความศักดิ์สิทธิ์ ความ
อุดมสมบูรณ์ของทรัพยากรธรรมชาติ ผลผลิตทางการเกษตร และการนำผลผลิตทางการเกษตร
มาทำบุญอุทิศให้แก่บรรพชนญาติมิตรที่ล่วงลับไปแล้ว จึงได้ร่วมกันจัดงานรื่นเริงเพื่อเฉลิม
ฉลองร่วมกันที่บริเวณวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารและวัดภายในชุมชนเพื่อเป็นกำลังใจในการ
ปฏิบัติภารกิจต่อไป  
 งานบุญสารทเดือนสิบมาจากความเชื่อเรื่อง “ปุพพเปตพลี” ที่กล่าวถึงเรื่องความตาย
ว่าเมื่อมนุษย์สร้างบุญกรรมอะไรไว้ก็จะได้รับผลตามการกระทำอย่างนั้นเรียกว่า “ทำดีได้ดี  
ทำชั่วได้ชั่ว” โดยเฉพาะการทำชั่วเมื่อตายไปจะตกนรกไปรับกรรมมากน้อยตามผลที่ทำใน 
ชาติปางก่อน คนที่ตกนรกพวกนี้เรียกว่า “เปรต” เมื่อถึงปลายเดือน 10 (แรม 1 ค่ำ เดือน 10) 
พวกเปรตซึ่งกำลังผอมโซ หิวโหยมาก ดังคำพังเพยว่า "อยากเหมือนเปรตเดือนสิบ" พญายม 
จะปล่อยให้กลับมาพบญาติพี่น้องและลูกหลานของตนในเมืองมนุษย์  เพื่อมาขอเสื้อผ้าอาหาร
ขอส่วนบุญกุศลต่าง ๆ ที่ญาติจะอุทิศทำบุญให้และจะต้องรีบกลับไปเมืองนรกเมื่อถึงวันแรม 15 
ค่ำ เดือน 10 ดังนั้นถ้าลูกหลานไม่ทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ปู่ย่าตายายก็จะอดอยากหิวโหยอัตคัด
ขัดสนสิ่งของเครื่องใช้ได้รับความทุกข์ยากและด่าสาปแช่งลูกหลานที่ไม่รู้จักกตัญญูรู้บุญคุณของ
บรรพบุรุษให้ได้รับบาปกรรมเดือดร้อนชีวิตไม่เจริญรุ่งเรืองตามไปด้วย ซึ่งลูกหลานจึงต้องยึดมั่น
ถือเป็นภาระหน้าที่สำคัญยิ่ง เป็นกิจกรรมที่ต้องถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ในการทำบุญอุทิศส่วน
กุศลมากน้อยจะขาดเสียมิได้ซึ่งงานบุญใหญ่มี 3 วัน ดังนี้ 
 วันแรม 13 ค่ำ เดือน 10 ชาวพื้นเมืองเรียกว่า "วันจ่าย" คือ วันที่แต่ละบ้านจะต้อง
เตรียมจับจ่ายซื้อหาสิ่งของต่างๆ ที่จะทำบุญมีท้ังผักผลไม้อาหารแห้ง สิ่งของเครื่องใช้นานาชนิด
ที่พระสงฆ์จำเป็นต้องใช้และเก็บรักษาไว้ฉัน (กิน) ไว้ใช้ได้นาน ๆ เนื่องจากเข้าฤดูฝนฤดูการ
บิณฑบาตอาหารการกินจะขาดแคลนและไม่สะดวก จึงได้จัดใส่ภาชนะ เช่น กระจาด ตะกร้า 
กระเชอ กะละมัง ถัง ชะลอม หลัว กระบุง ชาวเมืองนครศรีธรรมราช เรียกว่า "หมฺรับ" (สำรับ) 
อย่างใหญ่สำหรับถวายสังฆทาน จัดเป็นสลากภัตงานบุญใหญ่และอาหารแห้งอย่างหนึ่งที่จะ
ขาดเสียมิได้ที่เป็นหัวใจของสำรับ คือ ขนมเดือนสิบ เพราะเป็นขนมประเพณีที่ปฏิบัติสืบมาแต่
โบราณสำหรับให้เปรตนำไปใช้สอยในเมืองนรกมี 5 ชนิด ดังนี้  



144 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

 1. ขนมลา เป็นแป้งทอดโรยเป็นเส้นเล็ก ๆ มีลักษณะคล้ายเส้นด้ายหรือการทอผ้า 
สมมติเป็นเครื่องนุ่งห่มแพรพรรณและอาหาร  
 2. ขนมพอง เป็นข้าวเหนียวทอดเม็ดพอง ทำเป็นรูปสี่เหลี่ยมขนมเปียกปูน ตรงกลาง
เป็นร่องแอ่น สมมติเป็นเรือแพยานพาหนะสำหรับเดินทางข้ามห้วงมหรรณพและเป็น
เครื่องประดับ 
 3. ขนมบ้าหรือขนมมด เป็นขนมแผ่นรูปกลมแบนทอด คล้ายลูกสะบ้าไม่มีรู สมมติเป็น
เงินเบี้ยหรือเงินตราเงินเหรียญ ใช้จับจ่ายหรือใช้เป็นลูกสะบ้าเล่นกีฬาพักผ่อนเล่นสนุกเพ่ือ
ความบันเทิง  
 4. ขนมดีซำหรือขนมเจาะหู เป็นขนมปั้นรูปกลมแบน ตรงส่วนกลางมีรูคล้ายขนม
โดนัทของฝรั่ง สมมติเป็นเงินเบี้ยสำหรับใช้สอยหรือเป็นสตางค์มีรูในสมัยก่อนหรือใช้ เป็นตา่งหู
เครื่องประดับก็ได ้ 
 5. ขนมกงหรือขนมไข่ปลา เป็นขนมรูปวงกลมอย่างวงล้อเกวียนมีกงกำ สมมติเป็น
เครื่องประดับตกแต่งร่างกายทั่วไปและขนมลาลอยมันหรือขนมรังนก สมมติเป็นฟูกหมอน 
เครื่องนอน บางท้องถิ่นใช้ขนมเทียนสมมติให้ใช้เป็นหมอนหนุน ซึ่งเป็นขนมประเพณีรายการ 
ที่เพ่ิมเข้ามาทีหลังอาจมีหรือไม่มีก็ได้เวลาทำบุญ (มณีรัตน์ กำลังเก้ือ, 2561) 
 วันแรม 14 ค่ำ เดือน 10 ชาวเมืองนครศรีธรรมราช เรียกว่า "วันยกหมฺรับ" และถือเป็น
วัน "ตั้งเปรต" ด้วยคือ เป็นวันยกภาชนะสำรับต่าง ๆ ที่บรรจุสิ ่งของทำบุญทุกอย่างไว้แล้ว
ตกแต่งอย่างเรียบร้อยสวยงามนำไปทำบุญถวายพระที่วัด ถ้าเป็นภาชนะขนาดใหญ่หนักมาก
ต้องหาบคอนไป ถ้าเป็นขนาดเล็กอาจถือหิ้วใส่เอวกระเดียดไปได้ลูกหลานเดินตามกันเป็นแถว 
 เมื่อทำบุญพระสงฆ์ฉันภัตตาหารเสร็จ แต่ละครอบครัวก็ออกไปทำพิธี "ตั้งเปรต" บาง
วัดเขาก็จัดทำสถานที่รวมไว้ให้โดยเฉพาะเป็น "หลาเปรต" (ศาลาเปรต) หรือร้านเปรต บางวัด
ให้ต่างคนต่างทำตามความสะดวกพอใจ บางวัดทำเป็นหอคอยยกเสาสูงราว 5 เมตร เพื่อให้คน
ปีนเสาทาน้ำมันลื่นแข่งขันกันเรียกว่า "ชิงเปรต" การตั้งเปรตคือการเอาอาหารคาวหวาน  
ทุกชนิด รวมทั้งดอกไม้ธูปเทียนเศษสตางค์ใส่กระทงไปวางบนแผ่นกระดาษขนาดใหญ่  ทำพิธี
กรวดน้ำเซ่นไหว้แผ่ส่วนกุศลให้แก่บรรพชน ซึ่งมักนิยมเลือกสถานที่ใกล้กับเมรุ ป่าช้าหรือริมรั้ว
วัด เมื่อเสร็จพิธีลุกข้ึนก็จะมีพวกเด็ก ๆ มาแย่งอาหารและหาเศษสตางค์กัน ลักษณะการแย่งชิง
ช ุลมุนเพื ่อเอาสิ ่งของตั ้งเปรต เร ียกว่า "ช ิงเปรต"ว ันแรม 15 ค่ำ เดือน 10 ชาวเมือง
นครศรีธรรมราช เรียกว่า "วันฉลองหมฺรับ" หรือเป็น "วันสารท" เป็นวันสุดท้ายของการทำบุญ
ครบสมบูรณ์ตามประเพณีถือเป็นการทำบุญเพ่ือเป็นการฉลองหมฺรับ ซึ่งได้จัดขึ้นเป็นที่เรียบร้อย
ตั้งแต่วันแรม 14 ค่ำ วันนี้จึงมีพิธีทำบุญเลี้ยงพระสงฆ์และทำพิธีบังสุกุล กระดูกเพื่ออุทิศส่วน
กุศลแก่บรรพบุรุษญาติมิตรผู้ล่วงลับไป ถือเป็นวันสุดท้ายของงานบุญใหญ่และถือเป็น “วันส่ง
เปรต” อีกด้วยคือ ใครมีอาหารมีสิ่งใดที่จะทำบุญก็นำมาทำให้หมดในวันนี้จึงถือเป็นวันสำคัญ
อีกวันหนึ่ง (มณีรัตน์ กำลังเก้ือ, 2561) 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 145 

 แม้ว่าประเพณีบุญสารทเดือนสิบของชาวจังหวัดนครศรีธรรมราช จะสามารถดำรงอยู่
ไดใ้นปัจจุบัน แต่ก็น่าจะมีการเปลี่ยนแปลงไปจากอดีตในด้านต่าง ๆ เช่น กระบวนการ ขั้นตอน
วิธ ีการ และบทบาทของประเพณีบุญสารทเดือนสิบที ่มีต่อวิถ ีช ีว ิตของชาวนครจังหวัด
นครศรีธรรมราช ดังนั้น การท่องเที่ยวในเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมของประเพณีบุญสารทเดือนสิบ 
จึงช่วยให้เข้าใจถึงกระบวนการขั้นตอนวิธีการของวิถีความเชื่อ และชี้ให้เห็นถึงบทบาทของวิถี
ชีวิตของชาวนครศรีธรรมราช ตลอดถึงวัฒนธรรมภาคใต้อีกด้วย ทั้งยังเป็นการศึกษาประเพณีที่
สำคัญวิถีความเชื่อประเพณีบุญสารทเดือนสิบอย่างเป็นระบบ ผู้ศึกษาได้เห็นความสำคัญกับ
การท่องเที่ยวในเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณีบุญสารทเดือนสิบของจังหวัดนครศรีธรรมราช
มากยิ่งขึ้น  
   
ความหมายของประเพณ ี
 คำว่า “ประเพณี” ได้มีผู้ให้ความหมายไว้ซึ่งส่วนใหญ่แล้วจะมีเนื้อความในลักษณะ
เดียวกันดังนี ้
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน พ.ศ. 2542 ให้ความของประเพณีไว้ว่า ประเพณี 
คือ สิ ่งที ่นิยมถือประพฤติปฏิบัติสืบ ๆ กันมาจนเป็นแบบแผน ขนบธรรมเนียมหรือจารีต
ประเพณ ีหรือความประพฤติสืบต่อกันมาจนเป็นที่ยอมรับของส่วนรวม สิ่งใดเมื่อประพฤติซ้ำ ๆ 
กันอยู่บ่อย ๆ จนเป็นความเคยชิน ก็เกิดเป็นนิสัยสังคม ความประพฤติเหมือน ๆ กันเป็นส่วน
ใหญ่ในหมู่คณะ เรียกว่าประเพณีหรือนิสัยสังคม หรืออาจกล่าวได้ว่าประเพณีคือความประพฤติ
ของคนส่วนรวมที่ถือกันเป็นธรรมเนียม หรือเป็นระเบียบแบบแผน และสืบต่อกันมาจนเป็น
พิมพ์เดียวกัน 
 แนวทางปฏิบัติของคนในสังคมหนึ่ง ๆ ที่นิยมปฏิบัติสืบต่อกัน ซึ่งประเพณีแต่ละอย่างก็
มีความสำคัญ มีคุณค่าแตกต่างกัน ประเพณีที่มีความสำคัญ คนในสังคมต้องยึดถือปฏิบัติ เป็น
เรื่องของศีลธรรม เรียกว่า จารีตประเพณ ีถ้าใครฝ่าฝืนถือว่าเป็นผู้ประพฤติชั่วร้ายแรง อย่างเช่น 
การคบชู้ของหญิงที่ยังมีสามีอยู่  เป็นต้น และอีกประการหนึ่ง คือธรรมเนียมประเพณี ซึ่งเป็น
ประเพณีที่คนในสังคมนิยมปฏิบัติกัน แม้มิใช่เรื ่องเกี่ยวกับศีลธรรม แต่เป็นเรื ่องที่เกี่ยวกับ
มารยาททางสังคม เช่น ประเพณีวันนักขัตฤกษ์ เป็นต้น ประเพณีเหล่านี้สังคมไทยมีแนวทาง
ปฏ ิบ ัต ิคล ้ายคลึงก ัน ส ่วนรายละเอ ียดปลีกย ่อยก ็แตกต ่างก ันบ ้างในแต ่ละท ้องถิ่น 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) 
 มณี พยอมพงค์ กล่าวว่า เรื่องเกี่ยวกับประเพณีพื้นบ้าน รวมไปถึงความเชื่อต่าง ๆ 
พบว่า ความเชื่อเป็นคติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ทุกรูปทุกนาม เป็นของคู่กับความไม่เชื ่อในทาง
พระพุทธศาสนา เรียกว่า ศรัทธา แปลว่า ความเชื่อ ปสาทะ ความเลื่อมใส เห็นดีเห็นงามด้วย 
ส่วนอศรัทธา คือ ความไม่เชื่อ อปาสทะ ความไม่เลื่อมใส ก็เกิดขึ้นกับอีกกลุ่มหนึ่ง ตรงกันข้าม
กับพวกท่ีเชื่อเลื่อมใสสิ่งต่าง ๆ ที่คนเราได้สัมผัสด้วยอินทรีย์ทั้ง 6 คือ ตาเห็นรูป หูฟังเสียง จมูก



146 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

ดมกลิ่น ลิ้นลิ้มรส ร่างกายสัมผัส ใจกระทบอารมณ ์จะเกิดความรู้สึกข้ึน กลายเป็นสัญเจตนาจุด
เบื้องต้นแห่งนามธรรม เมื่อได้ประพฤติปฏิบัติทุกวัน เป็นการย้ำให้ความเชื่อมั่นฝังแน่นอยู่
ภายในขันธสันดานจนยากที่จะถ่ายถอนได้ ต่อมาความคิดที่จะสร้างสัญลักษณ์ข้ึน ให้เป็นเครื่อง
ทดแทนสิ่งที่ตนเชื่อถือ จึงสร้างสิ่งที่เป็นรูปธรรมต่าง ๆ ขึ้นมาอย่างใดอย่างหนึ่ง ความเชื่อจึงมี 
2 ประการ คือ ความเชื่อที่เกิดจากความคิดเป็นนามธรรม และความเชื่อที่สร้างเป็นสัญลักษณ์
เป็นรูปธรรม (มณี พะยอมพงค,์ 2529) 
 รัชนิกร เศรษโฐ ได้ให้ความหมายของประเพณีไว้ว่า ประเพณ ีหมายถึง ความประพฤติ
ที่สืบต่อกันมาจนเป็นที่ยอมรับของคนส่วนใหญ่ในหมู่คณะ เป็นนิสัยสังคมซึ่งเกิดขึ้นจากการที่
ต้องเอาอย่างบุคคลอื่น ๆ ที่อยู่รอบ ๆ ตน หากจะกล่าวถึงประเพณีไทยก็หมายถึงนิสัย สังคม
ของคนไทย ซึ่งได้รับมรดกตกทอดมาตั้งแต่เดิม และมองเห็นได้ในทุกภาคของสังคมไทย เช่น 
ประเพณีทำบุญ และประเพณีแต่งงาน เป็นต้น (รัชนีกร เศรษโฐ, 2532) 
 พวงผกา คุโรวาท ได้ให้ความหมายของประเพณีไว้ว่า ประเพณี หมายถึง แบบความ
เชื่อ ความคิด การกระทำ ค่านิยม ทัศนคติ ศีลธรรม จารีต ระเบียบแผนและวิธีการกระทำสิ่ง
ต่าง ๆ ตลอดจนถึงการประกอบพิธีกรรมในโอกาสต่าง ๆ ที่กระทำกันมาแต่ในอดีต ลักษณะ
สำคัญของประเพณีคือเป็นสิ่งที่คนเราปฏิบัติเชื่อถือมานานจนกลายเป็นแบบอย่างความคิดหรือ
การกระทำที่ได้สืบต่อกันมาและยังมีอิทธิพลอยู่ในปัจจุบัน (พวงผกา คุโรวาท, 2539) 
 สุพัตรา สุภาพ ได้ให้ความของประเพณีไว้ว่า ประเพณี  หมายถึง แบบความเชื่อ 
ความคิด การกระทำ ค่านิยม ทัศนคติ ศีลธรรม จารีต ระเบียบแบบแผน และวิธีการกระทำสิ่ง
ต่าง ๆ ตลอดจนการประกอบพิธีกรรมในโอกาสต่าง ๆ ที่กระทำกันมาตั้งแต่อดีต ลักษณะสำคัญ
ของประเพณีเป็นสิ่งที่ปฏิบัติเชื่อถือกันมานานจนกลายเป็นความคิดหรือการกระทำที่ได้สืบต่อ
กันมาและมีอิทธิพลถึงปัจจุบัน (สุพัตรา สุภาพ, 2541) 
 สรุปได้ว่า ประเพณี หมายถึง ความประพฤติที่สืบต่อกันมาจนเป็นที่ยอมรับของใน
สังคม ซึ่งเป็นลักษณะสำคัญของประเพณีคือที่เป็นสิ่งที่คนเราปฏิบัติเชื ่อถือ  จนกลายเป็น
แบบอย่างที่ดีงามของแต่บริบทของสังคมนั้น ๆ จนอยู่ถึงในปัจจุบันนี้ 
 
ประเภทของประเพณี 
 ประเพณีสามารถจำแนกเป็นประเภทต่าง ๆ ได้หลายประเภทแล้วแต่เกณฑ์ที่ใช้ในการ
จำแนก ดังมีนักวิชาการได้จำแนกไว้ดังต่อไปนี้ 
 ประภาศรี สีหอำไพ ได้จำแนกประเภทตามลักษณะการดำเนินชีว ิตออกเป็น 3 
ประเภท (ประภาศรี สีหอำไพ, 2538) สรุปได้ดังนี้  
 1. ประเพณีเก่ียวกับชีวิต ได้แก่ ประเพณีการเกิด การบวช การแต่งงาน การทำศพ อัน
เกี่ยวเนื่องด้วยศาสนพิธี เป็นต้น 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 147 

 2. ประเพณีและพระราชพิธีในเทศกาลต่าง ๆ ได้แก่ ประเพณีสงกรานต์ และพระราช
พิธีแรกนาขวัญ ประเพณีลอยกระทง พิธีตรียัมปวาย เป็นต้น 
 3. ประเพณีเนื่องในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ ประเพณีวันเข้าพรรษา วัน
ออกพรรษา ประเพณีเทศน์มหาชาติ ประเพณีวันวิสาขาบูชา เป็นต้น  
 สายทิพย์ นุกูลกิจ ได้รวบรวมการจัดประเภทของประเพณีไว้หลายลักษณะ (สายทิพย์ 
นุกูลกิจ, 2533) สรุปได้ดังนี้ 
 1. แบ่งตามฐานะของบุคคลผู้ประกอบพิธี แบ่งได้เป็น 2 ประเภท ดังนี้ 
  1.1 ประเพณีของพระมหากษัตริย์โดยเฉพาะ เช่น พระราชพิธีบรมราชาภิเษก 
พระราชพิธีฉัตรมงคล ตลอดจนรัฐพิธีต่าง ๆ ที่รัฐบาลจัดถวายพระมหากษัตริย์เนื่องในโอกาส
ต่าง ๆ เป็นต้น 
  1.2 ประเพณีของราษฎร ซึ่งเป็นประเพณีเกี่ยวกับชีวิตส่วนตัว ชีวิตครอบครัว
และที่เกี่ยวกับส่วนรวมกันเนื่องด้วยเทศกาลต่าง ๆ เช่น การบวช การทำบุญขึ้นบ้านใหม่และ
เทศกาลเข้าพรรษา เป็นต้น 
 2. แบ่งตามลักษณะของบุคคลผู้ประกอบพิธี แบ่งได้เป็น 3 ประเภท ดังนี้ 
  2.1 ประเพณีส่วนบุคคล หมายถึงประเพณีที ่ถ ือปฏิบัติกันเฉพาะภายใน
ครอบครัว เช่น ประเพณีการแต่งงาน ประเพณีการทำศพ และประเพณีการขึ้นบ้านใหม่ เป็นต้น 
  2.2 ประเพณีส่วนชุมชน หมายถึงประเพณีปฏิบัติกันของคนทั่วไปในชุมชน 
เช่น ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีทอดกฐิน และประเพณีทอดผ้าป่า เป็นต้น 
  2.3 ประเพณีส่วนของรัฐบาล หมายถึง ประเพณีที่ทางราชการจัดขึ้นเกี่ยวกับ
ราชพิธีและรัฐพิธีต่าง ๆ เช่น พระราชพิธีบรมราชาภิเษก พระราชพิธีถือน้ำพระพิพัฒน์สัตยา 
และพระราชพิธีฉัตรมงคล เป็นต้น 
 3. แบ่งตามจุดประสงค์ของประเพณี แบ่งได้เป็น 3 ประเภท ดังนี้ 
  3.1 จารีตประเพณี หมายถึง ประเพณีที่คนในสังคมใช้เป็นแนวทางปฏิบัติ
เสมือนข้อบังคับทางจรรยาหรือศีลธรรมของสังคม ถ้าใครละเมิดหรือไม่กระทำตามถือว่าเป็น
ความผิดหรือเป็นความชั่ว เช่น ตามจารีตประเพณีกำหนดให้พ่อแม่มีหน้าที่เลี้ยงดูลู ก หากพ่อ
แม่คนใดละเลยก็จะเป็นคนชั่วและมีความผิด เป็นต้น 
  3.2 ขนบธรรมเนียมประเพณี หมายถึง ประเพณีท่ีสังคมกำหนดขึ้นเพ่ือให้เป็น
ระเบียบแบบแผนในการปฏิบัติ  ทั ้งที ่เป็นระเบียบแบบแผนโดยตรงและโดยปริยาย เช่น 
ประเพณีการบวช ประเพณีการแต่งงาน และประเพณีการตาย เป็นต้น 
  3.3 ธรรมเนียมประเพณี หมายถึง ประเพณีที่เกี่ยวกับเรื่องทั่ว ไป ไม่ค่อยมี
ความสำคัญมากนัก ใครจะปฏิบัติก็ได้หรือไม่ปฏิบัติก็ได้ เช่น ประเพณีการแต่งงานตาม
กาลเทศะ หรือประเพณีการใช้คำพูดให้เหมาะสมในโอกาสต่าง ๆ เป็นต้น  



148 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

 สมชัย ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์ ได้แบ่งประเภทของประเพณีเป็น 3 อย่าง (สมชัย 
ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์, 2536) สรุปได้ดังนี้  
 1. จารีตประเพณี เป็นประเพณีเกี่ยวกับศีลธรรม และสวัสดิภาพของสังคมส่วนรวมมี
การบังคับให้กระทำ ถ้าไม่ทำก็ถือว่าผิดหรือชั่วต้องมีการลงโทษ เช่น ลูกควรกตัญญูกตเวทีต่อ
พ่อแม่ผู้ปกครอง เป็นต้น 
 2. ขนบประเพณี เป็นประเพณีที่ได้มีระเบียบแบบแผนวางไว้ได้ตรง หรือโดยอ้อมและ
สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามกาลเวลา 
  2.1 โดยตรง คือ มีระเบียบกฎเกณฑ์พิธีต่าง ๆ กำหนดไว้ชัดเจน เช่น ไหว้ครู 
ต้องทำอย่างไร หรือระเบียบแบบแผนของทางราชการ หรือเรื่องการศึกษาต้องมีระเบียบแบบ
แผนประการใดบ้าง เป็นต้น 
  2.2. โดยอ้อม เป็นประเพณีที่รู้กันโดยทั่ว ๆ ไปไม่ได้กำหนดไว้แน่นอน แต่ที่
ปฏิบัติได้เพราะมีการบอกเล่าสืบต่อกันมา เช่น แห่นางแมว หรือการจุดบ้ังไฟของอีสาน เป็นต้น 
 3. ธรรมเนียมประเพณี เป็นประเพณีเกี่ยวกับเรื ่องธรรมดา ไม่มีระเบียบแบบแผน
เหมือนขนบธรรมเนียม ไม่มีผิดถูกเหมือนจารีตประเพณี เป็นเรื่องที่ปฏิบัติกันมาจนเกิดความ
เคยชิน เช่น การดื่มน้ำจากชามแทนแก้ว หรือเขียนจดหมายไม่เซ็นซื่อเป็นต้น  
 สรุปได้ว่า จากแนวคิดของนักวิชาการต่าง ๆ ดังกล่าวมาแล้วนั้น ประเพณีนั้นสามารถ
จำแนกได้หลายประเภท ซึ่งจะขึ้นอยู่กับเกณฑ์ที่ใช้ในการแบ่งและเจตนาของการศึกษาของ
นักวิชาการแต่ละท่าน เนื่องจากประเพณีเป็นธรรมเนียมปฏิบัติของแต่สังคมแล้วแต่ว่าสังคมให้
ความสำคัญกับประเพณีนั้นเพียงไร 
  
ความสำคัญของประเพณี 
 รัชนีกร เศรษโฐ ได้กล่าวถึงความสำคัญประเพณี (รัชนีกร เศรษโฐ, 2532) ไว้ว่า  
 1. ประเพณีเป็นวัฒนธรรมประจำชาติที่สำคัญอย่างหนึ่ง ที่แสดงอดีตที่มีความเจริญมา
ช้านาน 
 2. ประเพณีที่ดีเป็นตัวอย่างบอกถึงความเจริญ มีอารยธรรมและมีเกียรติทัดเทียมกับ
ประเทศอ่ืนเขา 
 3. ประเพณีไทยเป็นเอกลักษณ์อย่างหนึ่งของไทย โดยมิได้ลอกเลียนแบบหรือหยิบยืม
จากชาติอื่น 
 4. ประเพณีเป็นตัวเชื่อมความรู้สึกของคนในชาติให้มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน
แสดงว่าเป็นพวกเดียวกัน ก่อให้เกิดความสนิทสนมกลมกลืน และเสริมความมั ่นคงของ
ประเทศชาติ 
 5. ประเพณีนั้นเป็นเครื่องแสดงถึงอดีตและปัจจุบันของวิถีชีวิตแบบไทย ๆ ผู้ที่ละทิ้งไม่
สนใจประเพณีดีงามของไทยเท่ากับเป็นการดูถูกตนเอง  



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 149 

 สรุปได้ว่า จากแนวคิดของนักวิชาการของแต่ละท่าน พอประมวลได้ว่า ประเพณีมี
ความสำคัญมาก ซึ่งจะเป็นกฎเกณฑ์หรือแบบแผนเพ่ือกำหนดลักษณะของคนในสังคมนั้น ๆ ได้ 
เช่น ประเพณีแสดงออกถึงความเป็นวัฒนธรรมของแต่ละท้องถิ่น ตลอดถึงเอกลักษณ์ของชาติ 
ซึ่งเป็นแบบแผนของสังคมโดยส่วนรวมได้ 
 
คุณค่าของประเพณ ี
 นักวิชาการหลายท่านได้กล่าวถึงคุณค่าอันเกิดจาการปฏิบัติประเพณี ไว้ดังนี้ 
 วิจิตรา ขอนยาง ได้ศึกษาประเพณีจากวรรณกรรมพื้นบ้านอีสาน กล่าวถึงคุณค่าอัน
เกิดจากปฏิบัติ (วิจิตรา ขอนยาง, 2532) สรุปได้ดังนี้  
 1. ด้านศาสนา ประเพณีมีคุณค่าต่อศาสนา สรุปได้ดังนี้ 
  1.1 ประเพณีบางประการทำให้ผู้ปฏิบัติได้แสดงกตเวทีคุณต่อผู้มีพระคุณ ทั้ง
ที่เสียชีวิตไปแล้วและยังมีชีวิตอยู่ปัจจุบัน เช่น ประเพณีการทำบุญแก่ผู้ตาย ประเพณีรดน้ำดำ
หัวเป็นต้น 
  1.2 ประเพณีบางประการทำให้ผู ้ปฏิบัติเกิดความสงบใจมีสิ ่งยึดเหนี ่ยว
ทางด้านจิตใจ เป็นผลให้เกิดการปฏิบัติที่ดีตามมาด้วย 
  1.3 ประเพณีบางประการทำให้เกิดความเชื่อมั่นในการปฏิบัติทำดี สนับสนุน
คำสอนทางพุทธศาสนาที่ว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว 
  1.4 ประเพณีบางประการทำให้ผู้ปฏิบัติมีจิตใจเอ้ือเฟ้ือมีเมตตาต่อมนุษย์ เช่น 
ประเพณีแจกทานเป็นต้น 
 2. ด้านวัฒนธรรม 
  2.1 ประเพณีมีส่วนควบคุมความประพฤติของคนในสังคมให้เป็นผู้ที่ประพฤติ
ในทำนองคลองธรรม มีความสงบเกิดข้ึนในสังคม เช่น ประเพณีตักบาตรในวันสำคัญทางศาสนา 
  2.2 ประเพณีเป็นเอกลักษณ์ของประเทศ เพราะประเพณีเป็นเรื่องของบุคคล
และชุมชน ที่เกิดขึ้นจากการสั่งสมมาเป็นเวลาช้านาน เช่น สงกรานต์ จรดพระนังคัลแรกนาขวัญ 
  2.3 ประเพณีบางประการเป็นเครื ่องย่อกฎเกณฑ์ทางสังคมไว้อย่างมี
ความหมาย เรื่องราวของคนในสังคมบางอย่างอธิบายให้เข้าใจได้ยากและจะต้องใช้เวลา แต่
ประเพณีสามารถสรุปความหมายออกมาได้ โดยบรรจุไว้ในพิธีกรรมแต่ละขั้นตอน เช่น การ
แต่งงาน ขึ้นบ้านใหม่ เป็นต้น 
 3. ด้านเศรษฐกิจและการปกครอง คุณค่าทางด้านนี้ไม่แสดงออกตรง ๆ แต่จะแฝงไว้
อยู่ในการปฏิบัติดังนี้ 
  3.1 เป็นเครื่องหมายแสดงความผูกพันทางเศรษฐกิจ การปฏิบัติประเพณีจะมี
ความเกีย่วข้องกับเศรษฐกิจเสมอ ให้มองที่การแลกเปลี่ยนทางวัตถุที่จะนำมาประกอบพิธีกรรม
นั้น ๆ เช่น ค่าสินสอด ของฝาก ค่ายกครู เป็นต้น 



150 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

  3.2 ประเพณีเป็นจุดรวมแห่งความสามัคคี เพราะประเพณีเกิดจากการร่วมใจ
ของตนในสังคม  
 อิสมาแอ สาและ ได้ศึกษาประเพณีแต่งงานของชาวไทยมุสลิมในอำเภอสายบุรี จังหวัด
ปัตตานี ผลการศึกษาเฉพาะคุณค่าอันเกิดจากประเพณีแต่งงานของชาวไทยมุสลิมในอำเภอสาย
บุรี จังหวัดปัตตานี (อิสมาแอ สาและ, 2541) พอสรุปได้ดังนี้ 
 1. คุณค่าทางด้านสังคมวัฒนธรรม สรุปดังนี้ 
  1.1 ส่งเสริมความสัมพันธ์อันดีระหว่างครอบครัว เครือญาติ และหมู่มิตรสหาย 
  1.2 อนุรักษ์วัฒนธรรมด้านศิลปะและการบริโภคนานาชนิดในท้องถิ่นให้คงอยู่สืบไป 
  1.3 ส่งเสริมทางด้านจริยธรรม คุณธรรมและขนบประเพณีทั ้งหลาย ทั้ง
ทางด้านศาสนาและความเชื่อต่างๆ ที่เหมาะสมกับสภาวการณ์ในปัจจุบันให้คงอยู่ตลอดไป 
  1.5 ป้องกันความไม่สงบเรียบร้อยที่อาจจะเกิดขึ้นภายในสังคม ส่งผลให้ทุก
คนมีวินัยเคารพในกฎเกณฑ์กติกาของสังคมที่กำหนดไว้ 
  1.6 ส่งเสริมวัฒนธรรมการพ่ึงพาซึ่งกันและกันในหมู่คณะ 
 2. คุณค่าทางด้านเศรษฐกิจ ประเพณีแต่งงานของชาวไทยมุสลิมในอำเภอสายบุรี  
จังหวัดปัตตานี เปรียบเสมือนจุดนัดพบมีทั้งผู้คนในชุมชนเดียวกัน ต่างชุมชนเป็นจำนวนมากมา
รวมกลุ ่มเพื ่อร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ที ่มีความสัมพันธ์ซึ ่งกันและกัน โดยเฉพาะในกิจกรรมที่
เกี่ยวข้องกับประเพณีแต่งงาน เจ้าภาพมีความจำเป็นที่จะต้องใช้เงินลงทุน จัดซื้อแลกเปลี่ยน
เครื่องบริโภคเครื่องใช้สอยต่าง ๆ เพ่ือต้อนรับและบริการแก่ผู้มาร่วมงาน และผู้มาร่วมงานจะมี
การตอบแทนสนับสนุนแลกเปลี ่ยนซึ ่งกันและกันได้ด ้วยเง ินทองหรือสิ ่งของ จึงก่อใ ห้
กระบวนการทางด้านเศรษฐกิจในลักษณะการแลกเปลี่ยนหมุนเวียนทางด้านเศรษฐกิจอย่าง
หลีกเลี่ยงไม่ได้ในวิถีชีวิตของชุมชน 
 อารีรัตน์ แซ่คง ได้ศึกษาประเพณีตรุษจีนของชาวไทยเชื้อสายจีนในเขตเทศบาลนคร
หาดใหญ่ อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา ผลการศึกษาเฉพาะคุณค่าอันเกิดจากประเพณี
ตรุษจีนของชาวไทยเชื้อสายจีน (กระทรวงศึกษาธิการ, 2538) สรุปได้ดังนี้  
 1. คุณค่าด้านความสัมพันธ์ทางสังคม มีการขอบคุณ การรำลึกบรรพบุรุษ เทพเจ้าและ
สถานที่ ตอบแทนน้ำใจผู้ร่วมงานและเพ่ือนบ้านได้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 
 2. คุณค่าสภาพร่างกายและจิตใจ การได้ทำความสะอาด อาคารที่อยู่อาศัยสร้าง
บรรยากาศให้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 
 3. คุณค่าทางด้านสามัคคีธรรม เกิดความสามัคคีจากกิจกรรมต่าง ๆ การช่วยกันทำ
ความสะอาด การสร้างความรู้สึกจากการประกอบประเพณี การไม่พูดคำหยาบ อดทนอดกลั้น
ยั่วยุให้โกรธเป็นกิจกรรมที่สร้างความสามัคคี 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 151 

 4. คุณค่าด้านเศรษฐกิจและการท่องเที่ยวการประกอบประเพณีจำเป็นต้องซื้อวัสดุ
อุปกรณ์ซึ่งของที่จำเป็นสำหรับประกอบพิธีกรรมช่วงเทศกาลตรุษจีนมีชาวไทยและชาวต่างชาติ
เข้ามาท่องเที่ยว จับจ่ายสินค้าเป็นการนำเงินเข้าสู่ท้องถิ่น 
 สรุปได้ว่า จากแนวคิดของนักวิชาการว่า ประเพณีต่าง ๆ ที่ปฏิบัติสืบทอดกันมามีค่า
อันเกิดจากการปฏิบัติประเพณีเหล่านั้น ที่ปรากฏให้เห็นแต่ละประเพณี คือ คุณค่าทางด้าน
สังคมและวัฒนธรรม คุณค่าต่อประเพณี คุณค่าต่อความเชื่อ คุณค่าความสัมพันธ์ระหว่างชุมชน 
คุณค่าทางจริยธรรม และคุณค่าด้านพระศาสนา เป็นต้น  (อารีรัตน์ แซ่คง, 2539) สามารถ
ผสมผสานหรือกลมกลืนเข้ากับความเชื่อต่าง ๆ ที่มีอิทธิพลในสังคม วัฒนธรรม ประเพณีและ
ค่านิยม และช่วยส่งเสริมการเรียนรู้ให้มีความกระจ่างชัดเจนยิ่งขึ้น  อีกทั้งจะเป็นประโยชน์ต่อ
หน่วยงานและเป็นการดำเนินตามที่เกี่ยวข้องทั้งภาครัฐและภาคเอกชนที่จะได้นำข้อมูลเหล่านี้
มาปรับใช้ในการส่งเสริมวัฒนธรรมและประเพณีที่สำคัญต่อไป (ทิพมาศ เศวตวรโชติ และคณะ, 
2563) 
 
แนวคิดและการอนุรักษ์ของประเพณี 
 แนวคิดทางประเพณี สุทัศนพงษ์ กุลบุตร กล่าวถึงแนวคิดทางด้านมานุษวิทยาและ
สังคมวิทยา ที่ทำให้ประเพณีต่าง ๆ ยังคงอยู่ในสังคมไทยไว้ได้ (สุทัศน์พงษ์ กุลบุตร, 2536) ซึ่ง
ลักษณะดังนี้  
 1. มีลักษณะของการแสดงออกทางด้านความกตัญญูรู้คุณ 
 2. มีลักษณะการแสดงออกทางด้านความสามัคคี 
 3. มีลักษณะของการสร้าขวัญและกำลังใจ 
 4. มีลักษณะเป็นการเปิดโอกาสในการทำบุญ 
 การอนุรักษ์ของประเพณี ประกาศสำนักนายกรัฐมนตรี เรื่อง แนวทางในการรักษา 
ส่งเสริม และพัฒนาวัฒนธรรม พ.ศ. 2542 หมวด 3 ได้ให้แนวในทางในการรักษา ส่งเสริม และ
พัฒนาวัฒนธรรม และการดำเนินงานวัฒนธรรมเพื่อให้วัฒนธรรมเจริญก้าวหน้าอย่างมีไว้ดังนี้ 
 1. ควรส่งเสริมให้มีการวางแผนวัฒนธรรม ทั้งเป็นแผนระยะยาว แผนระยะสั้นแผน
ระดับชาติแผนระดับท้องถิ่นเชื่อมโยงกันอย่างเป็นระบบ 
 2. ควรส่งเสริมและสนับสนุน ให้มีการประสานแผนและระดมสรรพกำลังด้าน
ทรัพยากรเพ่ือการพัฒนาวัฒนธรรมระหว่างหน่วยงานของรัฐ เอกชน และระหว่างประเทศ 
 3. ในการวางแผนพัฒนาวัฒนธรรมทุกระดับ ให้ถือว่าศาสนธรรมเป็นบ่อเกิดสำคัญของ
การประพฤติปฏิบัติ และการดำเนินชีวิตของประชาชนเป็นเรื่องสำคัญยิ่ง ในฐานะที่เป็นพ้ืนฐาน
และเป็นแนวทางในการพัฒนาวัฒนธรรมด้านอื่น ๆ 



152 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

 4. ในการวางแผนพัฒนาวัฒนธรรม ไม่จำกัดอยู่แต่เฉพาะการทำนุบำรุงรักษามรดก
วัฒนธรรมเพียงอย่างเดียว การพัฒนาคนให้มีความรู้ ความเข้าใจ ความตระหนักในคุณค่าของ
วัฒนธรรม มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์และมีคุณภาพชีวิตที่เหมาะแก่ยุคสมัยก็เป็นจำเป็นยิ่ง  
 วิธีการในการรักษา ส่งเสริม และพัฒนาวัฒนธรรม  
 ประกาศสำนักนายกรัฐมนตรี เรื ่อง แนวทางในการรักษา ส่งเสริม และพัฒนา
วัฒนธรรม พ.ศ. 2542 หมวด 4 ได้ให้วิธีการในการรักษา ส่งเสริม และพัฒนาวัฒนธรรม 
(กระทรวงศึกษาธิการ, 2538) ไว้ดังนี้ 
 1. การสร้างสรรค์ทางวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการให้มีการริเริ่ม
สร้างสรรค์ บุกเบิกประดิษฐ์คิดค้นการวิจัย และการพัฒนาทางวัฒนธรรม 
 2. การส่งเสริมและสนับสนุน คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการใดๆ ที่ช่วยให้นัก
บริหาร นักวิชาการผู้ประกอบการทั้งหน่ายงานภาครัฐและภาคเอกชน สามารถดำเนินงาน
วัฒนธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพยิ่งขึ ้น เช่น การจัดงบประมาณสนับสนุนการจัดกิจกรรม
วัฒนธรรมด้านต่าง ๆ การยกย่องเชิดชูเกียรติและการอุปถัมภ์ศิลปินนักประดิษฐ์คิดค้น และ
บุคคลที่มีผลงานดีเด่นทางวัฒนธรรม 
 3. การเผยแพร่และการประชาสัมพันธ์ คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการเพื่อนำ
วัฒนธรรมไปสู่ประชาชนทางสื่อมวลชนทุกรูปแบบ เช่น การจัดพิมพ์เอกสารเผยแพร่ การจัด
รายการโทรทัศน์และวิทยุ การใช้สื่อมวลชนประเภทต่าง ๆ เพื่อความรู้ทางวัฒนธรรม 
 4. การจัดบริการทางวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการเพ่ือให้ประชาชนได้
มีโอกาสสัมผัสกับวัฒนธรรม ให้มีความรู้ ความเข้าใจ ความซาบซึ้ง และการประพฤติปฏิบัติที่
เหมาะสมและถูกต้อง เช่น การจัดการท่องเที่ยวทางวัฒนธรรม การบริการห้องสมุด การจัดการ
แสดงนิทรรศการ การสาธิต การจัดงานมหกรรมวัฒนธรรมตามเทศกาล และขนบธรรมเนียม
ประเพณ ีตลอดจนกิจกรรมอ่ืนได้ท่ีสามารถให้ประชาชนได้รับการบริการต่าง ๆ เหล่านั้น 
 5. การอนุรักษ์ ทำนุบำรุง และฟื้นฟูวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการ 
เพื่อการพิทักษ์รักษามรดกทางวัฒนธรรมที่ได้สั่งสมสืบทอดมาจากอดีต แม้บางอย่างอาจจะ
ไม่ให้ประโยชน์ใช้สอยในปัจจุบันแล้วก็ตาม เช่น โบราณสถาน โบราณวัตถุ แหล่งโบราณคดี 
และประวัติศาสตร์ให้คงอยู่ เพื่อประโยชน์ในการศึกษาค้นคว้าหาร่องรอยของความเจริญทาง
วัฒนธรรมในอดีต  รวมไปถึงการจัดตั้งหน่วยศิลปากร ศูนย์วัฒนธรรมพิพิธภัณฑ์ และสถานที่ใด 
ๆ เพื่ออนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรม 
 6. การเสริมสร้างความเป็นประชาธิปไตยทางวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมหรือ
ดำเนินการให้ประชาชนส่วนใหญ่หรือทั้งหมด ได้มีโอกาสมีส่วนร่วมในการแสดงความคิดเห็น
การตัดสินใจ การจัดกิจกรรม และการดำเนินการทางวัฒนธรรม ตลอดทั้งมีส่วนร่วมในการ
ประพฤติปฏิบัติที่เหมาะสมในการเลือกสรรวัฒนธรรมและการส่งเสริมกิจกรรมด้านวัฒนธรรม 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 153 

 7. การเสริมสร้างความเข้าใจในวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน คือ การจัดกิจกรรมหรือ
ดำเนินการใด ๆ ทางวัฒนธรรม ให้ประชาชนมีความรู้ ความเข้าใจ และมีการยอมรับวัฒนธรรม
ท้องถิ่น หรือวัฒนธรรมกลุ่มชนในภูมิภาคต่าง ๆ ซึ่งกันและกัน ทั้งนี้เพื่อเป็นการขจัดหรือลด
ภาวะความขัดแย้งระหว่างกลุ่มวัฒนธรรมเหล่านั้นในการเสริมสร้างความเข้าใจ นอกจากการให้
ทุกกลุ่มชนมีความรู้ ความเข้าใจ และซาบซึ้งในวัฒนธรรมของกันและกันแล้ว ย่อมรวมไปถึงการ
เปิดโอกาสให้บุคคลหรือประชาชน มีสิทธิ์ เสรีภาพในการประพฤติปฏิบัตินั้น ไม่เป็นพิษเป็นภัย
หรือกระทบกระเทือนความมั่นคงของสังคมไทยโดยส่วนรวม 
 8. การจัดการศึกษาเพื่อวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมและดำเนินการ เพื่อพัฒนาให้
ประชาชนมีความรู้ความสามารถอ่านออกเขียนได้ สื่อความได้อย่างมีประสิทธิภาพ เช่น การลด
อัตราการไม่รู้หนังสือ การบริการการศึกษาอย่างทั่วถึง การจัดเนื้อหาทางวัฒนธรรมในหลักสูตร
การเรียนการสอนโดยตรงและโดยอ้อม การเตรียมและพัฒนาบุคลากรโดยจัดการศึกษา เพ่ือ
ฝึกอบรมนักบริหาร นักวิชาการ ศิลปิน และนักเรียน นักศึกษาด้วยวิธีการในระบบและนอก
ระบบโรงเรียน รวมทั้งการจัดการกิจกรรมทางศิลปะทุกแขนงสำหรับเด็กและเยาวชน 
 9. การปรับปรุงวัฒนธรรมในชีวิตประจำวัน คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการในการ
ปรับปรุงชุมชนที่อยู่อาศัย และสิ่งแวดล้อม เครื่องอำนวยความสะดวก และสาธารณูปโภค 
รวมทั้งการบริการอนามัยเพิ่มพูนสิ่งดีงาม และสิ่งบันเทิงใจในชีวิตประจำให้แก่ประชาชน การ
จัดระบบงานและสิ่งแวดล้อมในสำนักงานโรงแรม ในเรือกสวนไร่นา ตลอดจนสถานที่สาธารณะ
ต่าง ๆ ให้เรียบร้อย สะอาด สวยงาม และมีความเพียงพอทั้งในด้านปริมาณและคุณภาพ 
 10. การเสริมสร้างเอกลักษณ์ของชาติ คือ การจัดกิจกรรมหรือดำเนินการให้ประชาชน
มีสิ่งยึดเหนี่ยวทางจิตใจ มีความรู้ ความเข้าใจในลักษณะดีเด่นของหมู่คณะ และสถาบันชาติ 
ศาสนา พระมหากษัตริย์และชักนำให้ประพฤติปฏิบัติอย่างถูกต้องสอดคล้องกับลักษณะเด่น อัน
เป็นเอกลักษณ์ของหมู่คณะและของประเทศ 
 11. การธำรงไว้ซึ ่งคุณภาพและมาตรฐานของวัฒนธรรม คือ การจัดกิจกรรมหรือ
ดำเนินการให้ประชาชนรักษาไว้ซึ่งคุณภาพและมาตรฐานของความดีงามวัฒนธรรม ด้วยการจัด
ประกวดการแข่งขันและกิจกรรมอื่น รวมทั้งการป้องกันไม่ให้ความดีงามเหล่านั้นถูกบ่อนทำลาย 
 12. การเสริมสร้างความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมระหว่างชาติ คือ การจัดกิจกรรมหรือ
ดำเนินการเปลี่ยนวัฒนธรรมกับนานาประเทศ การศึกษาภาษาไทยและวรรณกรรมของชนเผ่า
ไทยในประเทศต่าง ๆ การแลกเปลี่ยนกิจกรรมและบุคลากรทางวัฒนธรรม การส่งเสริมการ
ท่องเที่ยว และการติดต่อสื่อสารระหว่างประเทศ โดยไม่กระทบกระเทือนต่อความมั่นคงของ
ชาติ การสนับสนุนให้มีการศึกษาวัฒนธรรมของชาติอ่ืน เพ่ือให้ตระหนักถึงความคล้ายคลึงและ
ความแตกต่างกันของไทย โดยหวังผลสำคัญในการสร้างสรรค์สิ่งใหม่ที่มีคุณค่าในสังคม  และ
เสริมสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างชาติ  



154 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

 สรุปได้ว ่า จากทรรศนะของนักวิชาการ ชี ้ให้เห็นแนวทางการอนุรักษ์ประเพณี
วัฒนธรรมที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาจะมีคุณค่ายิ่งและต้องมีแบบแผนที่ชัดเจน ควรส่งเสริมอย่าง
จริงจัง ทั้งภาครัฐ ภาคเอกชนและภาคประชาชน เพื่อรักษาเอกลักษณ์ของความเป็นไทยเอา
มั่นคง เพ่ืออนุชนรุ่นหลังได้ประพฤติปฏิบัติสืบทอดต่อไป 
 
ประเพณีบุญสารทเดือนสิบนครศรีธรรมราช 

ประเพณีสารทเดือนสิบ เป็นประเพณีที่สำคัญคู่บ้านคู่เมืองนครศรีธรรมราชมาช้านาน 
การเกิดขึ้นของประเพณีนี้เกิดจากคติความเชื่อเรื่องผีสางเทวดา และคติความเชื่อของศาสนา
พราหมณ์ รวมทั้งคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์ที่มีพระบรมธาตุเจดีย์เป็น
ศูนย์กลางแห่งความศักดิ ์ส ิทธิ ์ ความอุดมสมบูรณ์ของทรัพยากรธรรมชาติ  ผลผลิตทาง
การเกษตร และการนำผลผลิตทางการเกษตรมาทำบุญอุทิศให้แก่บรรพชนญาติมิตรที่ล่วงลับไป
แล้ว จึงได้ร่วมกันจัดงานรื่นเริงเพ่ือเฉลิมฉลองร่วมกันที่บริเวณวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารและ
วัดภายในชุมชนเพ่ือเป็นกำลังใจในการปฏิบัติภารกิจต่อไป  
 งานบุญสารทเดือนสิบมาจากความเชื่อเรื่อง “ปุพพเปตพลี” ในพระพุทธศาสนา เมื่อ
มนุษย์สร้างบุญกรรมอะไรไว้ก็จะได้รับผลตามการกระทำอย่างนั้นเรียกว่า “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้
ชั่ว” โดยเฉพาะการทำชั่วเมื่อตายไปจะตกนรกไปรับกรรมมากน้อยตามผลที่ทำในชาติปางก่อน 
คนที่ตกนรกพวกนี้เรียกว่า “เปรต” เมื่อถึงปลายเดือน 10 (แรม 1 ค่ำ เดือน 10) พวกเปรตซึ่ง
กำลังผอมโซ หิวโหยมาก ดังคำพังเพยว่า "อยากเหมือนเปรตเดือนสิบ" พญายมจะปล่อยให้
กลับมาพบญาติพี่น้องและลูกหลานของตนในเมืองมนุษย์ เพื่อมาขอเสื้อผ้าอาหารขอส่วนบุญ
กุศลต่างๆ ที่ญาติจะอุทิศทำบุญให้และจะต้องรีบกลับไปเมืองนรกเมื่อถึงวันแรม 15 ค่ำ เดือน 
10 ดังนั้นถ้าลูกหลานไม่ทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ปู่ย่าตายายก็จะอดอยากหิวโหยอัตคัดขัดสน
สิ่งของเครื่องใช้ได้รับความทุกข์ยากและด่าสาปแช่งลูกหลานที่ไม่รู้จักกตัญญูรู้บุญคุณของบรรพ
บุรุษให้ได้รับบาปกรรมเดือดร้อนชีวิตไม่เจริญรุ่งเรืองตามไปด้วย ซึ่งลูกหลานจึงต้องยึดมั่นถือ
เป็นภาระหน้าที่สำคัญยิ่ง เป็นกิจกรรมที่ต้องถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ในการทำบุญอุทิศส่วน
กุศลมากน้อยจะขาดเสียมิได้ซึ่งงานบุญใหญ่มี 3 วัน ดังนี้ 
 วันแรม 13 ค่ำ เดือน 10 ชาวพื้นเมืองเรียกว่า "วันจ่าย" คือ วันที่แต่ละบ้านจะต้อง
เตรียมจับจ่ายซื้อหาสิ่งของต่างๆ ที่จะทำบุญมีท้ังผักผลไม้อาหารแห้ง สิ่งของเครื่องใช้นานาชนิด
ที่พระสงฆ์จำเป็นต้องใช้และเก็บรักษาไว้ฉัน (กิน) ไว้ใช้ได้นาน ๆ เนื่องจากเข้าฤดูฝนฤดูการ
บิณฑบาตอาหารการกินจะขาดแคลนและไม่สะดวก จึงได้จัดใส่ภาชนะ เช่น กระจาด ตะกร้า 
กระเชอ กะละมัง ถัง ชะลอม หลัว กระบุง ชาวเมืองนครศรีธรรมราช เรียกว่า "หมฺรับ" (สำรับ) 
อย่างใหญ่สำหรับถวายสังฆทาน จัดเป็นสลากภัตงานบุญใหญ่และอาหารแห้งอย่างหนึ่งที่จะ
ขาดเสียมิได้ที่เป็นหัวใจของสำรับ คือ ขนมเดือนสิบ เพราะเป็นขนมประเพณีที่ปฏิบัติสืบมาแต่
โบราณสำหรับให้เปรตนำไปใช้สอยในเมืองนรกมี 5 ชนิด ดังนี้  



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 155 

 1. ขนมลา เป็นแป้งทอดโรยเป็นเส้นเล็ก ๆ มีลักษณะคล้ายเส้นด้ายหรือการทอผ้า 
สมมติเป็นเครื่องนุ่งห่มแพรพรรณและอาหาร  
 2. ขนมพอง เป็นข้าวเหนียวทอดเม็ดพอง ทำเป็นรูปสี่เหลี่ยมขนมเปียกปูน ตรงกลาง
เป็นร่องแอ่น สมมติเป็นเรือแพยานพาหนะสำหรับเดินทางข้ามห้วงมหรรณพและเป็น
เครื่องประดับ 
 3. ขนมบ้าหรือขนมมด เป็นขนมแผ่นรูปกลมแบนทอด คล้ายลูกสะบ้าไม่มีรู สมมติเป็น
เงินเบี้ยหรือเงินตราเงินเหรียญ ใช้จับจ่ายหรือใช้เป็นลูกสะบ้าเล่นกีฬาพักผ่อนเล่นสนุกเพ่ือ
ความบันเทิง  
 4. ขนมดีซำหรือขนมเจาะหู เป็นขนมปั้นรูปกลมแบน ตรงส่วนกลางมีรูคล้ายขนม
โดนัทของฝรั่ง สมมติเป็นเงินเบี้ยสำหรับใช้สอยหรือเป็นสตางค์มีรูในสมัยก่อนหรือใช้เป็นต่างหู
เครื่องประดับก็ได ้ 
 5. ขนมกงหรือขนมไข่ปลา เป็นขนมรูปวงกลมอย่างวงล้อเกวียนมีกงกำ สมมติเป็น
เครื่องประดับตกแต่งร่างกายทั่วไปและขนมลาลอยมันหรือขนมรังนก สมมติเป็นฟูกหมอน 
เครื่องนอน บางท้องถิ่นใช้ขนมเทียนสมมติให้ใช้เป็นหมอนหนุน ซึ่งเป็นขนมประเพณีรายการที่
เพ่ิมเข้ามาทีหลังอาจมีหรือไม่มีก็ได้เวลาทำบุญ  
  สรุปได้ว่า ประเพณีบุญสารทเดือนสิบมาจากความเชื่อเรื ่อง “ปุพพเปตพลี” เมื่อ
มนุษย์สร้างบุญกรรมอะไรไว้ก็จะได้รับผลตามการกระทำอย่างนั้นเรียกว่า “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้
ชั่ว” โดยเฉพาะการทำชั่วเมื่อตายไปจะตกนรกไปรับกรรมมากน้อยตามผลที่ทำในชาติปางก่อน 
คนที่ตกนรกพวกนี้เรียกว่า “เปรต” เมื่อถึงปลายเดือน 10 (แรม 1 ค่ำ เดือน 10) พวกเปรตซึ่ง
กำลังผอมโซ หิวโหยมาก ดังคำพังเพยว่า "อยากเหมือนเปรตเดือนสิบ" พญายมจะปล่อยให้
กลับมาพบญาติพี่น้องและลูกหลานของตนในเมืองมนุษย์ เพื่อมาขอเสื้อผ้าอาหารขอส่วนบุญ
กุศลต่าง ๆ ที่ญาติจะอุทิศทำบุญให้และจะต้องรีบกลับไปเมืองนรกเมื่อถึงวันแรม 15 ค่ำ เดือน 
10 ดังนั้นถ้าลูกหลานไม่ทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ปู่ย่าตายายก็จะอดอยากหิวโหยอัตคัดขัดสน
สิ่งของเครื่องใช้ได้รับความทุกข์ยากและด่าสาปแช่งลูกหลานที่ไม่รู้จักกตัญญูรู้บุญคุณของบรรพ
บุรุษให้ได้รับบาปกรรมเดือดร้อนชีวิตไม่เจริญรุ่งเรืองตามไป 
 
ทฤษฎีการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม 

ทฤษฎีแพร่กระจาย เป็นกระบวนการเผยแพร่หรือการแพร่กระจายถือเป็นหัวสำคัญ
ของนวัตกรรม ไม่ว่านวัตกรรมนั้นจะเป็นเทคนิควิทยาการใหม่ ๆ หรือแบบแผนทางความคิด 
ความเชื่อ ประเพณี ค่านิยม และพฤติกรรมใหม่ ๆ ความใหม่ของเทคนิควิทยากานนั้นถูกผูกไว้
ด้วยเงื่อนไขของช่องเวลา ดังนั้นเทคนิควิทยาการแบบเก่าก็อาจถูกนับรวมเป็นนวัตกรรมได้
เช่นกันหากมีการนำมาเผยแพร่ใหม่ในทางสังคมศาสตร์นั้นแนวคิด ทฤษฎีการแพร่กระจาย
ได้รับความสนใจอย่างมาก  



156 | ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2564)      Vol.6 No.4 (October – December 2021) 

 ในทางมานุษยวิทยาทฤษฎีการแพร่กระจายพัฒนาขึ้นมาจากนักมานุษยวิทยา เช่น 
Franz Boas, Alfred L. Kroeber, Julian Steward เพ ื ่ อตอบโต ้ ก ั บกระแสของทฤษฎี
วิวัฒนาการที่เชื ่อว่าสังคมและวัฒนธรรมมีพัฒนาการเป็นเส้นตรง (Unilineal Evolution) 
สังคมและวัฒนธรรมทุกแห่งจะผ่านพัฒนาการที่เหมือนกันและคาดหวังที่จะค้นพบกฎเกณฑ์
สากล (Universal Law) ที่จะนำมาใช้อธิบายความแตกต่างทางวัฒนธรรมและพฤติกรรมของ
มนุษย์ในสังคมต่าง ๆ ได้ ซึ่ง Alfrad L. Kroeber ได้ให้คำอธิบายเกี่ยวกับการแพร่กระจายว่า 
“เป็นกระบวนการที่องค์ประกอบหรือระบบของวัฒนธรรมกระจายตัวออกไปโดยผ่านทาง
นวัตกรรมหรือสถาบันซึ ่งเป็นที่ยอมรับจากที่หนึ่งไปยังที ่อื ่น ๆ ที่อยู่ใกล้ ในบางกรณีอาจ
แพร่กระจายไปทั่วโลก”  
 ประมวลไว้ว่าทฤษฎีดังกล่าว ซึ่งเป็นทฤษฎีการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม 
ทฤษฎีเหล่านี้เกิดขึ้นจากการเรียนรู้ของคนในสังคม มีการถ่ายทอดจากทฤษฎีจากคนรุ่นหนึ่ง
ไปสู่คนอีกรุ่นหนึ่ง และบางทฤษฎีก็ใช้ไม่ได้สำหรับคนอีกรุ่นหนึ่ง และบางทฤษฎีก็ใช้ไม่ได้ใน
บริบทอีกสังคมหนึ่ง ดังนั้นผู้ศึกษาคัดเลือกสรรบางทฤษฎีเท่านั้น มาประยุกต์ให้สอดคล้องกับ
บริบททางสังคมในการวิเคราะห์ประเพณี 

สรุปได้ว่า การส่งเสริมท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์สืบทอดของประเพณีบุญสารทเดือนสิบ 
ของจังหวัดนครศรีธรรมราชเป็นวิธีการเสริมสร้างต่อยอดอนุรักษ์ประเพณีบุญสารทเดือนสิบ 
เอาไว้ด้วยคนรุ่นต่อรุ่น ประเพณีบุญสารทเดือนสิบดังกล่าวทำให้ส่งเสริมการท่องเทียวและสร้าง
เศรษฐกิจชุมชนด้วยคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาโดยผ่าน ขนมลา ขนมพอง ขนมบ้าหรือ
ขนมมด ขนมดีซำหรือขนมเจาะหู ขนมกงหรือขนมไข่ปลาและสิ่งของอ่ืน ๆ อีกมากมาย ที่ใช้ใน
ประเพณีบุญสารทเดือนสิบ และยังทำให้เกิดคุณค่าอีกมากมายเช่น คุณค่าทางประวัติศาสตร์
ทางพระพุทธศาสนา คุณค่าทางเศรษฐกิจ คุณค่าทางภูมิปัญญา คุณค่าความสัมพันธ์ทางชุมชน
และญาติพี่น้องหลาย ๆ ฝ่ายมารวมกันในวันรับตายาย และวันรับตายายและส่งตายายเป็นวัน
สำคัญมากสำหรับชาวปักษ์ใต ้ซึ่งเป็นวันรวมญาติ ที่เรียกว่าสืบย่านสาวโยชน์ หมายถึง เป็นการ
นับญาติพี่น้องหลายฝ่ายด้วย และคนหนุ่มสาวเอากับข้าวขนมลา ขนมพอง ขนมบ้าหรือขนมมด 
ขนมดีซำหรือขนมเจาะหู ขนมกงหรือขนมไข่ปลา เอาไปให้ผู้สูงอายุหรือคนเคารพนับถือซึ่งกัน
และกัน อีกส่วนหนึ่งได้บุญอุทิศส่วนบุญส่วนกุศลไปให้ผู้ตายที่ล่วงลับไปแล้วประเพณีบุญสารท
เดือนสิบ เป็นการย้อนกลับมามองตนเองอย่างเข้าใจความเกี่ยวพันของสิ่งทั้งหลาย ในโลกที่มี
ความเกี่ยวโยงพึ่งพา ไม่สามารถแยกส่วนออกจากกันได้ส่วนประกอบของประเพณีบุญสารท
เดือนสิบที่สามารถดึงดูดนักท่องเที่ยวในเชิงของการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์สืบทอดทางวัฒนธรรม 
เป็นประเพณีที่สำคัญคู่บ้านคู่เมืองนครศรีธรรมราชมาช้านาน การเกิดขึ้นของประเพณีนี้เกิด
จากคติความเชื่อเรื่องผีสางเทวดากับความเชื่อทางพระพุทธศาสนา นครศรีธรรมราชเต็มไปด้วย
ความอุดมสมบูรณ์ของทรัพยากรธรรมชาติ ผลผลิตทางการเกษตร มาทำบุญอุทิศให้แก่บรรพ
ชนญาติมิตรที่ล่วงลับไปแล้ว 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์    Journal of Buddhistic Sociology | 157 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2538). การวัฒนธรรมศึกษากระบวนการบริหารและจัดการวัฒนธรรม. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัทประชาชน. 
ทิพมาศ เศวตวรโชติ และคณะ. (2563). นวัตกรรมการสืบทอดประเพณีแห่ผ้าขึ ้นธาตุ

นครศรีธรรมราช. วารสารปาริชาต มหาวิทยาลัยทักษิณ, 33(1), 107-116. 
ประภาศรี สีหอำไพ. (2538). วัฒนธรรมทางภาษา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
พวงผกา คุโรวาท. (2539). ศิลปะและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: รวมสาส์น. 
มณี พะยอมพงค์. (2529). ประเพณีสิบสองเดือนล้านนาไทย. เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
มณีรัตน์ กำลังเกื้อ. (2561). พิธีกรรมและประเพณีประดิษฐ์สารทเดือนสิบ ตำบลสิชล จังหวัด

นครศรีธรรมราช. ใน วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต ภาษาไทยประยุกต์. 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 

รัชนีกร เศรษโฐ. (2532). โครงสร้างสังคมและวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรรมฉบับราชบัณฑิตสถาน. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนา

พานิช. 
วิจิตรา ขอนยาง. (2532). การศึกษาประเพณีจากวรรณกรรมพื้นบ้านอีสาน. มหาสารคาม: 

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒมหาสารคาม. 
สมชัย ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์. (2536). ประเพณีและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: 

ไทยวัฒนาพานิช. 
สายทิพย์ นุกูลกิจ. (2533). วรรณคดีเก่ียวกับขนบประเพณี. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศรี

นครินทรวิโรฒ. 
สุทัศน์พงษ์ กุลบุตร. (2536). ประเพณีพิธีกรรมที่เกี่ยวกับพระธาตุศรีสองรัก อำเภอด่านซ้าย 

จังหวัดเลย. ใน วิทยานิพนธ์ ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
มหาสารคาม. 

สุพัตรา สุภาพ. (2541). สังคมและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
อารีรัตน์ แซ่คง. (2539). ประเพณีตรุษจีนของชาวไทยเชื้อสายจีนในเขตเทศบาลนครหาดใหญ่ 

อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา. ใน ปริญญานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
ไทยคดีศึกษา. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ภาคใต้. 

อิสมาแอ สาและ. (2541). ศึกษาประเพณีแต่งงานของชาวไทยมุสลิมใน อำเภอสายบุรี จังหวัด
ปัตตานี. ใน ปริญญานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยทักษิณ สงขลา. 

 

 


