
บทความวิชาการ 

 
แก่นธรรมในพระพุทธศาสนาสู่การศึกษาในยุคปัจจุบัน*

DHARMAS OF BUDDHISM TO CURRENT STUDIES 
 

เอกชัย แซ่ลิ้ม 
Aekkachai salim 

พระครูบวรชัยวัฒน์ 
Phrakrubowonchaiwut 

พระอนุรักษ์ อนุรกฺขิโต 
Phraanuruk Anurukkhito 

อาทิตย์ อินทรภักดี 
Artit Intarapakdee 

ธเนศ นกเพ็ชร 
Thanes Nokpech 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช  
Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus, Thailand 

E-mail: tanes9986@gmail.com 

 
บทคัดย่อ  

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาระบบการศึกษาทางพระพุทธศาสนาที่มีมา
ตั้งแต่สมัยพุทธกาล เพ่ือน ามาเป็นแบบอย่างในการศึกษาในยุคปัจจุบัน และเพ่ือศึกษา
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่มีส่วนสนับสนุนให้ระบบการศึกษา มีหลักยึดที่เป็นแก่นสารทาง
หลักธรรมมากยิ่งขึ้น จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ดังกล่าว พบว่า ในทางพระพุทธศาสนาได้
มีการวางรูปแบบการศึกษาไว้อย่างเป็นระบบ ซึ่งจะแบ่งเป็น 3 ส่วน คือ ในส่วนแรกจะเป็น
การศึกษาในด้านปริยัติ  ในส่วนนี้จะศึกษาเกี่ยวกับหลักทฤษฎีและหลักธรรมในทาง
พระพุทธศาสนา ส่วนที่สอง คือส่วนของการปฏิบัติ ในส่วนนี้จะเป็นการน าหลักทฤษฎีในด้าน
ปริยัติ มาสู่การปฏิบัติจริง เพ่ือให้ได้ผลที่เกิดขึ้นจริงอันจะน าไปสู่เป้าหมายสูงสุดแห่งการปฏิบัติ 
และในส่วนที่ 3 คือปฏิเวธ หมายถึงผลแห่งการปฏิบัติ เมื่อได้รับผลแห่งการปฏิบัติแล้วก็จบกิจ
แห่งการศึกษาและปฏิบัติ เป็นการเสวยผลที่เกิดจากการปฏิบัติอันเป็นกิจเบื้องสูงที่ผู้ปฏิบัติได้
กระท าให้ถึงแล้ว จึงจะเห็นได้ว่า การศึกษาในพระพุทธศาสนาที่ถูกจัดไว้อย่างเป็นร ะบบ
ดังกล่าวมานี้ สามารถจะท าให้ผู้ศึกษาเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดได้ และจากการศึกษาหลักธรรม
ในทางพระพุทธศาสนาที่มีส่วนสนับสนุนการศึกษา พบว่า หลักอิทธิบาท 4 อันได้แก่ ฉันทะ 

                                                           
* Received 8 December 2022; Revised 22 September 2023; Accepted 25 September 2023  



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 124 

วิริยะ จิตตะ และวิมังสา เป็นหลักธรรมที่สามารถสนับสนุนให้ผู้เรียนหรือผู้ศึกษาประสบ
ความส าเร็จในด้านการศึกษาได้ รูปแบบการจัดการศึกษา และหลักธรรมในพระพุทธศาสนาจึง
เป็นแนวทางในการน ามาปรับใช้ให้เข้ากับการจัดการศึกษาในปัจจุบันได้อย่างเป็นระบบ และ
เชื่อว่าหากมีการศึกษาอย่างลึกซึ้งก็จะสามารถพัฒนาให้เห็นผลชัดเจนยิ่งขึ้นในระบบการศึกษา
ของไทย           
ค าส าคัญ: หลักธรรม, พระพุทธศาสนา, การศึกษา 
 

ABSTRACT 
This academic article aims to study the Buddhist educational system that 

has existed since the Buddha's time as a model in current education and study 
the Buddhist principles that contribute to the educational system as the pillar 
with more quintessence of Dharma principles.  From the study based on the 
mentioned objectives, there is a systematic education model in Buddhism, which 
will be divided into three parts.  Firstly, it is a study of the Buddhist scriptures 
focusing on the theory and principles of Buddhism.  The second part is the 
practice, which applies the theory to real practice to gain actual results, leading 
to the ultimate goal of practice. The third part is attaining enlightenment, which 
means the result of practice. When receiving the results of the study and practice, 
it means that the practitioner has already finished that study and practice.  It is 
the way to take pleasure in the results gained from the practice, which is the 
advanced duties the practitioner can do and reach the goals.  Therefore, it can 
be seen that systematic education in Buddhism enables students to reach their 
ultimate goals.  Moreover, from the studies of Dharma principles in Buddhism, 
which is a part to support education, Iddhipada 4:  Basis for Success:  Passion, 
Diligence, Mind or Consciousness, and Investigation is a principle that can support 
learners or those who want to study succeed in education.  The educational 
management model and Dharma principles in Buddhism are the guidelines used 
for application to fit the current educational management systematically.  It is 
believed that if there is an in-depth study, it will be able to develop more precise 
results of the Thai education system. 
Keyword: Dharma principles, Buddhism, Education 
 
 



125 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566)        Vol.8 No.3 (July – September 2023) 

บทน า 
พระพุทธศาสนานั้น มีหลักการที่ชัดเจน คือสอนความจริงตามธรรมดาของธรรมชาติ 

พระพุทธเจ้าไม่ได้บอกว่าพระองค์เป็นผู้ผูกขาดหรือตั้งความจริงขึ้นมา แต่พระองค์ตรัสว่า “อุปฺ
ปาทา วา ภิกฺขเว ตถาคตาน  อนุปฺปาทา วา ตถาคตาน ” ตถาคตทั้งหลายจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม 
ความจริงก็มีอยู่เป็นหลักธรรมดา เป็นธรรมนิยามว่า สังขารทั้งปวงเป็นอนิจจัง สังขารทั้งปวง
เป็นทุกข์ ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา บางแห่งก็ตรัสหลักความจริงของธรรมชาตินี้ตาม
แนวปฏิจจสมุปบาท ทั้งหมดนั้นก็มีสาระส าคัญว่า หลักความจริงในธรรมชาติมีอยู่ตามธรรมดา 
พระองค์มาค้นพบความจริงนั้นแล้ว ก็ทรงน ามาแสดง ชี้แจง เปิดเผย อธิบาย ท าให้เข้าใจได้ง่าย 
เรียกว่าพระองค์ท าหน้าที่เป็นกัลยาณมิตร เป็นผู้ค้นพบทางและเป็นผู้ชี้ทางให้ เมื่อแต่ละคนรู้
เห็นทางที่พระองค์ชี้นั้นแล้วปฏิบัติด าเนินตามไปก็ได้เห็นธรรมนั้น เมื่อเราได้เข้าถึงธรรมด้วย
ตนเองแล้ว ก็เหมอืนกับว่าพระองค์หมดหน้าที่ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545) จึงจะเห็น
ได้ว่าค าสอนในพระพุทธศาสนาเป็นค าสอนที่เป็นประโยชน์ต่อผู้คนบนโลกนี้อย่างมากมาย หาก
ได้ศึกษาในหลักธรรมค าสอนก็จะสามารถเข้าใจได้ในแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา และสามารถ
น าหลักค าสอนดังกล่าวมาบูรณาการเพ่ือแก้ไขปัญหาหรือเพ่ือให้เข้ากับศาสตร์แขนงต่าง ๆ ได้
อย่างลงตัว เพราะคุณลักษณะของธรรมะนั้นมีลักษณะเป็นทฤษฎีที่เป็นธรรมชาติโดยทั่วไป 
สามารถจะน าไปใช้ประโยชน์ได้ตามต้องการ  

ในด้านของการศึกษาหลักธรรมและหลักปฏิบัติในทางพระพุทธศาสนาก็มีแบบอย่าง 
ในการด าเนินตามได้หลายประการ พระพุทธศาสนาถือเป็นศาสนาแห่งการเรียนรู้เพ่ือการ
ยอมรับ ซึ่งการจะเข้าใจหรือยอมรับต่อสิ่งใดนั้นหากปราศจากการเรียนรู้มาก่อนก็ยากที่จะ
เปลี่ยนความคิดและความเชื่อได้ การเรียนรู้จึงเป็นสิ่งส าคัญและเป็นสิ่งแรกในการพัฒนาตนเอง 
วิถีชีวิตในพระพุทธศาสนาจึงเป็นวิถีชีวิตแห่งการศึกษา ปัจจุบันนี้เรามีค าว่า lifelong education 
แปลว่าการศึกษาตลอดชีวิต พระพุทธศาสนานั้นถือมาแต่ไหนแต่ไรว่า การศึกษานั้นคือชีวิต 
ชีวิตนั้นคือการศึกษา แต่ไม่ใช่ชีวิตเฉย ๆ ต้องเป็นชีวิตที่ด าเนินอย่างถูกต้อง มีการเรียนรู้ฝึกฝน
พัฒนา จึงจะเป็นการศึกษาถ้าจะบอกว่าชีวิตคือการศึกษา โดยวินิจฉัยตามหลักพระพุทธศาสนา
ก็ยังไม่ใช่ ชีวิตที่มีการเรียนรู้ และฝึกฝนพัฒนาให้ด าเนินไปอย่างถูกต้องจึงจะเป็นการศึกษา แต่
ถ้าจะพูดให้เต็มความก็ต้องว่า การศึกษา คือ การฝึกฝนพัฒนาให้ชีวิตด าเนินไปอย่างถูกต้อง 
การศึกษา คือ การพัฒนาชีวิตที่ด าเนินไปตลอด จนกระท่ังบรรลุเป้าหมาย คืออิสรภาพและสันติ
สุข (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2539) 

ผู้เขียนในฐานะที่ได้ศึกษาหลักการทางพระพุทธศาสนาและมีส่วนเกี่ยวข้องกับการ 
จัดการศึกษาจึงมองเห็นว่าหลักค าสอนในพระพุทธศาสนามีส่วนที่จะเอ้ือประโยชน์ในการจัด
การศึกษาในยุคสมัยใหม่ได้เพราะมีหลักการที่ประกอบไปด้วยเหตุและผลที่สามารถน ามาพิสูจน์
ให้เห็นถึงผลจากการปฏิบัติตามได้ หากการจัดศึกษาในยุคปัจจุบันได้น าหลักธรรมที่เกี่ยวเนื่อง



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 126 

กับการศึกษาในพระพุทธศาสนามาปรับใช้ได้จริง การศึกษาก็อาจจะพัฒนาไปในทิศทางที่ดีตาม
บริบทของสังคมได้ เพราะพระพุทธศาสนาได้ฝังรากลึกไว้ในสังคมไทยมาอย่างช้านาน  

 
การศึกษาในสมัยพุทธกาล 

การศึกษานั้นมีมาทุกยุคทุกสมัย การศึกษาของคนในอดีตก็เป็นการศึกษาที่มีระบบ
การศึกษาในสมัยนั้น ๆ การศึกษาในปัจจุบันก็คือผลแห่งการพัฒนาการศึกษาของระบบในอดีต 
พัฒนาการของการศึกษาจึงมีข้ึนอยู่ทุกยุคสมัย แม้ในสมัยพุทธกาลคือในกาลสมัยที่พระพุทธเจ้า
ยังทรงพระชนม์อยู่  พระองค์ถือเป็นต้นแบบแห่งการพัฒนาตนด้วยการศึกษา เริ่มตั้งแต่
การศึกษาศิลปะแขนงต่าง ๆ ในทางโลกในสมัยนั้น และการศึกษาหาหนทางพ้นทุกข์ในทาง
ธรรม จนได้ส าเร็จเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ผู้ถึงพร้อมด้วยวิชชาและจรณะ เป็นสรณะที่พ่ึง
ให้แก่พุทธศาสนิกชนมาจนถึงปัจจุบัน ก็เพราะเริ่มต้นมาจากการศึกษา  

ในพระพุทธศาสนาได้มีการก าหนดหลักแห่งการศึกษาของคณะสงฆ์ ไว้ 2 ประการ 
เรียกว่า ธุระ ในพระพุทธศาสนา ประการแรกเรียกว่า คันถธุระ หมายถึง ธุระฝ่ายคัมภีร์ กิจด้าน
การเล่าเรียน ประการที่ 2 เรียกว่า วิปัสสนาธุระ หมายถึง ธุระฝ่ายเจริญวิปัสสนา  กิจด้านการ
บ าเพ็ญภาวนา หรือเจริญกรรมฐาน ซึ่งรวมทั้งสมถะด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2546) ซึ่งธุระดังกล่าวนี้เป็นกิจที่พระภิกษุจะต้องปฏิบัติเมื่อเข้ามาสู่พระพุทธศาสนาเรียกว่ า
การศึกษาในพระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ประการคือ ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ 

1. ปริยัติ ได้แก่ การศึกษาในพระธรรมวินัยของพระพุทธเจ้า นับเป็นส่วนส าคัญโดย
ความเป็นพ้ืนฐานของการปฏิบัติ และการศึกษาเล่าเรียนปริยัติธรรมนั้นเป็นการศึกษา
ภาคทฤษฎี คือการศึกษาเล่าเรียนธรรมวินัยให้มีความรู้พ้ืนฐานอย่างแจ่มแจ้ง เพ่ือให้เกิดความ
กระจ่างแจ้งว่า ค าสอนของพระพุทธองค์ ที่จัดเป็นธรรม บทนั้นบทนี้ว่าด้วยเรื่องอะไร ถ้าผู้เรียน
จะน้อมน าเอาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้ามาปฏิบัติเพ่ือเป็นแนวทางหรือแสงประทีป 
แห่งชีวิตจะท าอย่างไรและเมื่อปฏิบัติตามแล้วจะได้ผลอย่างไรเรียกว่าปริยัติ การศึกษาในสมัย
พุทธกาลนั้นเป็นการศึกษาแบบมุขปาฐะ คือการท่องจ าด้วยปากเปล่า 

2. ปฏิบัติ ได้แก่ การน้อมน าเอาหลักธรรมค าสอนที่ได้เรียนรู้ในทางภาคทฤษฎีแล้วน าสู่
ภาคปฏิบัติจริง ๆ เพ่ือเป็นการอบรมกาย วาจา ใจ กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือน าเอาหลักธรรม 
ที่เรียนรู้แล้วนั้นมาเป็นแนวทางหรือบรรทัดฐานแห่งชีวิตให้เหมาะสมกับฐานะของตน เรียกว่า 
ปฏิบัติ 

3. ปฏิเวธ ได้แก่ ผลของการปฏิบัติธรรมนั้น เช่น พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า  
พระอรหันตสาวก และพระอริยบุคคล ผู้ได้รับผลแห่งการปฏิบัติ ซึ่งท าให้ยกฐานะจากปุถุชน
ธรรมดาขึ้นเป็นพระอริยบุคคล การบรรลุธรรมชั้นนั้น ๆ ตามภูมิธรรมที่ตนปฏิบัตินั้น ไม่มีใครมา
ยกย่องหรือแต่งตั้งให้ฐานะหรือต าแหน่งแห่งพระอริยเจ้านั้นไม่มีการแต่งตั้งให้ จะรู้ได้ด้วย
ตนเอง เรียกว่าปฏิเวธ  



127 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566)        Vol.8 No.3 (July – September 2023) 

การได้ศึกษาในปริยัติ คือการได้กระท ากิจในคันถธุระ การได้ปฏิบัติธรรม คือการได้
กระท ากิจในวิปัสสนาธุระ และจะได้รับผลจากการส าเร็จการศึกษาในพระพุทธศาสนาคือ 
ปฏิเวธ ซึ่งถือเป็นการจบกิจที่จะต้องท า เพราะได้ศึกษาและปฏิบัติครบถ้วนแล้ว  
 

บทบาทของพระพุทธศาสนาต่อการศึกษาเรียนรู้ 
พระพุทธศาสนาถือเป็นศาสนาหลักของประเทศไทย ก่อนจะมีการจัดระเบียบ

การศึกษาของไทยให้เป็นระบบในปัจจุบัน วัดในพระพุทธศาสนาก็เคยเป็นศูนย์กลางของ
การศึกษาที่ให้ประชาชนมาศึกษาเล่าเรียนในระดับชั้นต่าง ๆ ผู้สอนก็เป็นพระ หรือนักปราชญ์
ต่าง ๆ ในสมัยนั้น การศึกษาที่มีสถานศึกษาเป็นวัด และมีผู้สอนที่เป็นพระในสมัยอดีตนั้น ก็
ย่อมจะมีการปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม ในหลักของพระพุทธศาสนาไว้ในการศึกษาอย่างไม่
ต้องสงสัย ทั้งยังมีความผูกพัน และความศรัทธาในพระพุทธศาสนามากด้วยเช่นกัน  

การศึกษาเรียนรู้ในยุคปัจจุบันได้มีการวางแนวทางหลักคิดเรื่อง การศึกษาในยุค
ศตวรรษที่ 21 ซึ่งเราพอได้ทราบหลักคิดและแนวทางดังกล่าวนี้มานานพอสมควรแล้ว และมี
ความเชื่อถือว่าหลักการดังกล่าวจะพัฒนาระบบการศึกษาทั่วโลกให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น 
องค์การการศึกษาวิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติหรือยูเนสโก (UNESCO) ได้
ศึกษาแนวทางการจัดการศึกษาสาหรับศตวรรษที่ 21 โดยจัดให้มีการประชุมนานาชาติเพ่ือ
แลกเปลี่ยนความคิดเห็นและประสบการณ์ของกลุ่มคนต่าง ๆ ทั่วโลก ได้สรุปแนวทางการจัด
การศึกษาในศตวรรษท่ี 21 มีสาระส าคัญตอนหนึ่งที่กล่าวถึง “สี่เสาหลักทางการศึกษา” ซึ่งเป็น
หลักในการ ประกอบด้วยการเรียนรู้ 4 แบบ ได้แก่ การเรียนรู้เพ่ือรู้ (Learning to know) การ
เรียนรู้ เ พ่ือปฏิบัติ ได้  ( Learning to do) การเรียนรู้ที่ จะอยู่ ร่ วมกัน (Learning to live 
together) และการเรียนรู้เพ่ือชีวิต (Learning to be) คณะกรรมาธิการนานาชาติว่าด้วย
การศึกษาในศตวรรษที่ 21 (คณะกรรมาธิการนานาชาติว่าด้วยการศึกษาในศตวรรษที่ 21, 
2551) ซึ่ง วิชัย วงศ์ใหญ่ ได้ขยายความไว้ว่า การเรียนรู้แต่ละแบบมีรายละเอียดดังนี้  

1. การเรียนรู้เพ่ือรู้ หมายถึง การเรียนรู้ที่มุ่งพัฒนากระบวนการคิด การแสวงหา
ความรู้และวิธีการเรียนรู้ของผู้เรียนเพ่ือให้สามารถเรียนรู้และพัฒนาตนเองได้ตลอดชีวิต
กระบวนการเรียนรู้เน้นการฝึกสติ สมาธิ ความจ า ความคิด ผสมผสานกับสภาพจริงและ
ประสบการณ์ในการปฏิบัติ 

2. การเรียนรู้เพ่ือปฏิบัติได้ หมายถึง การเรียนรู้ที่มุ่งพัฒนาความสามารถและความ
ช านาญ รวมทั้งสมรรถนะทางด้านวิชาชีพ สามารถปฏิบัติงานเป็นหมู่คณะสามารถประยุกต์องค์
ความรู้ไปสู่การปฏิบัติงานและอาชีพได้อย่างเหมาะสม กระบวนการเรียนรู้จะเป็นการบูรณาการ
ระหว่างความรู้ภาคทฤษฎีและการฝึกปฏิบัติที่เป็นประสบการณ์ต่าง ๆ ทางสังคม 

3. การเรียนรู้ที่จะอยู่ร่วมกัน หมายถึง การเรียนรู้ที่มุ่งให้ผู้เรียนสามารถดารงชีวิตอยู่
ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมพหุวัฒนธรรมได้อย่างมีความสุข มีความตระหนักในการพ่ึงพาอาศัยซึ่งกัน



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 128 

และกัน การแก้ปัญหาความขัดแย้งด้วยสันติวิธีมีความเคารพสิทธิและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์
และเข้าใจความหลากหลายทางด้านวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ ของแต่ละบุคคลในสังคม 

4. การเรียนรู้เพ่ือชีวิต หมายถึง การเรียนรู้ที่มุ่งพัฒนาผู้เรียนทั้งด้านจิตใจ ร่างกายและ
สติปัญญาให้ความส าคัญกับจินตนาการและความคิดสร้างสรรค์ ภาษา และวัฒนธรรมเพ่ือ
พัฒนาความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ มีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม ศีลธรรมสามารถ
ปรับตัวและปรับปรุงบุคลิกภาพของตน เข้าใจตนเองและผู้อื่น (วิชัย วงศ์ใหญ่, 2557) 
 จากหลักการเรียนรู้ดังกล่าวท าให้ทราบว่า ทั้ง 4 ประการเหล่านั้นล้วนแล้วแต่เป็นหลัก
ปฏิบัติที่มีอยู่ในค าสอนของพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น การเรียนเพ่ือรู้ คือหลักการของพระปริยัติ 
เป็นการศึกษาในภาคทฤษฎี เพ่ิมพูนความรู้เพ่ือน าไปสู่การปฏิบัติ การเรียนรู้เพ่ือปฏิบัติ คือ
หลักการของการปฏิบัติในพระพุทธศาสนา เมื่อมีการเรียนรู้หรือปริยัติแล้ว ก็จะเข้าสู่การปฏิบัติ
เพ่ือน าความรู้จากการศึกษานั้นมาใช้จริง จนเกิดเป็นความเชี่ยวชาญ ช านาญ และสามารถจะ
แก้ปัญหาของตนเองได้จากการปฏิบัติ ส่วนการเรียนรู้เพ่ืออยู่ร่วมกัน และการเรียนรู้เพื่อชีวิตนั้น 
ก็เป็นหลักปฏิบัติที่มีอยู่ในค าสอนทั้งในด้านของความเมตตา กรุณา การสงเคราะห์ และการ
ประพฤติ ปฏิบัติตน 
 
หลักธรรมสนับสนุนการศึกษา 

ในระบบการศึกษาทั้งในอดีตและปัจจุบันจ าเป็นจะต้องมีสิ่งที่สนับสนุนเพ่ือให้
การศึกษานั้นประสบความส าเร็จ ทั้งในระดับของสถานศึกษา ครูอาจารย์ บุคลากรทางการ
ศึกษา รวมทั้งนักเรียน และนิสิต นักศึกษา สิ่งที่จะคอยสนับสนุนการศึกษาได้นั้น มีทั้งด้านการ
สนับสนุนจากภายนอก เช่น จากรัฐ จากหน่วยงาน องค์กร จากผู้มีจิตศรัทธาให้การอุปถัมภ์ 
หรือแม้แต่จากครอบครัว พ่อแม่ผู้ปกครอง ก็ล้วนแต่เป็นการสนับสนุนให้แก่ผู้เรียนทั้งสิ้น และ
นอกจากการสนับสนุนปัจจัยต่าง ๆ จากภายนอกดังกล่าวมาแล้ว ตัวผู้เรียนเองก็จ าเป็นจะต้องมี
สิ่งสนับสนุนจากภายในด้วยเช่นกัน ในส่วนนี้จะกล่าวถึงหลักคุณธรรม จริยธรรมในทาง
พระพุทธศาสนาที่จะมีส่วนในการสนับสนุนการศึกษาให้แก่ผู้เรียน นั่นคือหลักธรรม ที่จะมีส่วน
สนับสนุนให้ผู้เรียนประสบความส าเร็จในการศึกษา คือหลักของอิทธิบาท 4 ซึ่งเป็นหลักธรรม 
ที่จะช่วยให้ผู้ปฏิบัติตามสามารถประสบความส าเร็จได้ ทั้งในการงานและการเรียน วิทยา พัฒน
เมธาดา ได้ให้ความเห็นเรื่อง อิทธิบาท 4 กับการศึกษาไทย ไว้ว่า 

การศึกษาไทยจะเปลี่ยนแปลงให้เห็นทันตา ต้องใช้อิทธิบาท 4 โดยกระทรวง 
ศึกษาธิการไม่ต้องเสียเวลา น ารูปแบบหรือตัวอย่างจากต่างประเทศมาใช้กับคนไทย เพราะคน
ต่างวัฒนธรรมต่างพ้ืนที่ย่อมมีวิธีการเรียนรู้เฉพาะตน จึงมีวิธีการเรียนรู้ที่แตกต่างกัน อิทธิบาท 
4 เป็นหลักธรรมที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงค้นพบและสั่งสอนชาวพุทธให้เป็นคนดี อิทธิบาท 4 
จึงเป็นฐานแห่งความส าเร็จในการเรียนรู้ของคนไทย ถือเป็น “Innovation” นวัตกรรมสุดยอด 
ยุคไทยแลนด์ 4.0 เพราะได้มีการทดลองใช้และพัฒนาต่อเนื่องมา นับเป็นพันปีหลังการตรัสรู้



129 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566)        Vol.8 No.3 (July – September 2023) 

ของพระพุทธเจ้า ผู้ใช้ทุกคน (ชาวพุทธ) ต่างให้ความเห็นว่าเป็นสิ่งซึ่งมีคุณธรรม เป็นเครื่องให้
บรรลุถึงความส าเร็จตามที่ตนประสงค์ ผู้หวังความส าเร็จในสิ่งใด ถ้าท าตนให้สมบูรณ์ ด้วยสิ่งที่
เรียกว่า อิทธิบาท 4 คือ 1 ฉันทะ ความพอใจรักใคร่ในสิ่งนั้น 2 วิริยะ ความพากเพียรในสิ่งนั้น 
3 จิตตะ ความเอาใจใส่ฝักใฝ่ในสิ่งนั้น 4 วิมังสา ความหมั่นสอดส่องในเหตุผลของสิ่งนั้น จะท า
ให้ทุกสิ่งส าเร็จได้ตามเป้าหมาย การน าหลักอิทธิบาท 4 มาใช้ในการศึกษานั้นสามารถน ามา
ประยุกต์ใช้ได้หลายวิธีตามความหมายของหลักธรรมดังนี้ 

ฉันทะ คือความพอใจ หมายถึงโรงเรียนต้องหาวิธีการแบบฉันทะท าให้เด็กนักเรียนมี
ความพอใจที่อยากจะเรียน วิธีการคือหาสิ่งที่เด็กรักเด็กชอบ ให้เด็กเรียน ให้หาเหตุ หาผลรู้
ปัญหา เรียนแล้วได้อะไร เมื่อเด็กได้เรียนในสิ่งที่ชอบ สิ่งที่รัก ในที่สุดเด็กจะตั้งใจเรียนตั้งใจ
ท างาน เพราะมนุษย์เรา ถ้าท าในสิ่งที่รักที่ชอบแล้วจะมีความมุ่งมั่นท างานด้วยใจงานจึงออกมา
ดีมีคุณภาพ 

วิริยะ คือความพากเพียร หมายถึง การะท าที่ติดต่อไม่ขาดตอนเป็นระยะยาวจน
ประสบความส าเร็จ เด็กไทยเราขาดข้อนี้เป็นจ านวนมากต้องเติมเต็มลงไปในกิจกรรมพัฒนา
ผู้เรียน 

จิตตะ คือความตั้งมั่น หมายถึงความไม่ทอดทิ้ง สิ่งที่ได้เรียนรู้จากการกระท า Learning 
by doing เด็กจะจ าได้ดีเพราะมีประสบการณ์ มีความรู้สึกของตัวที่ได้เรียนรู้จะสามารถน าไปใช้
ประโยชน์ในชีวิตประจ าวันหรือในอนาคตได้ ดังนั้นจึงควรจัดการเรียนรู้ภาคปฏิบัติให้มาก ให้
โรงเรียนก าหนดรายวิชาที่จะเรียนเอง 

วิมังสา คือความหมั่นนึกตรึกตรอง หมายถึงความสอดส่องในเหตุและผล แห่ง
ความส าเร็จเกี่ยวกับเรื่องนั้น ๆ ให้ลึกซึ้งยิ่ง ๆ ขึ้นไปตลอดเวลา โดยใช้ปัญญาที่สั่งสมมาให้เกิด
ประโยชน์กับกับตนเองและสังคมได้อย่างเต็มที่  

ดังทีก่ล่าวมานี้ เพ่ือให้เป็นแนวคิดกับการศึกษาไทยที่ก าลังปฏิรูปการศึกษา ปัญหาใหญ่
ของเด็กไทยที่รู้กันทั่วไป คือสมาธิสั้น ขาดทักษะชีวิต การปฏิรูปการศึกษาจะส าเร็จผลตาม
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่12 และยุทธศาสตร์ชาติระยะยาว 20 ปี ต้อง
เน้นการฝึกฝนให้เขาเป็นคนดี มีคุณธรรม ตามแนวทางอิทธิบาท 4 (วิทยา พัฒนเมธาดา, 2561) 
ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระสุวรรณา อินฺทโชโต (เหือน) และมานพ นักการเรียน เรื่อง 
การใช้อิทธิบาท 4 เพ่ือพัฒนาคุณภาพการเรียนรู้ของนักเรียนโรงเรียนมัธยมศึกษา 10 มกราคม 
1979 จังหวัดเสียมเรียบ ประเทศกัมพูชา จากผลการวิจัยพบว่า  

อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมที่น าไปสู่ความส าเร็จในทุกเรื่องและทุกกิจกรรมไม่ว่าจะเป็น
การท างาน นักเรียน ราชการ ค้าขาย อุตสาหกรรม เกษตรกรรม การประกอบอาชีพ
เครื่องปั้นดินเผาและอ่ืน ๆ ถ้ามีความตั้งใจท าก็มีความสุขในการท างาน ยินดีในสิ่งที่ตนได้
กระท าในงานนั้นด้วยความเต็มใจท าตั้งใจท าพอใจในการท างานให้ประสบความส า เร็จ ซึ่งหลัก
อิทธิบาท 4 เป็นแนวทางในการท างานให้ประสบความส าเร็จที่พระพุทธองค์ได้ทรงตรัสไว้อย่าง



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 130 

แยบคาย อันประกอบด้วยแนวทางในการปฏิบัติ 4 ข้อ คือ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา ซึ่งทั้ง 4 
นี้เป็นคุณธรรมที่ต่อเนื่องหนุนเสริมกันจะขาดข้อใดข้อหนึ่งไม่ได้ ด้วยว่ามันเป็นกระบวนการที่
เชื่อมโยงกันจึงจะท าให้เราประสบผลส าเร็จในชีวิตและการงานได้ตามความมุ่งหวังซึ่งประโยชน์
ของหลักอิทธิบาท 4 จะเห็นได้ว่า ฉันทะกับวิริยะเป็นหลักปฏิบัติที่ช่วยให้บุคคลมีความสามารถ
ในการเผชิญปัญหาและอุปสรรคในการท างานได้เป็นอย่างดี โดยมีจิตตะและวิมังสาเป็นหลัก
ปฏิบัติที่ช่วยให้การเอาชนะปัญหาและอุปสรรคในการท างาน เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น 
แล้วในที่สุดก็จะช่วยเสริมให้บุคคลมีความสามารถในการเผชิญปัญหา และอุปสรรคมากขึ้น
นั่นเอง ในการพัฒนาการเรียนการสอน เมื่อนักเรียนนักศึกษามีความรู้สึกมั่นใจที่จะน าเอาหลัก
อิทธิบาท 4 ไปใช้ในการศึกษาเล่าเรียนนั้น เมื่อน าไปใช้ในการศึกษาดังกล่าวแล้วจะประสบ
ผลส าเร็จมากน้อยเพียงใดนั้น ขึ้นอยู่กับพฤติกรรมของนักเรียนและนักศึกษาเองที่จะต้องมี
วิจารณญาณ ในการแก้ปัญญาหาเหตุผลกลั่นกรองที่จะน าเอาอิทธิบาท 4 ไปใช้ในการศึกษาเล่า
เรียน ซึ่งจะเป็นดรรชนี บ่งชี้ที่จะบอกถึงความส าเร็จในการศึกษาเล่าเรียนตามเป้าหมายที่
ตนเองได้ก าหนดไว้ (พระสุวรรณา อินฺทโชโต (เหือน) และมานพ นักการเรียน, 2563) 

จะเห็นได้ว่าหลักอิทธิบาท 4 คือหลักการที่จะน าผู้ปฏิบัติไปสู่ความส าเร็จแห่งการศึกษา
เรียนรู้ และการท างานได้ โดยวิธีการทั้ง 4 ประการคือ ฉันทะ ความใจในสิ่งที่ท า วิริยะ ความ
ขยันหมั่นเพียร จิตตะ ความตั้งใจ และวิมังสา คือการหมั่นทบทวนตรวจสอบ ซึ่งหลักการ
ทั้งหมดนี้ล้วนเป็นหลักธรรมที่พุทธเจ้าได้ตรัสสั่งสอนแก่พระภิกษุในพระพุทธศาสนา และ
พุทธศาสนิกชน หากผู้ที่ต้องการเห็นความส าเร็จ และความก้าวหน้าทั้งในการท างาน หรือ
การศึกษาเล่าเรียนก็ควรจะน้อมน าหลักธรรมดังกล่าวนี้ไปประยุกต์ใช้เพ่ือให้เกิดผลส าเร็จใน
หน้าที่ของตนได้ตามก าลังความสามารถของตน  

 
การศึกษาตามแนวพุทธศาสตร์เพ่ือการพัฒนาที่ยั่งยืน 
 ระบบการศึกษานั้นจ าเป็นจะต้องมีแนวทางอันเป็นหลักทฤษฎีที่ผ่านการพิสูจน์หรือ
การวิจัยมาแล้วว่าจะสามารถรักษาคุณภาพและตัวระบบให้มีเสถียรภาพ เพ่ือผลสัมฤทธิ์ที่ดีอยู่
เสมอ รวมถึงสามารถที่จะพัฒนาให้ดียิ่งขึ้นได้ในอนาคตจากระบบดังกล่าวนั้น ในปัจจุบัน 
มีทฤษฎีการศึกษามากมายเกิดขึ้น และน ามาใช้กับระบบของการศึกษาในประเทศไทย แต่ก็ยัง  
ไม่ได้ผลเป็นที่น่าพอใจมากนัก ส่วนหนึ่งอาจจะมาจากระบบความคิด และบริบทที่แตกต่างกัน
ของคนแต่ละชาติ และสภาพแวดล้อม วิถีชีวิต ความเชื่อ สิ่งเหล่านี้ก็เป็นตัวแปรส าคัญต่อผล 
ที่คาดหวังทั้งสิ้น หากเราไม่ไปยึดติดกับหลักการสากลให้มากไป และลองมองย้อนดูในวิถีความ
เชื่อของความเป็นไทย ค้นหาเอาสิ่งดี ๆ ที่ทรงคุณค่าในความเป็นตัวของตัวเอง และน ามา
ประยุกต์หรือพัฒนาจากสิ่งที่เป็นพ้ืนฐานเดิมอยู่แล้วนั้น เชื่อว่าจะสามารถท าให้การศึกษาของ
ไทยพัฒนาไปไกลได้อย่างแน่นอน หลักการดังกล่าวนี้กล่าวถึงความเป็นพุทธศาสตร์ คือหลักการ
ของพระพุทธศาสนาอันเป็นศาสนาที่ผู้คนในประเทศไทยให้การนับถือมากที่สุด และมีแนวคิดที่เป็น



131 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566)        Vol.8 No.3 (July – September 2023) 

หลักวิทยาศาสตร์ หลักการพัฒนาตน พัฒนาคน และพัฒนางานได้ ตามค าสอนในพระพุทธศาสนา 
การพัฒนานั้นจะต้องเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืน จึงจะถือว่าเป็นการพัฒนาโดยแท้จริง  
 ในการศึกษาเพ่ือการพัฒนาที่ยั่งยืนเป็นความจ าเป็นที่ต้องเป็นทั้งการท าความเข้าใจ 
ให้ตรงกันว่า การพัฒนาที่ยั่งยืนคืออะไร และในการพัฒนาที่ยั่งยืนควรจะมีกลวิธีในการจัด
การศึกษาอย่างไร เพ่ือให้การพัฒนาสามารถสร้างสมดุลระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ และการ
เตรียมพร้อมส าหรับการด ารงชีวิตของคนยุคต่อ ๆ ไป ให้มีคุณภาพชีวิตที่ดี การพัฒนาที่ยั่งยืน
เป็นผลมาจากแบบจ าลองการพัฒนาในอดีตที่ผ่านมาที่เน้นทางด้านการพัฒนาอุตสาหกรรมโดย
การใช้และกอบโกยประโยชน์จากทรัพยากรธรรมชาติขนานใหญ่ ก่อให้เกิดมลภาวะในลักษณะ
ต่าง ๆ ที่ส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมโดยรวมอย่างรุนแรง จึงจ าเป็นต้องแสวงหาทางเลือกใหม่
ในการพัฒนาโดยการค านึงถึงสิ่งแวดล้อมเป็นหลักในการพัฒนา โดยมีวัตถุประสงค์ 3 ประการ 
ได้แก่ การธ ารงรักษาสิ่งแวดล้อม การอนุรักษ์ความหลากหลายทางชีวภาพ และการพัฒนา 
ที่ยั่งยืนต้องค านึงถึงระบบนิเวศเป็นส าคัญ แนวคิดและแนวทางพัฒนาต่าง ๆ เพ่ือน าไปสู่การ
พัฒนาที่ยั่งยืน ประกอบด้วยแนวคิดการพัฒนาตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง การพัฒนา
คุณภาพด้วยคุณธรรมน าความรู้ แนวทางการจัดการศึกษาตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง และ
แนวคิดการพัฒนาตามแนวพระพุทธศาสนา การพัฒนาที่เป็นการพัฒนาที่ยั่งยืนก็ต้องเปลี่ยน
รากฐานความคิดใหม่ เพราะเป็นการพัฒนาไม่ใช่เฉพาะสิ่งแวดล้อมเท่านั้น แต่เป็นด้านความคิด
ชีวิต ทั้งกายใจ และสังคมด้วยรากฐานทางความคิด และปจัจัยต่าง ๆ ทางภูมิธรรม ภูมิปัญญาที่
อยู่เบื้องหลังความเป็นมาในอารยธรรมปัจจุบัน จึงมีความส าคัญอย่างยิ่งส าหรับการที่จะเข้าใจ
และปรับปรุงแก้ไขพัฒนาเพ่ือประโยชน์สุขแก่สังคมมนุษย์อย่างแท้จริง โดยแนวคิดในทาง
พระพุทธศาสนามี 4 อย่างคือ 
   1. พระพุทธศาสนามองว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงเป็นธรรมชาติที่มีอยู่และเป็นไปตาม
ธรรมดาในระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย และมนุษย์ก็เป็นส่วนหนึ่งในระบบความสัมพันธ์
แห่งปัจจัยของธรรมชาตินั้น 

2. ชีวิตและการกระท าของมนุษย์ ย่อมเป็นไปตามระดับความสัมพันธ์แห่งเหตุ ปัจจัย 
และท าให้เกิดผลตามระบบเหตุปัจจัยนั้นด้วย 

3. มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ และต้องฝึกเป็นสัตว์ที่พัฒนาได้ จึงเป็นความคิดรากฐาน 
ที่ส าคัญที่สุด การเกิดระบบจริยธรรมในพระพุทธศาสนาก็เพราะหลักการนี้ จริยธรรมจึงมี
ความหมายเท่ากับการศึกษา เมื่อมนุษย์พัฒนาแล้วก็สามารถเข้าถึงอิสรภาพและความสุขได้จริง 

4. ศักยภาพของการพัฒนา คือการให้คนสามารถท าให้ความขัดแย้งมีความหมายเป็น
ความประสาน กลมกลืนซึ่งกันและกัน ท าให้เกิดความสมบูรณ์และดุลภาพ ซึ่งความสามารถ
ของมนุษย์ที่พัฒนาแล้วจะประยุกต์เข้ากับการแก้ปัญหาสภาพแวดล้อมทั้งหมดได้ (พระครู
นิพัทธ์กัลยาณวัฒน์ (คะนอง กลฺยาณธมฺโม) และพระศรีโสภณ ปภสฺสโร, 2562) 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 132 

 การพัฒนาการศึกษาจึงมีความจ าเป็นที่จะต้องเริ่มจากการพัฒนาในระดับตนเองก่อน 
โดยการปลูกฝังทัศนคติที่ถูกต้องให้แก่เยาวชน มีหลักคุณธรรม จริยธรรม เพราะการจะพัฒนา
สิ่งใดได้นั้นต้องเริ่มมาจากการปรับเปลี่ยนแนวคิดที่เกิดจากปัจจัยภายในตนเองก่อน จึงจะ
สามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรม การกระท าและวิถีชีวิตที่ถูกต้องตามที่ต้องการจะพัฒนาได้  
ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ  จักรแก้ว นามเมือง ที่ได้ให้แนวคิดเรื่องพระพุทธศาสนากับ
การศึกษาที่สมบูรณ์ไว้ว่า การศึกษามีหน้าที่สร้างสรรค์ทั้งสองด้านไปพร้อมกัน คือ การพัฒนา
ชีวิตบุคคลให้ถึงความสมบูรณ์และสร้างสรรค์อารยธรรมที่ส่งเสริมให้ระบบความสัมพันธ์ของ
สรรพสิ่งเจริญงอกงามไปในวิถีทางที่เกื้อกูลกันยิ่งขึ้น ๆ การศึกษาที่แท้คือการพัฒนาชีวิตบุคคล
ให้สมบูรณ์พร้อมไปด้วยกันกับการสร้างสรรค์อารยธรรมที่ยั่งยืน นักการศึกษาที่ยึดมั่นในหลัก
ของพระพุทธศาสนา ก็พยายามพิจารณาตรวจสอบปัญหาต่าง ๆ อย่างใกล้ชิด ใช้หลักศาสนา
น ามาประยุกต์ใช้กับการศึกษา เราก็เริ่มเห็นปัญหาและสาเหตุแห่งปัญหาอย่างชัดเจนว่า 
การศึกษาที่ขาดดุลยภาพเป็นสาเหตุแห่งวิกฤตการณ์ในด้านต่าง ๆ จึงได้หันกลับมาพิจารณากัน
ว่า การจัดการเรียนการสอนในอนาคตมีความจ าเป็นต้องสร้างความสมดุลให้เกิดขึ้นจึงมี
ความเห็นพ้องกันว่าควรจะปรับปรุงหลักสูตรการเรียนการสอน โดยได้น าเอาหลักการของ
พระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนฐานในด้านการเรียนการสอน ด้วยตั้งความหวังร่วมกันว่า การจัดการ
เรียนการสอนอันมีพระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนฐาน เพราะพระพุทธศาสนาเหมาะสมอย่างยิ่ งกับ
สังคมไทย ก็จะก่อให้เกิดดุลยภาพแห่งการศึกษา และการพัฒนาสังคมเพราะพระพุทธศาสนา 
มีหลักธรรมที่แน่นอนเป็นหลักในการด าเนินชีวิต เช่น ศีล 5 ก็ควบคุมการด ารงชีวิตของแต่ละ
บุคคลและเชื่อมั่นว่าการศึกษาที่สมดุลและการพัฒนาที่สมบูรณ์ เช่นนี้จะเป็นพลวปัจจัยให้เกิด
สังคมที่ปกติสุขที่มนุษย์ สัตว์ ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อมจะอยู่ร่วมกันและพ่ึงพาอาศัยกันด้วยสันติ
บนพ้ืนฐานแห่งความเมตตาธรรม อันเป็นแกนน าแห่งสัมพันธภาพที่ไร้พรมแดน ก็เพราะอาศัย
หลักการทางพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางน ามาซึ่งสุขของสรรพสิ่งทั้งปวง การศึกษาตามหลัก
พระพุทธศาสนาเป็นการศึกษาระบบกัลยาณมิตรระหว่างครูกับศิษย์ ซึ่งในปัจจุบันครูกับศิษย์ 
มีความปฏิสัมพันธ์ในด้านต่าง ๆ ห่างกันมาก ครูท าหน้าที่เพียงบรรยาย (สิปปทายก) แล้วก็จบ
ออกไป โอกาสที่ครูและศิษย์จะมีปฏิสัมพันธ์ทางความรู้ก็ไม่มี ซึ่งแตกต่างกับการศึกษาสมัยก่อน
แบบตะวันออก เช่น การเรียนแพทย์ แพทย์ที่มีชื่อเสียง เช่น หมอชีวกโกมาร-ภัจจ์ ไปเรียนที่
เมืองตักสิลา หลักสูตร 14 ปี ต้องเรียนวิชาการแพทย์ 7 ปี อยู่ปรนนิบัติรับใช้อาจารย์อีก 7 ปี 
ได้รับการถ่ายทอดความรู้ความประทับใจในจรรยาบรรณต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับการแพทย์ รวมทั้ง
ศีลธรรมที่ได้รับการถ่ายทอดมาด้วยนี้คือการสอนแบบตะวันออก และเป็นระบบที่ปฏิบัติ 
ในพระพุทธศาสนาจนถึงทุกวันนี้ แต่ในปัจจุบันระบบกัลยาณมิตรได้พังทลายแล้ว เพราะ
แนวคิดและค่านิยมแบบตะวันตก และการศึกษาสมัยใหม่เข้ามามีบทบาทโดยเน้นปรัชญา
การศึกษาตามรูปแบบทางตะวันตกมากเกินไป โดยไม่ค านึงถึงวัฒนธรรมพ้ืนฐานของสังคมไทย
ท าให้เกิดการทวนกระแสระหว่างปรัชญาการศึกษาตะวันตกและวัฒนธรรมไทย เพราะเหตุนี้ 



133 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566)        Vol.8 No.3 (July – September 2023) 

การศึกษาแก้ไขปัญหาของสังคมดังกล่าว ตัวแปรที่ส าคัญก็คือการจัดการศึกษาให้ถูกต้องโดยให้
เหมาะสมกับวัฒนธรรมของสังคมไทย นั่นคือการจัดการศึกษาโดยอาศัยแนวคิดของ “การศึกษา
เชิงพุทธ” ซึ่งเป็นการศึกษาที่จะต้องเน้นระบบกัลยาณมิตร และความสมดุลระหว่างความเจริญ
ทางด้านวัตถุกับจิตใจควบคู่กันไป โดยบุคคลที่ได้รับการศึกษาด้านนี้จะได้รับผลตามความมุ่ง
หมายของการศึกษาทั้งในแง่คุณสมบัติประจ าตัวกล่าวคือ มีปัญญาและกรุณา ซึ่งเป็นผลจาก
การศึกษาในแง่ของทฤษฎีเชิงพุทธสามารถดับความทะยานอยากสิ่งของที่เกินความจ าเป็นได้
และในแง่ของการด าเนินชีวิต จะสามารถฝึกฝน อบรม ตนเองได้ดีทั้งในด้านร่างกาย และจิตใจ 
สมบูรณ์ด้วยวิชชาและจรณะ และจะสามารถบ าเพ็ญตนเพ่ือประโยชน์แก่ผู้อ่ืนได้ ทั้งในด้านวัตถุ
และจิตใจ นั่นก็คือการบรรลุถึงความไม่เห็นแก่ตัวซึ่งจะน าไปสู่ภาพรวมของการพัฒนาทางสังคม
โดยอาศัยแนวคิดการศึกษาเชิงพุทธเป็นหลักในการจัดการศึกษา เพ่ือการศึกษาที่สมบูรณ์และ
เพ่ือความสงบสุขของสังคมไทยในยุคโลกาภิวัตน์ต่อไป (จักรแก้ว นามเมือง, 2555) 
 การพัฒนาการศึกษาให้ยั่งยืนตามแนวทางของพระพุทธศาสนาจึงเป็นวิธีการที่สามารถ
กระท าได้โดยเห็นเป็นรูปธรรม ทั้งเหตุปัจจัยต่าง ๆ ในแง่ของบริบทในสังคมไทย ความเชื่อ และ
ค่านิยมต่าง ๆ ของคนไทยก็เหมาะที่จะพัฒนาการศึกษาไปตามรูปแบบนี้ เพียงแต่ผู้มีส่วน
เกี่ยวข้องในระบบการศึกษาในระดับนโยบายจะเข้าใจหลักการของพระพุทธศาสนา และเปิดใจ
ยอมรับน าหลักการพัฒนาไปประยุกต์ใช้กับการศึกษา ก็จะสามารถพัฒนาระบบการจัด
การศึกษา เพ่ือลดปัญหาการทุจริต และปัญหาทางสังคมต่าง ๆ ได้ เพราะแนวคิดและหลักการ
ปฏิบัติของพระพุทธศาสนานั้น ไม่ได้ก่อให้เกิดความแตกแยก มีแต่จะก่อให้เกิดความเมตตา 
กรุณาต่อกัน ทั้งยังสามารถพัฒนาตน พัฒนาคน และพัฒนางาน ไปในทางท่ีถูกที่ควรอีกด้วย  
 
สรุป 
 ประเทศชาติบ้านเมืองจะพัฒนาเป็นอารยประเทศได้ก็เนื่องมาจากการศึกษาของชน 
ในชาติเป็นส าคัญ การศึกษาที่ดีและถูกต้องนั้นจะต้องสามารถพัฒนาคนในชาติให้มีทั้งความรู้ 
และคุณธรรม หากชาติใดมีแต่คนที่มีความรู้ แต่ขาดคุณธรรม แม้กฎหมายบ้านเมืองจะเข้มเข็ง
สักเพียงใด ก็ไม่อาจจะเท่าทันต่อกลอุบายมารยาของคนที่คิดทุจริตได้ หลักการของคุณธรรม 
จริยธรรมจึงมีความจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเคียงคู่ไปกับการศึกษา และถ้าหากประเทศไทยจะมี
การพัฒนาการศึกษาก็ไม่ควรที่จะละทิ้งแนวคิดของพระพุทธศาสนา เพราะนอกจากจะเป็น
แหล่งความรู้ทางด้านคุณธรรมที่ดีแล้ว ก็ยังสามารถน าระบบธรรมะ และค าสอนมาเป็นแนวคิด
และทฤษฎีในการพัฒนาระบบการศึกษาได้ การศึกษาของคนไทยไม่จ าเป็นจะต้องน าระบบ
แนวคิดทางตะวันตกมาใช้ให้มากนัก เพราะบางแนวคิดก็ไม่สามารถน ามาปรับใช้ให้เข้ากับ
บริบทของสังคมไทยได้ เราจึงควรมีแนวคิดที่เป็นของตนเอง อันเกิดมาจากการศึกษาความ
ต้องการของคนในชาติ และน าเอาทรัพยากรทางด้านความรู้ในทางพระพุทธศาสนามาปรับใช้
กับสังคมไทย เพ่ือพัฒนาระบบการศึกษา จึงจะเหมาะสมและแก้ปัญหาได้ ทั้งยังจะสามารถ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 134 

พัฒนาให้มีความก้าวหน้าได้อย่างยั่งยืน ข้อเสนอแนะในการน าบทความวิชาการไปใช้คือ  
1) ด้านการจัดรูปแบบการศึกษาในระบบการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน ควรมีการวางระบบการสอนโดย
เน้นให้ผู้เรียนมีความเข้าใจชีวิต การใช้ชีวิตร่วมกันกับคนในสังคม หลักคุณธรรม จริยธรรมที่
จ าเป็นในการด าเนินชีวิต และพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยการสอดแทรกสิ่งเหล่านี้ไปในการสอนใน
ทุกวิชา เพ่ือปลูกฝังให้ผู้เรียนมีความตระหนักต่อการใช้ชีวิตอย่างไรให้มีความสุขบนพ้ืนฐานของ
ความถูกต้อง มากกว่าสังคมแห่งการแข่งขันทางวิชาการที่ไม่ได้ปลูกฝังด้านคุณธรรมใด ๆ ให้แก่
ผู้เรียนเลย 2) ด้านบทความวิชาการ ใช้เป็นแนวทางในการพัฒนาบทความวิชาการ หรือการ
วิจัยเกี่ยวกับการศึกษาของไทย การน าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาใช้ในการศึกษา  
การศึกษาวิเคราะห์แนวทางการสอนในพระพุทธศาสนาสู่การพัฒนาการสอนในระบบการศึกษา
ของสังคมไทย เป็นต้น  
 
เอกสารอ้างอิง 
คณะกรรมาธิการนานาชาติว่าด้วยการศึกษาในศตวรรษที่ 21. (2551). การเรียนรู้ : ขุมทรัพย์

ในตนจาก learning : the treasure within (พิมพ์ครั้งที่  2). กรุงเทพมหานคร: 
ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ. 

จักรแก้ว นามเมือง. (2555). พระพุทธศาสนากับการศึกษาที่สมบูรณ์. เรียกใช้เมื่อ 10 
พฤศจิกายน 2565 จาก https://www.gotoknow.org/posts/444773 

พระครูนิพัทธ์กัลยาณวัฒน์ (คะนอง กลฺยาณธมฺโม) และพระศรีโสภณ ปภสฺสโร. (2562). 
พัฒนาการของการศึกษา. บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์ , 7(2), 
297-316. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). ธรรมกับการศึกษาของไทย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
_______. (2545). พระธรรมทูตไทย เบิกทางสู่อารยธรรมใหม่. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม 

(พิมพ์ครั้งที่ 12). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระสุวรรณา อินฺทโชโต (เหือน) และมานพ นักการเรียน. (2563). การใช้อิทธิบาท 4 เพ่ือ

พัฒนาคุณภาพการ. วารสารมหาจุฬาวิชาการ, 7(3), 97-108. 
วิชัย วงศ์ใหญ่. (2557). สี่ เสาหลักของการศึกษา. เรียกใช้เมื่อ 10 พฤศจิกายน 2565 จาก 

www.curriculumandlearning.com/upload/สี่เสาหลักทางการศึกษา_1400078221.pdf 
วิทยา พัฒนเมธาดา. (2561). อิทธิบาท 4 กับการศึกษาไทย. เรียกใช้เมื่อ 10 พฤศจิกายน 2565 

จาก https://www.kansuksa.com/99/ 


