
 

 

บทความวิชาการ 
 

วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย*

DEMOCRATIC POLITICAL CULTURE 
 

พระมหาเอกพันธ์ วรธมฺมญฺญู (มะเด่ือ)*, พระมหาอภิชาติ อภิญฺญชาโต (ภาคพรม)  
และพระมหาธีรยุทธ ธีรยุทฺโธ (ภาสนิท) 

Phramaha Ekkapan Warathammanyu (Maduea), Phramaha Apichat Abhinyajato (Pakprom)  
and Phramaha Trirayut Thirayuttho (Phasanit) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus, Thailand 

*Corresponding author E-mail: maduea.3511@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อเสริมสร้างความเข้าใจในองค์ของวัฒนธรรม 
ทางการเมืองแบบประชาธิปไตย รัฐบาลเป็นผู้รับผิดชอบและสนองตอบความต้องการของ
ประชาชน โดยรัฐบาลนั้นประกอบด้วยบุคคลผู้เป็นตัวแทนของประชาชน ผ่านกระบวนการ
เลือกตั้งที่แท้จริง เป็นไปอย่างเสรี มีกำหนดเวลาแน่นอน ถือหลักเสียงข้างมากที่เคารพสิทธิ 
ของข้างน้อย และมีหลักเกณฑ์เกี่ยวกับการดำเนินงาน ตลอดจนการสืบทอดตำแหน่งด้วยความ
ยินยอมพร้อมใจของประชาชนตามหลักอำนาจอธิปไตยของปวงชน ลักษณะหรือบุคลิกภาพ
ของบุคคลที ่มีว ัฒนธรรมทางการเมืองระบอบประชาธิปไตย มีความเชื ่อมั ่นศรัทธาต่อ 
การปกครองในระบอบประชาธิปไตย ไว้วางใจเพื่อนมนุษย์ มองโลกในแง่ดี เชื่อมั่นในศักดิ์ศรี
และความเสมอภาค สำนึกในหน้าที่พลเมือง รู้จักแสดงความคิดเห็น และไม่มีจิตใจเป็นเผด็จการ  
คำสำคัญ: วัฒนธรรม, การเมือง, ประชาธิปไตย 
 
 

ABSTRACT 
This academic article aims to enhance the understanding of democratic 

political culture. The government is responsible for and responds to the needs 
of the people. The government comprises persons representing the nation's 
people through an actual election process. The election is held freely with a 
specific deadline, based on a majority vote that respects the rights of minorities. 
Also, the election must have rules for operating and inheriting the positions with 

 
* Received August 1, 2023; Revised March 5, 2024; Accepted March 8, 2024 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 202 

 

the people's consent based on the principle of people's sovereignty. The 
characteristics or personalities of individuals with democratic political culture are 
as follows: having faith and confidence in a democratic system, trusting 
fellowmen, being optimistic, believing in dignity and equality, being aware of civic 
duties, knowing how to express opinions, and having no authoritarian ideology. 
Keywords: Culture, Politics, Democracy 
 
บทนำ 

เมื่อกล่าวถึงเรื่องการเมือง ประเทศไทยเราได้เริ่มวางรากฐานประชาธิปไตยในรัชสมัย
ของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว และการปกครองในระบอบประชาธิปไตยได้
เริ ่มต้นหลังการปฏิวัติโดยคณะราษฎร เมื ่อ พ.ศ. 2475 ประชาธิปไตยของไทยมีอุปสรรค
มากมายและล้มเหลวเหมือนกับประเทศด้อยพัฒนาทั ้งหลาย  วัฒนธรรมการเมืองไทย 
ในปัจจุบันมีลักษณะเป็นวัฒนธรรมการเมืองผสมระหว่างวัฒนธรรมการเมืองไทยแบบดั้งเดิมกับ
วัฒนธรรมการเมืองประชาธิปไตยที่พยายามนำเข้ามาใช้  ลักษณะที่สำคัญคือ ประชาชนไม่มี
ส่วนร่วมทางการเมือง ยอมจำนนต่ออำนาจบังคับซึ่งตรงกันข้ามกับลักษณะวัฒนธรรมการเมือง
ประชาธิปไตยที่ประชาชนส่วนใหญ่จะมีความรอบรู้ความเชื่อมั่นประชาธิปไตย  และมีส่วนร่วม
ทางการเมืองสูง (Rationality Activist) การจะพัฒนาการปกครองระบอบประชาธิปไตยของ
ไทยให้มีเสถียรภาพและมีความมั่นคงอย่างต่อเนื่องได้นั้น นอกจากจะขึ้นอยู่กับความสมบูรณ์
แห่งเงื่อนไขต่าง ๆ และขึ้นอยู่กับการทำงานอย่างมีประสิทธิภาพของสถาบันทางการเมืองแล้ว 
จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยให้เกิดข้ึนในความสำนึก
ของประชาชน (สกนธ์ จันทรักษ์, 2529) 

วัฒนธรรมทางการเมือง คือส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมในสังคมมนุษย์ คำว่า “สังคม” 
ทางสังคมวิทยาอาจนิยามให้เข้าใจโดยง่าย ในที่นี้หมายถึง ภาวะที่คนตั้งแต่ 2 คนขึ้นไปเข้ามา
อยู่รวมกัน มีความสัมพันธ์อันเป็นพฤติกรรมร่วมกันและเกี่ยวข้องกันเป็นระบบ จากการรวมกัน
ของมนุษย์ซึ ่งมีความสัมพันธ์ต่อกันในลักษณะที ่เป็นสังคมนี้ เองทำให้เกิดสิ ่งที ่เร ียกว่า 
“วัฒนธรรม” ขึ้นและวัฒนธรรมนี้เองคือ ปัจจัยประการหนึ่งที่ทำให้มนุษย์แตกต่างจากสัตว์   
ซึ ่งวัฒนธรรมก็คือสิ ่งที ่ดีงามเป็นแบบแผนในสังคม ในทางสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 
“วัฒนธรรม” นั้นหมายถึง “วิถีชีวิต” ของกลุ่มคน แบบแผนรวมทั้งหมด (Configuration) ของ
วิถีชีวิตมักจะเป็นแบบแผนที่คล้าย ๆ กัน และแบบแผนวิถีชีวิตเหล่านี้เป็นแบบแผนที่มีการ
เรียนรู้ มีการถ่ายทอดจากคนรุ ่นหนึ ่งสู ่คนอีกรุ่นหนึ ่ง โดยอาศัยภาษาหรือการเลียนแบบ 
“วัฒนธรรม” จึงไม่จำเพาะเจาะจะต้องเป็นแบบแผนหรือวิถีชีวิตที่เป็น “สิ่งที่ดีงาม” เสมอไป 
แต่ “วัฒนธรรม” นั้นหมายถึง ทุกสิ่งทุกอย่างที่มนุษย์มีพฤติกรรมแวดล้อม สิ่งที่สังคมเห็นว่า
เป็นความไม่ด ีเช่น การปล้น จี้ ก็เป็นรูปหนึ่งของวัฒนธรรมเช่นกัน ซ่ึง “วัฒนธรรม” ประกอบด้วย



203 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

รูปแบบของพฤติกรรมที่แฝงเร้นและที่เห็นได้อย่างชัดแจ้ง และสามารถถ่ายทอดออกไปได้โดย
ผ่านสัญลักษณ์ ประกอบกันขึ้นเป็นความสำเร็จเฉพาะตัวของกลุ่มคนต่าง ๆ ทั้งนี้รวมสิ่งที่ผลิต
ออกมาในรูปแบบของประดิษฐกรรมทั้งหลายด้วย สาระสำคัญที่เป็นแก่นของวัฒนธรรม ได้แก่ 
ขนบธรรมเนียมประเพณี (สิ่งที่สืบทอดกันมาทางประวัติศาสตร์ และสิ่งที่คงอยู่ ความนึกคิด 
โดยเฉพาะค่านิยมที่ยึดถือในอีกด้านหนึ่ง ระบบวัฒนธรรมอาจมองได้ว่าเป็นผลผลิตของการ
กระทำ ส่วนอีกด้านหนึ่งเป็นตัวเงื่อนไขสำหรับการกระทำอีกต่อไป) (สมบัติ ศรีจงรัตน์, 2524) 
ดังนั้น วัฒนธรรม คือ แบบอย่างของการดำรงชีวิตของชนหมู่ใดหมู่หนึ่ง  และก่อนที่จะเป็น
แบบอย่างขึ้นมาได้จะต้องมีการปฏิบัติคล้อยตามกันในหมู่คนจำนวนมากจนปฏิบัติสืบต่อกันมา
เป็นเวลานาน จนปรากฏเป็นแบบอย่างให้เห็นชัดเจนแน่นอน หากหมู่ชนที่เป็นเจ้าของร่วมมือ
กันปฏิบัติตามแบบอย่างความประพฤติ ความคิด และความเชื่อ ค่านิยม และทัศนคติ ที่รวมกัน
เป็นแบบแผนของชีวิตของหมู่คณะนั้นติดต่อกันเป็นเวลาช้านาน แบบแผนของความประพฤติ
นั้นจะกลายเป็นวัฒนธรรม (กานต์ ตระกูลสม, 2545) 

ประชาธิปไตย นับเป็นระบบการเมืองในอุดมคติอย่างหนึ่ง ที่สังคมส่วนมากพยายาม
ยึดถือเป็นหลักสำหรับการปกครองประเทศ และสำหรับการสร้างความชอบธรรมให้แก่รัฐบาล
ตน ทั้งนี้เพราะถือว่าเป็นระบอบการปกครองที่ดีที่สุดอย่างหนึ่ง ซึ่งจะก่อให้เกิดผลประโยชน์ 
ต่อส่วนรวมข้ึนมา และเชื่อกันว่า การปกครองหลาย ๆ คน จะทำให้ตัดสินใจได้ดีกว่าคนไม่กี่คน
หรือคนเดียว (ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2545) 

การจะนำเอาระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตยไปใช้ในประเทศได้  จำเป็นอย่าง
ยิ่งที่จะต้องยึดหลักอุดมการณ์ประชาธิปไตยอย่างเคร่งครัด  ขณะเดียวกันก็จำเป็นต้องฝึกฝน
อบรมประชาชนในประเทศของตนให้มีวิถีชีวิตที่สอดคล้องกับหลักการและระบอบการปกครอง
ดังกล่าวด้วย เพื่อให้ประชาชนมีพฤติกรรมทางการเมืองเอื้อต่อระบอบการปกครองดังกล่าว   
มีวัฒนธรรมทางการเมืองที่สอดคล้องกับวิถีทางแบบประชาธิปไตย ตลอดจนการมีทัศนคติ
ในทางท่ีดีต่อการปกครองในระบอบดังกล่าวด้วย ดังนั้น ลิขิต ธีรเวคิน ได้กล่าวว่า การปกครอง
ระบอบประชาธิปไตยจะประสบความสำเร็จในสังคมหนึ่งสังคมใดได้นั ้นต้องอาศัยปัจจัย
เอ้ืออำนวยหลายประการ และปัจจัยที่มีการยอมรับกันว่ามีความสำคัญมากท่ีสุด ก็คือวัฒนธรรม
ทางการเมืองของคนในสังคมนั้น ๆ กล่าวคือ ประชาชนและชนชั้นนำในสังคมที่มีรูปแบบการ
ปกครองระบอบประชาธิปไตยจะต้องมีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยสอดคล้อง 
กันไปด้วย ทั้งนี้เพราะวัฒนธรรมทางการเมืองเป็นตัวกำหนดลักษณะของพฤติกรรมทางการเมือง 
(ลิขิต ธีรเวคิน, 2529)  

ลักษณะของวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยหรือการมีจิตใจแบบประชาธิปไตย 
คือ 1) จะต้องมีความเชื่อมั่น ศรัทธาต่อหลักการปกครองแบบประชาธิปไตย กล่าวคือพลเมือง
ในสังคมนั้น ๆ ต้องการให้มีการปกครองระบบนี้มากกว่าระบบอื่น ๆ รวมทั้งเห็นด้วยกับ
หลักการปกครองแบบประชาธิปไตยว่าเป็นการปกครองของประชาชน โดยประชาชน และเพ่ือ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 204 

 

ประชาชน 2) จะต้องยึดมั่น และเชื่อถือในหลักความสำคัญ และศักดิ์ศรีของบุคคล หลักความ
เสมอภาคของบุคคล หลักแห่งเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น รวมทั้งเคารพในสิทธิเสรีภาพ
ของบุคคลอื่นในการพูดแสดงความคิดเห็น และการแสดงออก แม้ว่าความคิดเห็นเหล่านั้น
ตนเองจะไม่เห็นด้วยก็ตาม ผู้ที่มีจิตใจประชาธิปไตยจะต้องยอมรับหรือมีความอดกลั้นต่อการ
ปฏิบัติที ่แตกต่างไปของผู้อื ่น หากพฤติกรรมเหล่านั ้นไม่ขัดต่อการใช้สิทธิเสรีภาพของตน  
3) เคารพในกติกาของการปกครองแบบประชาธิปไตย คือ หลักการตัดสินด้วยเสียงข้างมาก 
โดยมีข้อผูกพันที่จะต้องได้รับการปฏิบัติตามจากทุก ๆ ฝ่าย ทั้งนี้จะต้องให้ความคุ้มครอง 
ในสิทธิเสรีภาพของเสียงส่วนน้อยด้วย เพ่ือเป็นหลักค้ำประกันว่า การแก้ไขปัญหานั้น ๆ กระทำ
ไปเพื่อผลประโยชน์ส่วนรวม โดยวางอยู่บนพื้นฐานของหลักแห่งเสรีภาพและความเสมอภาค  
ส่วนเสียงส่วนน้อยที่ไม่เห็นด้วยก็จะต้องได้รับการคุ้มครองมิใช่จะถูกกำจัดออกไปจากสังคม   
ยิ ่งไปกว่านั ้นการปกครองแบบประชาธิปไตย  ยังเน้นถึงการปฏิบัติต่อกันอย่างยุติธรรม  
การเคารพในกฎหมายและสิทธิของบุคคลที่จะได้รับการพิจารณาคดีตามกฎหมายโดยยุติธรรม
อีกด้วย 4) มีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมืองการปกครอง โดยติดตามข่าวคราว กิจกรรม 
ต่าง ๆ ของรัฐบาล การแสดงความคิดเห็นต่าง ๆ และเข้าไปมีส่วนร่วมต่อการตัดสินใจ หรือ
กำหนดนโยบายของรัฐบาล รวมทั้งการใช้สิทธิเลือกตั้ง 5) ต้องเป็นผู้ที่มีความสำนึกในหน้าที่
พลเมืองของตนและมีความเชื ่อมั ่นในตนเอง อาทิ มีการปฏิบัติตนในฐานะที่เป็นพลเมือง 
ในระบอบประชาธิปไตยที่ดี ได้แก่ การไปใช้สิทธิออกเสียงเลือกตั้ง มีความเชื่อมั่นอยู่เสมอว่า
จะต้องเข้าไปมีส่วนร่วมในการตัดสินใจหรือกำหนดนโยบายของรัฐบาล  โดยเหตุความสำคัญ
ของการปฏิบัติเช่นนั้นว่าเป็นประโยชน์ต่อสังคม รวมทั้ง การปฏิบัติตามกฎหมาย การบำเพ็ญ
ประโยชน์ต่อสังคม และการเสียภาษี เป็นต้น 6) เป็นผู้ที่มีทัศนะและมองโลกในแง่ดี มีความ
ไว้วางใจเพ่ือนมนุษย์ และมีความเชื่อมั่นในตัวเจ้าหน้าที่และสถาบันของทางราชการ สิ่งนี้นับว่า
มีความจำเป็นต่อความสำเร็จของการปกครองแบบประชาธิปไตยอยู่ไม่น้อย  เพราะการเมือง
เป็นเรื ่องของความร่วมมือร่วมใจกันและไว้วางใจซึ ่งกันและกัน  ซึ่งจะนำไปสู ่ความสำเร็จ 
ของการดำเนินงานของสถาบันทางการเมืองต่าง ๆ ได้ประชาชนจะต้องเชื่อมั่น และศรัทธาว่า
ระบอบประชาธิปไตย จะช่วยแก้ไขปัญหาและภาวะวิกฤติต่าง ๆ ของสังคมได้ดีกว่าระบบการ
ปกครองอ่ืน ๆ ต้องมีความเชื่อว่ามนุษย์สามารถปกครองตนเองได้ การมองโลกในแง่ดีจะช่วยให้
มนุษย์เอาชนะสิ่งแวดล้อมได้ ทั้งนี ้ระบอบประชาธิปไตยจะช่วยให้เกิดความมั่นใจ แม้จะเป็นไป
อย่างเชื่องช้าก็ตาม 7) จะต้องรู้จักการวิพากษ์วิจารณ์อย่างมีเหตุผลและในทางสร้างสรรค์  
โดยเฉพาะอย่างยิ ่งต่อการใช้อำนาจหน้าที ่และการปฏิบัติงานของทางราชการ  กล่าวคือ 
ประชาชนจะต้องคอยตรวจสอบการใช้อำนาจของข้าราชการ และผู้มีอำนาจทางการเมืองอยู่
เสมอ โดยการตรวจสอบคัดค้านและเหนี่ยวรั ้ง  มิฉะนั ้นอาจนำความหายนะมาสู ่สังคมได้  
8) จะต้องเป็นผู้ไม่มีจิตใจเป็นเผด็จการ กล่าวคือในสังคมใดหากคนส่วนใหญ่มีจิตใจดังกล่าว  
ก็เป็นการยากที่จะทำให้ระบอบประชาธิปไตยในประเทศนั้นประสบความสำเร็จ ผู้ที่มีจิตใจ



205 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

แบบเผด็จการ คือ ผู้ที ่มอบความรับผิดชอบทุกอย่างไว้ที ่ผู ้นำ ชอบการใช้อำนาจเด็ดขาด  
อ่อนน้อมยอมจำนนต่อผู้มีอำนาจ โดยปราศจากการโต้แย้งหรือวิพากษ์วิจารณ์ ฯลฯ การนิยม
ระบบเจ้าขุนมูลนาย การไม่ยอมรับความเสมอภาคของบุคคล การไม่ยอมรับความแตกต่างของ
ผู้อื่นในการใช้สิทธิเสรีภาพของเขา และมักยึดม่ันในค่านิยมแบบเดิม รวมทั้ง การมีความคิดอ่าน
ที่ตรงข้ามกับการมีจิตใจแบบประชาธิปไตย (วิวัฒน์ เอ่ียมไพรวัน, 2521) 

วัฒนธรรมทางการเมืองจึงเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างสำนึกทางการเมือง (Political 
Consciousness) และก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางการเมือง (Political Change) วัฒนธรรม
ทางการเมืองจึงมีอิทธิพลต่อสถาบันทางการเมือง ซึ่งเห็นได้จากปัญหาการพัฒนาทางการเมือง
ในประเทศที่กำลังพัฒนาทั่วไปพบว่า แม้นำเอารูปแบบการเมืองการปกครองแบบประชาธิปไตย
มาใช้แล้วก็ตาม แต่ในความเป็นจริงกลับปรากฏว่าเป็นประชาธิปไตยเพียงรูปแบบ ส่วนเนื้อหา
ยังห่างไกลประชาธิปไตยที่แท้จริงอยู่มาก เพราะวัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชนนั่นเอง 
ทั้งนี้ถ้าประชาชนในระบอบการเมืองนั้นมีวัฒนธรรมที่โน้มเอียงไปในทางที่ไม่สอดคล้องกับ
หลักการหรืออุดมการณ์ประชาธิปไตยแล้ว ก็ยากต่อการสร้างความเป็นสถาบันให้แก่ระบบ
การเมืองในระบอบประชาธิปไตยได้ ดังนั้นวัฒนธรรมทางการเมืองจึงมีความสำคัญและจำเป็น
ต่อการพัฒนาทางการเมือง เพราะระบบการเมืองใดจะได้รับการสนับสนุนจากประชาชนมาก
น้อยเพียงใดขึ้นอยู่กับความรู้ ความเข้าใจ และความศรัทธาเลื่อมใสของประชาชนที่มีต่อระบบ
การเมือง (อุดม พิริยะสิงห์, 2529) 
 
วัฒนธรรมทางการเมือง 

นิธิ เอียวศรีวงศ์ ได้กล่าวว่า วัฒนธรรมทางการเมือง หมายถงึ ความคิดและความเข้าใจ 
(perceptions and ideas) ว่าอะไรคือทรัพยากรที่ต้องจัดสรรและแบ่งปันกัน (เช่น อากาศ
หรือแสงแดดเป็นทรัพยากรการผลิตแน่ แต่ไม่จำเป็นต้องจัดสรรแบ่งปัน เพราะมีล้นเหลือแก่ 
ทุกคน จึงอยู่นอกเหนือ “การเมือง”…จนไม่นานมานี้เอง) จะต้องจัดสรรแบ่งปันแก่ใคร และ 
ในเงื่อนไขอะไร และเพื่อจะจัดสรรแบ่งปันกันได้ตามที่ทุกคนเห็นว่าชอบธรรม ยังมีความคิด
ความเข้าใจในเรื ่องอื ่นเป็นพื้นฐานอยู ่ด้วย ได้แก่ความคิดความเข้าใจเกี ่ยวกับว่าอะไรคือ
ส่วนรวมและอะไรเป็นส่วนตัว การกระทำอะไรที่ถือว่าดีแก่ส่วนรวม อะไรคือความยุติธรรม 
อะไรคือสิทธิเสรีภาพที่ทุกคนมีอย่างชนิดที่ลิดรอนไม่ได้ อะไรคือสิทธิเสรีภาพที่ทุกคนควรมี
อำนาจและการใช้อำนาจอย่างไรจึงถือว่าชอบธรรม กลุ่มของเขาคือใครและสัมพันธ์กับกลุ่มอ่ืน
อย่างไร หรือที่เรียกในปัจจุบันว่า “อัตลักษณ์” นั่นเอง ฯลฯ (นิธิ เอียวศรีวงศ์, 2554) ซึ่ง เอนก 
นาคบุตร ได้กล่าวว่า วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นกระบวนการใช้องค์ความรู้  ใช้กระบวนการ
สร้างความรู้ขึ้นกับสังคมมากกว่าการใช้กระบวนการเอาชนะทางกำลัง การรณรงค์ การสร้าง
จิตสำนึก และสร้างการมีส่วนร่วมปลุกเร้าให้ผู้คนลุกข้ึนมาใช้จิตวิญญาณสาธารณะ ใช้ความเอ้ือ
อาทร รวมถึงวัฒนธรรมอันดีงามของท้องถิ่นซึ่งมีอยู่ในแต่ละชุมชน และแต่ละท้องถิ่นเป็น



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 206 

 

วิถีทางที่เหมาะสมในการเสริมสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองให้แก่ประชาชน (เอนก นาคบุตร, 
2545) และสมบัติ ธำรงธัญวงศ์ ได้กล่าวว่าวัฒนธรรมทางการเมือง คือแบบแผนของความเชื่อ 
และทัศนคติร่วมกันของบุคคลในสังคม เกี่ยวกับเป้าหมายทางการเมืองอย่างเดียวกัน ซึ่งปรากฏ
อยู่ในระบบการเมืองต่าง ๆ เป้าหมายที่ว่า หมายถึง การมีผลประโยชน์ร่วมกันในขั้นมูลฐาน 
และการประเมินค่าที่เหมือนกันตลอดจนการเห็นพ้องต้องกัน จากการได้รับประสบการณ์ทาง
ประวัติศาสตร์อย่างเดียวกัน (สมบัติ ธำรงธัญวงศ์, 2538) 

สรุปได้ว่า วัฒนธรรมทางการเมือง เป็นแบบแผนของความเชื่อที่ได้รับการยอมรับ
ร่วมกัน และทัศนคติร่วมกันของบุคคลในสังคมเกี่ยวกับเป้าหมายทางการเมืองอย่างเดียวกัน   
ซึ่งปรากฏขึ้นในระบบการเมืองนั้น ๆ ว่าเป็นพฤติกรรมที่มีผลประโยชน์ร่วมกันในขั้นพื้นฐาน
ของชุมชนและสังคม และการประเมินค่าที่เหมือนกันตลอดจนการเห็นพ้องต้องกันจากการ
ได้รับประสบการณ์ทางประวัติศาสตร์อย่างเดียวกัน 

 
ประเภทของวัฒนธรรมทางการเมือง 

Almond and Verba ได้ศึกษาวัฒนธรรมทางการเมืองของประเทศสหรัฐอเมริกา 
อังกฤษ เยอรมนี และเม็กซิโก และได้แบ่งประเภทของวัฒนธรรมทางการเมืองออกเป็น  
3 ประเภททั้งนี้ โดยพิจารณาจากทัศนคติหรือความโน้มเอียงทางการเมืองของคนในสังคมเป็น
เครื่องวัด วัฒนธรรมทางการเมือง 3 ประเภทดังกล่าว ได้แก่ 

1. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบดั้งเดิม (Parochial Political Culture) เป็นวัฒนธรรม
ทางการเมืองของสังคมดั้งเดิมที่ยังไม่มีบทบาททางการเมืองในลักษณะของความชำนาญเฉพาะ
ด้านความรู้ความเข้าใจ และความผูกพันที่ตนพึงมีต่อระบบการเมือง โดยทั่ว ๆ ไป จึงไม่มี
ความคิดท่ีจะมีส่วนร่วมทางการเมือง  

2. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้า (Subject Political Culture) วัฒนธรรมทาง
การเมืองในลักษณะนี้สมาชิกของสังคมจะมีความรู้ความเข้าใจในระบบการเมืองโดยทั่ว  ๆ ไป
ยอมรับอำนาจรัฐ เคารพเชื่อฟัง และปฏิบัติตามกฎหมาย แต่จะไม่เรียกร้อง ไม่เข้าไปมีส่วนร่วม
ทางการเมืองในทุกกระบวนการทางการเมือง เพราะถือว่าการเมืองเป็นเรื่องของผู้มีอำนาจหรือ
มีบารม ีประชาชนอยู่ใต้บังคับบัญชามีหน้าที่ต้องปฏิบัติตามคำสั่งหรือนโยบายเท่านั้น  

3. วัฒนธรรมทางการเมืองแบบมีส ่วนร่วม  (Participant Political Culture) คือ
วัฒนธรรมทางการเมืองของสังคมที่ประชาชนมีความรู้ ความเข้าใจ มีความผูกพันต่อระบบ
การเมือง จะเรียกร้องหรือเข้าไปมีส่วนร่วมทางการเมืองในรูปแบบต่าง ๆ เพ่ือให้ระบบการเมือง
ตอบสนองข้อเรียกร้องซึ่งประชาชนมีความรู้สึกว่า เขาสามารถก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ในทางการเมืองได ้(Political Efficacy) (Almond, A.G, 1965) 

ทั้งนี้ Almond and Verba กล่าวว่า การที่จะวัดว่าสังคมใด มีรูปแบบ หรือประเภท
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบใด ให้ดูจากทัศนคติหรือความโน้มเอียงของบุคคลว่า 



207 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

1. บุคคลมีความรู้เกี่ยวกับชาติ ระบบการเมือง เช่น ประวัติศาสตร์ ขนาดที่ตั้งของ
ประเทศ อำนาจทางการเมือง ลักษณะของรัฐธรรมนูญ รวมทั้งบุคคลดังกล่าวมีความรู้สึก ความ
คิดเห็นเกี่ยวกับเรื่องเหล่านี้อย่างไร 

2. บุคคลมีความรู้เกี ่ยวกับโครงสร้าง บทบาทชนชั้นนำทางการเมืองตลอดจนการ
กำหนดนโยบายอย่างไร บุคคลเหล่านั้นรู้สึก และมีความคิดเห็นเกี่ยวกับเรื่องเหล่านี้อย่างไร 

3. บุคคลมีความรู้เกี่ยวกับการบังคับใช้นโยบาย (Policy Enforcement) โครงสร้างตัว
บุคคล ตลอดจนการตัดสินใจนโยบายต่าง ๆ ที่เกี ่ยวข้องกับกระบวนการกำหนดนโยบาย
อย่างไร บุคคลนั้นมีความรู้สึกและมีความคิดเห็นเกี่ยวกับเรื่องดังกล่าวอย่างไร 

4. บุคคลรับรู้เกี ่ยวกับบทบาทของตนเองในฐานะที่เป็นสมาชิกของระบบการเมือง
อย่างไรเขามีความรู้เกี่ยวกับสิทธิอำนาจ เงื่อนไข ข้อผูกพัน และยุทธศาสตร์ (Strategies) ที่เข้า
ไปมีอิทธิพลต่อการตัดสินใจของรัฐบาลหรือไม่อย่างไร  

สรุปได้ว่า ประเภทของวัฒนธรรมทางการเมืองที่นำเสนอตาม Almond and Verba 
แบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 1) วัฒนธรรมทางการเมืองแบบดั้งเดิม (Parochial Political 
Culture) 2) วัฒนธรรมทางการเมืองแบบไพร่ฟ้า (Subject Political Culture) 3) วัฒนธรรม
ทางการเมืองแบบมีส่วนร่วม (Participant Political Culture) การแบ่งรูปแบบหรือประเภทของ
วัฒนธรรมทางการเมืองดังกล่าว อาจเป็นรูปแบบที่เป็นอุดมคติ Almond and Verba จึงได้
จำแนกรูปแบบ หรือประเภทวัฒนธรรมทางการเมืองใหม่ ซึ่งเป็นแบบอย่างมีระบบ (Systematic 
Mixed Political Culture) ทั้งนี้โดยมีเหตุผลว่า ในประเทศหรือสังคมที่มีวัฒนธรรมทางการเมือง
แบบมีส่วนร่วมอาจมีบุคคลซึ่งมีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบดั้งเดิมหรือแบบไพร่ฟ้ารวมอยู่ด้วย 
 
แนวความคิดเกี่ยวกับประชาธิปไตย 

จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ ให้ความหมายว่า การเมืองคือกิจกรรมทางสังคมหรือ
ความสัมพันธ์ทางสังคมที่เกี่ยวข้องกับอำนาจ สังคมมีแบบแผนต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับกิจกรรมหรือ
ความสัมพันธ์ทางอำนาจ เช่น แบบแผนที่กำหนดว่าใครเป็นผู้ มีอำนาจ การที่จะได้อำนาจ  
มีกฎเกณฑ์วิธีการอย่างไร มีการแบ่งสรรอำนาจกันอย่างไร ตลอดจนแบบแผนในการสืบทอด
หรือเปลี่ยนแปลงอำนาจ แบบแผนเหล่านี้เรียกว่า สถาบันทางการเมือง เป็นส่วนหนึ่งของการ
จัดระเบียบสังคมในฐานะเป็นวิธีการควบคุมทางสังคมอย่างเป็นทางการ (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ 
และคณะ, 2530) ซึ่ง ลิขิต ธีรเวคิน ได้กล่าวว่า การเมืองคือกระบวนการเข้าสู่ตำแหน่งอำนาจ
และเพื่อการได้มาซึ่งอำนาจรัฐ แต่หลังจากการได้อำนาจรัฐแล้วจะต้องมุ่งไปสู่การบริหารเพ่ือ
การแจกแจงทรัพยากร เป็นไปเพื่อจุดประสงค์ เพื่อประโยชน์ต่อสังคม และประเทศชาติ (ลิขิต 
ธีรเวคิน, 2529)  

โกวิท วงศ์สุรวัฒน์ ได้อธิบายว่า คำว่า ประชาธิปไตย ถอดศัพท์มาจากภาษาอังกฤษว่า
Democracy ซึ่งมีรากศัพท์มาจากภาษากรีก 2 คำ คือ Demos แปลว่า ประชาชน และ Kratos 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 208 

 

แปลว่าอำนาจ เมื่อรวมกันเข้าแล้วก็มีความหมายว่า อำนาจของประชาชน หรือประชาชนเป็น
เจ้าของอำนาจเพราะฉะนั้นหลักการขั้นมูลฐานของระบอบประชาธิปไตยก็คือ “การยอมรับนับ
ถือความสำคัญและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลความเสมอภาคและเสรีภาพในการดำเนิน
ชีวิต”รากฐานของการปกครองแบบประชาธิปไตยนั้น นักวิชาการส่วนใหญ่ยอมรับว่าเริ่มต้นมา
จากประเทศกรีซ และได้พัฒนากันมาในบรรดาประเทศยุโรป ตลอดจนสหรัฐอเมริกา ซึ่งได้มี
การเปลี่ยนแปลงเรื่อยมา ซึ่งพอจะประมวลลักษณะสำคัญของการปกครองแบบประชาธิปไตย
ได้เป็น 4 ประการ คือ 1) ประชาชนเป็นเจ้าของอำนาจอธิปไตย คือ ประชาชนมีอำนาจสูงสุด
ในรัฐ 2) ประชาชนทุกคนในรัฐมีความเสมอภาคเท่าเทียมกันตามกฎหมาย  ตลอดจนมีสิทธิ
เสรีภาพในขอบเขตของกฎหมายอย่างเท่าเทียมกัน 3) การดำเนินการต่าง ๆ ของรัฐนั้น ถือเอา
มติของเสียงข้างมากเป็นเครื่องตัดสิน แต่ในเวลาเดียวกันเสียงส่วนน้อยหรือคนส่วนน้อยในรัฐ
จะได้รับความคุ้มครองทางกฎหมายที่ป้องกันมิให้ประชาชนส่วนใหญ่กดขี่ข่มเหงอย่างผิด
ทำนองคลองธรรม 4) กระบวนการของประชาธิปไตย คือ วิธีการปกครองซึ่งได้รับความยินยอม
พร้อมใจของประชาชนส่วนใหญ่ ซึ่งแสดงออกในรูปของการเลือกตั้ง การอภิปราย การออก
เสียงประชามติ การเสนอร่างกฎหมายของประชาชน เป็นอาทิ (โกวิท วงศ์สุรวัฒน์, 2543) 

ระบอบประชาธิปไตยนั้นมิได้จำกัดรูปของการปกครองว่าจะต้องเป็นไปในรูปของการ
ปกครองแบบรัฐสภา (Parliamentary Government) หรือการปกครองแบบประธานาธิบดี 
(Presidential Government) หรือแบบกึ่งประธานาธิบดี (Semi-Presidential Government) 
หรือแบบเลือกตั้งนายกรัฐมนตรีโดยตรง (Direct-Election of Premiership Form of Government) 
ตราบเท่าที่มีลักษณะสำคัญ 4 ประการของการปกครองแบบประชาธิปไตย ก็นับได้ว่าเป็น
ประชาธิปไตย 

วิสุทธิ ์ โพธิ ์แท่น ได้ให้ความหมายของประชาธิปไตยว่า “ระบอบประชาธิปไตย” 
หมายถึงระบอบการเมืองการปกครองรูปหนึ่งที่มีรัฐบาลซึ่งรับผิดชอบและสนองตอบต่อความ
ต้องการของประชาชน รัฐบาลนี้ประกอบด้วยบุคคลอันเป็นตัวแทนของประชาชนที่ประชาชน
ให้ความยินยอมหรือเห็นชอบ โดยผ่านกระบวนการเลือกตั้งที่แท้จริงและเป็นไปอย่างเสรีซึ่งมี
กำหนดเวลาที่แน่นอน อีกท้ังยังยึดหลักความเสมอภาคและทั่วถึงในการเลือก นอกจากนี้ยังเป็น
รัฐบาลที่ปกครองโดยยึดหลักนิติธรรม อันกำหนดถึงสิทธิเสรีภาพ ความเสมอภาคและความ
ยุติธรรมในหมู่ประชาชนดำเนินการปกครอง โดยถือหลักเสียงข้างมากท่ีเคารพสิทธิของฝ่ายข้าง
น้อยและกำหนดหลักเกณฑ์เกี่ยวกับการดำเนินงาน ตลอดจนการสืบทอดตำแหน่งที่ตั้งอยู่บน
พื้นฐานแห่งความยินยอมพร้อมใจของประชาชนตามหลักของอำนาจอธิปไตยของปวงชน 
นอกจากนี้ วิสุทธิ์ โพธิ์แท่น ยังได้อธิบายถึงแนวคิดเกี่ยวกับประชาธิปไตย ซึ่งสามารถสรุปได้  3 
แนวคิด คือ 1) แนวคิดแรก ประชาธิปไตยในฐานะที่เป็นรูปแบบการปกครอง หรือระบบ
การเมือง คือ มีองค์กรต่าง ๆ ในการปกครองเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการดำเนินการ
ปกครอง เช่น การมีสภาผู้แทนราษฎร มีพรรคการเมืองมีรัฐบาลที่มาจากการเลือกตั้งของ



209 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

ประชาชนศาลมีอิสระจากฝ่ายบริหาร และฝ่ายนิติบัญญัติ รัฐบาลต้องรับผิดชอบต่อสภา
ผู้แทนราษฎร เป็นต้น 2) แนวคิดที่สอง ประชาธิปไตยในฐานะที่เป็นอุดมการณ์หมายความว่า 
ประชาชนมีความรู้สึกและยอมรับคุณค่าของประชาธิปไตยในขอบเขตแห่งกฎหมาย เสรีภาพ 
ความเสมอภาคและภราดรภาพ โดยยึดถือและปฏิบัติอย่างมั่นคงตามวิถีทางแห่งกฎหมาย 
เพ่ือธำรงไว้ซึ่งหลักการแห่งประชาธิปไตย 3) แนวคิดท่ีสาม ประชาธิปไตยในฐานะท่ีเป็นวิถีชีวิต 
หมายความถึง การปฏิบัติตามหลักการประชาธิปไตยในการดำเนินชีวิตประจำวัน ประชาชน 
ทุกคนเข้าใจในสิทธิและหน้าที่ของตนเอง ไม่ละเมิดหรือเอารัดเอาเปรียบสิทธิและหน้าที่ของ
ผู้อื ่น เคารพกฎหมายบ้านเมืองอย่างเคร่งครัด หากประชาชนของประเทศใดไม่ยึดถือหลัก
ประชาธิปไตยเป็นวิถีชีวิตประเทศนั้นก็ไม่เรียกว่าเป็นประเทศประชาธิปไตย แม้ว่าจะมีรูปแบบ
การปกครองแบบประชาธิปไตย หรือแม้จะมีกลไกอื่นเช่นมีรัฐธรรมนูญ มีพรรคการเมืองหรือ 
มีองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นก็ตาม (วิสุทธิ์ โพธิแท่น, 2548) 

สรุปได้ว่า วัฒนธรรมการเมืองเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมทางสังคมที่มีความเกี่ยวข้อง
กับการเมืองการปกครองส่วนประกอบที่สำคัญของวัฒนธรรมทางการเมือง คือ ค่านิยม ความ
เชื่อ และทัศนคติที่บุคคลมีต่อระบบการเมืองการปกครองของตน และแสดงออกโดยการเข้า
ร่วมกิจกรรมทางการเมือง วัฒนธรรมทางการเมืองถูกกำหนดขึ้นหรือได้รับอิทธิพลจากภูมิหลัง
ทางประวัติศาสตร์ ขนบธรรมเนียม ประเพณี ศาสนา โดยผ่านกระบวนการอบรมหล่อหลอม
ของสังคมในระดับต่าง ๆ แล้วถ่ายทอดจากคนรุ่นหนึ่งไปสู่คนรุ่นต่อ ๆ ไปอย่างต่อเนื่อง และ
สอดรับกับสภาวะแวดล้อมของการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองในแต่ละช่วงเวลา 
 
วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย 

ทินพันธ์ นาคะตะ ได้สรุปถึงลักษณะของวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยไว้ 
8 ประการ ดังนี้ 1) มีความเชื่อม่ันศรัทธาต่อหลักการปกครองระบอบประชาธิปไตย ประชาชน
ในสังคมจะต้องมีจิตใจสนับสนุนหลักการปกครองแบบประชาธิปไตย อันมีพระมหากษัตริย์ทรง
เป็นประมุข มีหลักการที่ถือว่าอำนาจอธิปไตยเป็นของประชาชน เพราะยึดมั่นในความสำคัญ
ความเสมอภาค และเสรีภาพของบุคคลมีวิธีการให้ประชาชนได้ใช้อำนาจดังกล่าว โดยมีข้อกำหนด
ต่าง ๆ ให้เกิดการใช้อำนาจนั้น เช่น รัฐธรรมนูญ การเลือกตั้ง รวมทั้งมีวัตถุประสงค์ในการปกครอง 
เพ่ือผลประโยชน์ของประชาชน 2) ยึดมั่นและเชื่อถือในหลักความสำคัญและศักดิ์ศรีของบุคคล 
ทั้งผู้นำและประชาชนจะต้องยึดมั่นในความสำคัญและศักดิ์ศรีของบุคคล จะต้องมีความเชื่อมั่น
ในความเสมอภาคของบุคคลรวมทั้งรู้จักเคารพสิทธิเสรีภาพของผู้อื่นในการพูดในการแสดง
ความคิดเห็น และในการแสดงออกแม้ว่าสิ่งนั้นจะขัดแย้งหรือค้านกับความคิดเห็นหรือรสนิยม
ของตนก็ตาม คนที่มีจิตใจเป็นประชาธิปไตย จะต้องยอมรับหรือมีความอดกลั้นในเรื่องความ
แตกต่างในการประพฤติปฏิบัติของผู ้อื ่นตราบใดที่บุคคลผู้นั ้นไม่ละเมิดศีลธรรมหรือสิทธิ
เสรีภาพของผู้ใด ทั้งนี้ เพราะคนเราย่อมมีผลประโยชน์ ความเชื่อ และเหตุผลต่างกัน 3) เคารพ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 210 

 

ในกติกาของการปกครองระบอบประชาธิปไตย คือ หลักการตัดสินด้วยเสียงข้างมาก โดยมีข้อ
ผูกพันที่จะต้องได้รับการปฏิบัติตามจากทุก ๆ ฝ่าย ทั้งนี้จะต้องให้ความคุ้มครองในสิทธิเสรีภาพ
ของเสียงส่วนน้อยด้วย เพื ่อเป็นหลักประกันว่าการแก้ปัญหานั้นกระทำไปเพื ่อประโยชน์
ส่วนรวมและเป็นไปตามหลักที่ว่า แต่ละคนมีสิทธิมีเสียงเท่ากันส่วนบุคคลที่ไม่เห็นด้วยกับเสียง
ข้างมาก ถือว่าเป็นฝ่ายตรงกันข้ามหรือขจัดออกนอกสังคมไม่ได้ เช่น จะห้ามการวิพากษ์วิจารณ์
ของฝ่ายนั้นไม่ได้ ยิ่งกว่านั้นกติกาการปกครองแบบนี้ยังรวมถึงการปฏิบัติต่อกันอย่างยุติธรรม 
การยึดถือระเบียบวิธีการตามกฎหมาย และการเคารพสิทธิของบุคคลที่จะได้รับการพิจารณา
คดีโดยยุติธรรมอีกด้วย 4) การมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมืองการปกครอง โดยติดตาม
ข่าวสารของบ้านเมือง พูดคุยถึงปัญหาของบ้านเมืองกับผู้อื่นในทางสร้างสรรค์และพยายาม  
มีส่วนร่วมในการตัดสินใจหรือในการกำหนดนโยบายของทางราชการ เช่น  การออกเสียง
เลือกตั ้ง เป็นต้น 5) มีความสำนึกในหน้าที ่พลเมืองของตน และมีความเชื ่อมั ่นในตนเอง 
กล่าวคือต้องเชื่อมั่นว่าตนสามารถเข้าไปมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ หรือการกำหนดนโยบายของ
รัฐบาลการใช้สิทธิออกเสียงเลือกตั้ง เนื่องจากการปฏิบัติเช่นว่านี้เป็นประโยชน์ต่อสังคม
โดยรวม 6) มองโลกในแง่ดี สิ ่งนี้นับว่ามีความจำเป็นต่อความสำเร็จของการปกครองแบบ
ประชาธิปไตยอยู่ไม่น้อย เพราะตามธรรมดาการเมืองเป็นเรื ่องของความร่วมมือร่วมใจกัน  
แม้จะมีความขัดแย้งอยู่ด้วยก็ตาม ความสำเร็จในการดำเนินงานของสถาบันทางการเมืองต่าง ๆ 
ส่วนหนึ่งต้องอาศัยความไว้วางใจซึ่งกันและกัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งต้องมีความเชื่อมั่นว่าการ
ปกครองแบบประชาธิปไตยนั้นช่วยแก้ปัญหาต่าง ๆ ของสังคมได้ดีกว่าการปกครองแบบอ่ืน 
ทั้งฝ่ายผู้นำและฝ่ายประชาชนจะต้องมีความเชื่อว่าคนเรานั้นปกครองตัวเองได้ การมองโลกใน
แง่ดีย่อมช่วยให้มนุษย์มีความหวังว่าเรามีความสามารถเอาชนะสิ่งแวดล้อมและฟันฝ่าอุปสรรค
ทั้งหลายไปได้ด้วยระบอบประชาธิปไตย ซึ ่งอาจเป็นไปอย่างเชื ่องช้าแต่มีความมั ่นใจได้   
7) วิพากษ์วิจารณ์อย่างมีเหตุผลและเป็นไปได้ในทางสร้างสรรค์  โดยเฉพาะต่อการใช้อำนาจ
หน้าที่และการปฏิบัติของทางราชการ เพราะถ้าปล่อยให้ฝ่ายหลังนี้ทำอะไรได้โดยไม่มีการ
คัดค้าน การควบคุม การตรวจสอบ หรือการเหนี่ยวรั้งแล้วอาจทำให้ฝ่ายหลังเหลิงอำนาจ
ปฏิบัติตามอำเภอใจ และเกิดการผิดพลาดขึ้นได้โดยง่าย ในประเทศเผด็จการคนส่วนมากมัก
มอบความไว้วางใจให้แก่ผู้มีอำนาจโดยสิ้นเชิง และปราศจากการโต้แย้งหรือการวิพากษ์วิจารณ์
ใด ๆ 8) ไม่มีจิตใจเป็นเผด็จการ เพราะหากคนส่วนใหญ่ในสังคมมีจิตใจเป็นเผด็จการก็ยากที่
การปกครองระบอบประชาธิปไตยในประเทศนั้นจะประสบความสำเร็จได้ เพราะผู้มีจิตใจเป็น
เผด็จการจะมอบความรับผิดชอบทุกอย่างไว้ที่ผู้นำ ชอบการใช้อำนาจเด็ดขาด อ่อนน้อมยอม
จำนนต่อผู้ที่นิยมอำนาจ ระบบเจ้าขุนมูลนาย ไม่ยอมรับความเสมอภาคของบุคคล ไม่ยอมรับ
ความแตกต่างของผู้อื่นในการใช้สิทธิเสรีภาพของเขาและยึดมั่นในค่านิยมแบบดั้งเดิม รวมทั้ง
การมีความคิดอ่านที่ตรงกันข้ามกับจิตใจแบบประชาธิปไตยที่กล่าวมา (ทินพันธุ์ นาคะตะ, 
2546) 



211 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

สรุปได้ว่า ลักษณะของวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยของบุคคลในสังคม 
ที่ว่าการที่บุคคลจะมีจิตใจแบบประชาธิปไตยนั้นควรจะต้องสนับสนุนหลักการปกครองแบบ
ประชาธิปไตย มีความเชื่อมั่นในหลักประชาธิปไตย เคารพในศักดิ์ศรีความเสมอภาค และ
เสรีภาพของบุคคลในสังคมที่แตกต่าง ยึดถือกติกาของการปกครอง สนใจในการมีส่วนร่วมใน
กิจกรรมทางการเมือง สำนึกในหน้าที่พลเมือง มองสิ่งแวดล้อมของมนุษย์ในแง่ดี รู ้จักการ
วิจารณ์ และไม่มีจิตใจแบบอำนาจนิยม 
 
การกล่อมเกลาทางการเมือง 

การศึกษาเกี่ยวกับวัฒนธรรมทางการเมืองหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องกล่าวถึงการอบรม
กล่อมเกลาทางการเมืองด้วย เพราะวัฒนธรรมทางการเมืองและการอบรมกล่อมเกลาทาง
การเมืองเปรียบเสมือนเป็นของคู่กันที่ต่างทำหน้าที่เกื้อกูลซึ่งกันและกัน ซึ่งก็คือ วัฒนธรรมทาง
การเมืองเกิดขึ้นและดำรงอยู่ได้ก็ต้องอาศัยการอบรมกล่อมเกลาทางการเมืองเป็นตัวการในการ
สานต่อในขณะที่การอบรมกล่อมเกลาเรียนรู้ทางการเมืองก็คือ การเรียนรู้เกี่ยวกับความคิด 
ความเชื่อ และค่านิยมทางการเมือง ซึ่งทั้งความคิด ความเชื่อ และค่านิยมทางการเมืองนั้นก็คือ
ผลพวงที่เกิดจากวัฒนธรรมทางการเมืองของคนในสังคมนั้น ๆ นั่นเอง (อภิวุฒิ พิมลแสงสรุยิา, 
2535) ซึ่ง ม.ร.ว.พฤทธิสาณ ชุมพล ได้กล่าวว่า การกล่อมเกลาทางการเมืองเป็นหน้าที่หนึ่งที่
ระบบการเมืองต้องกระทำ เป็นกระบวนการซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการขัดเกลาของสังคม 
กล่าวคือการขัดเกลาให้สมาชิกของสังคมได้เรียนรู ้ว ิถีทางการดำเนินชีวิตในสังคมนั้น  ๆ 
เพื่อที่จะสามารถมีส่วนร่วมในฐานะสมาชิกที่มีประสิทธิภาพตามสมควรของกลุ่มหรือสังคมนั้น  
ๆ กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองก็คือการขัดเกลาทางสังคมที่มีผลต่อพฤติกรรมทาง
การเมือง โดยให้ความสำคัญในกระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองของคนทั้งในวัยเด็ก และ
ในวัยผู้ใหญ่ (พฤทธิสาณ ชุมพล, ม.ร.ว, 2547) และ Torney, Oppenheim & Russell ได้ให้
ความเห็นเกี่ยวกับกระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองในวัยเด็ก 4 ประการ โดยรูปแบบของ
กระบวนการ 4 แบบนี้จะส่งเสริมซึ่งกันและกัน คือ 1) รูปแบบสั่งสมประสบการณ์ (Accumulation 
Model) รูปแบบนี้เชื่อว่า ถ้านักเรียนได้รับรู้ เรียนรู้เกี่ยวกับแนวคิด ค่านิยม และสัญลักษณ์ด้าน
การเมือง ฯลฯ จะสะสมความจำไว้ และสามารถนำออกมาใช้ได้ในโอกาสข้างหน้า ระบบการ
เรียนคือ เน้นการให้ความรู้เป็นหลัก 2) รูปแบบการเอาเยี่ยงอย่าง (Identification Model) 
รูปแบบนี้เชื่อว่า เด็กจะเลียนแบบพฤติกรรมของผู้ใหญ่ จากพ่อแม่ ญาติ พ่ี น้อง ครูและอาจารย์ 
การสอนบทบาทของนักการเมืองจึงต้องทำตัวเป็นตัวอย่าง 3) รูปแบบการโยงบทบาท (Role 
Transfer Model) เชื่อว่าการเรียนรู้ของเด็กเกี่ยวกับบทบาทของตน ของพ่อแม่ และเกี่ยวกับ
การเคารพกฎเกณฑ์กติกาภายในครอบครัว และโรงเรียนจะถ่ายโยงไปที่สังคมภายนอก ฉะนั้น
หากนักเรียนเรียนรู้ความสัมพันธ์แบบประชาธิปไตยระหว่างครูกับศิษย์จะถ่ายโยงความสัมพันธ์
นั้นไปที่ระบบการเมืองในอนาคต 4) รูปแบบการพัฒนาด้านปัญญา (Cognitive Development 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 212 

 

Model) เป็นรูปแบบการวิเคราะห์เชิงความคิดเหมาะสมกับกลุ่มเด็กที่มีอายุมากขึ้น  สามารถ
พัฒนาสติปัญญา และความสามารถคิดวิเคราะห์ ประเมินคุณค่า เพื่อเปรียบเทียบอุดมการณ์ 
ในตำรากับสภาพข้อเท็จจริงในโลกภายนอก (Torney, Oppenheim & Russell, 1975)  

Lucian W. Pye ได้อธิบายถึงกระบวนการกล่อมเกลาทางการเมือง โดยแบ่งกระบวนการ
อบรมกล่อมเกลาทางการเมืองออกเป็น 4 ขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

ขั้นตอนที่ 1 เป็นขั้นตอนแรกสุดที่คนเกิดมาจะได้รับการอบรม ขัดเกลาหรือมีความ
โน้มเอียงเข้าสู่สภาพเป็น “สัตว์สังคม” ขั้นตอนนี้สถาบันที่มีอิทธิพลมากที่สุดในฐานะที่เป็น
ตัวการในการอบรมกล่อมเกลาทางสังคม ก็คือสถาบันครอบครัวและสถาบันการศึกษา 
จุดประสงค์สำคัญของขั้นตอนนี้ก็คือตัวการให้การอบรมเพื่อชี้แนวทางให้มนุษย์เรียนรู้วิธีการ
ดำรงชีวิตอยู่ในสังคมร่วมกับคนอื ่น ดังนั้น จึงเป็นขั้นตอนพื้นฐานของกระบวนการอบรม 
กล่อมเกลาทางสังคม 

ขั้นตอนที่ 2 มนุษย์เริ่มมี “เอกลักษณ์ส่วนบุคคล” (Personal Identity) ในขั้นตอนนี้
เริ่มมีการพัฒนาไปสู่การมีพื้นฐานความรู้และความเชื่อ นอกจากนี้ประสบการณ์เริ่มมีอิทธิพล
หล่อหลอมจิตใต้สำนึกและยังมีส่วนกำหนดโครงสร้างบุคลิกภาพขั้นมูลฐานของมนุษย์ด้วย 

ขั ้นตอนที่ 3 ขั ้นตอนนี้เริ ่มเข้าสู ่กระบวนการกล่อมเกลาทางการเมืองของสังคม 
เมื่อมนุษย์ผ่านมาถึงขั้นตอนของการมีสำนึกในสภาพแวดล้อมที่เกี่ยวกับการเมือง  วัฒนธรรม
ทางการเมืองเริ่มผ่านเข้ามาทางตัวการของการอบรมกล่อมเกลา เข้ามากระทบฉากการรับรู้ 
และหล่อหลอมทำให้เกิดบุคลิกภาพทางการเมืองขึ้นในตัวมนุษย์  ทำให้มนุษย์เริ่มมีความคิด
พินิจพิเคราะห์ในทางการเมืองขึ้น 

ขั้นตอนสุดท้าย เป็นขั้นตอนที่กระบวนการขัดเกลาและเรียนรู้ทางการเมืองได้สร้าง
ความรู้สึกนึกคิดทางการเมืองอย่างมาก จนกระทั้งทำให้มนุษย์เกิดความกระตือรือร้นที่จะเข้า
ไปมีส่วนร่วมและมีบทบาททางการเมือง (Lucian Pye, 1962) ซ่ึง Pye เรียกขั้นตอนนี้ว่า “การ
เลือกสรรบุคคลทางการเมือง” 

สรุปได้ว่า การกล่อมเกลาเรียนรู้ทางการเมืองเป็นกระบวนการเรียนรู้ทางการเมือง
รูปแบบหนึ่ง ที่สะท้อนให้เห็นถึงภาพของการเรียนรู้ การสืบทอด เข้าใจ ตระหนัก อันนำไปสู่
การสร้างเสริมและแสดงออกซึ่งพฤติกรรมอันเหมาะสมตามวิถีประชาธิปไตยการกล่อมเกลา
เรียนรู้ทางการเมือง มีความสัมพันธ์กับการกล่อมเกลาเรียนรู้ทางวัฒนธรรมสังคม โดยจะมีการ
วางแผนและกระทำอย่างตั้งใจ เป็นการพยายามกล่อมเกลาเรียนรู้โดยสถาบันการศึกษา และ
หน่วยงานของรัฐ เช่น การสอนให้นักเรียนรู้จักตัวเองว่าเป็นคนชาติใด รู้จักสัญลักษณ์ ซึ่งเป็น
ตัวแทนชาติ (ธงชาติ เพลงชาติ พระบรมฉายาลักษณ์) 
 
 
 



213 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

สรุป  
วัฒนธรรมทางการเมืองเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม ที ่เป็นรูปแบบของความคิด 

ทัศนคติ ความเชื่อ และความโน้มเอียงในการเรียนรู้ของบุคคล วัฒนธรรมทางการเมืองจึงเป็น
เสมือนแนวทางของพฤติกรรมในการเสริมพลังให้ประชาชนได้ยึดถือปฏิบัติในฐานะที่เป็น
สมาชิกของระบบการเมือง อีกทั้งเป็นปัจจัยสำคัญที่เสริมสร้างความชอบธรรมทางการเมือง
ให้กับระบบการปกครอง และทำให้ระบบการเมืองการปกครองของประเทศดำรงคงอยู่ได้อย่าง
ราบรื่นโดยอาศัยกระบวนการเรียนรู้และเสริมสร้างให้ประชาชนเกิดความสำนึกในการเป็น
สมาชิกของประเทศ และตระหนักถึงสิทธิและหน้าที่ตามหลักของประชาธิปไตย ดังนั้น พ้ืนฐาน
ประการแรกของการเสริมสร้างวัฒนธรรมทางการเมือง ก็คือการจัดระบบการศึกษาที่ดีให้กับ
ประชาชน โดยมุ่งเน้นปลูกฝังความรู้เรื่องประชาธิปไตยที่ถูกต้องแก่เยาวชนที่จะเติบโตเป็น
พลเมืองของชาติในอนาคตด้วยการปลูกฝังให้เกิดความสำนึก ตระหนักในพันธะหน้าที ่และ
ความรับผิดชอบที่พึงประพฤติปฏิบัติในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของการเป็นสมาชิกของประเทศ 
รู้จักเข้ามีส่วนร่วมทางการเมือง รู้จักวิเคราะห์วิจารณ์อย่างมีเหตุผลในทางสร้างสรรค์ มีการ
ดำเนินชีวิตร่วมกันในสังคมอย่างสันติ ซึ่งนับเป็นคุณสมบัติสำคัญที่แสดงให้เห็นถึง วัฒนธรรม
ทางการเมืองแบบประชาธิปไตยที่มีผลต่อโครงสร้าง และพฤติกรรมทางการเมืองของคนใน
ประเทศ อย่างไรก็ตามวัฒนธรรมทางการเมือง ไม่สามารถจะพัฒนาขึ้นเองโดยธรรมชาติได้ 
หากจำเป็นต้องอาศัยกระบวนการอบรม ปลูกฝัง หล่อหลอม กล่อมเกลา อาจกล่าวได้ว่า  
การพัฒนาวัฒนธรรมทางการเมือง มีจุดเริ ่มต้นมาจากกระบวนการกล่อมเกลาหล่อหลอม 
แนวคิด ความเชื่อ ค่านิยม อุดมการณ์ทางประชาธิปไตย โดยผ่านสถาบันต่าง ๆ ในสังคม และ
ถึงเวลาแล้วที่ประชาชนชาวไทยจะต้องรวมตัวกันสร้างวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตย
ให้เกิดขึ้นในสังคม เพราะวัฒนธรรมทางการเมืองก่อให้เกิดการพัฒนาการเมืองซึ่งอาจจะต้อง  
ใช้เวลานานพอสมควร แต่ถ้ามีการเริ่มต้นกระทำด้วยความมุ่งมั่นตั้งใจอย่างจริงจัง และประสบ
ความสำเร็จ ประชาชนมีวัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยแล้ว ก็จะส่งผลให้การเมือง
การปกครองในระบอบประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุขเกิดการพัฒนา 
อย่างมีเสถียรภาพมั่นคง ก็จะเกิดประโยชน์สุงสุดกับประชาชนมากขึ้นเท่านั้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
กานต์ ตระกูลสม. (2545). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยของนายทหารสังกัดกรมราช

องครักษ์. ใน วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.  
โกวิท วงศ์สุรวัฒน์. (2543). พื้นฐานรัฐศาสตร์กับการเมืองในศตวรรษที่ 21. กรุงเทพมหานคร:  

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ. (2530). สังคมวิทยา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ทิพย์อักษร. 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 214 

 

ทินพันธุ์ นาคะตะ. (2545). ประชาธิปไตยไทย. กรุงเทพมหานคร: โครงการเอกสารและตำรา
คณะรัฐประศาสนศาสตร์สถาบันพัฒนบริหารศาสตร์. 

ทินพันธุ์ นาคะตะ. (2546). วิถีชีวิตไทย: วัฒนธรรมทางการเมืองของคนรุ่นใหม่. กรุงเทพมหานคร: 
สหายบล็อกการพิมพ์. 

นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2554). วัฒนธรรมทางการเมืองไทย. วารสารสถาบันวัฒนธรรมและศิลปะ 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, 12(2), 49-63. 

พฤทธิสาณ ชุมพล, ม.ร.ว. (2547). ระบบการเมือง : ความรู้เบื้องต้น (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ลิขิต ธีรเวคิน. (2529). วัฒนธรรมทางการเมือง และการกล่อมเกลาเรียนรู้ทางการเมือง. ใน 
เอกสารทางวิชาการหมายเลข 28 ศูนย์วิจัยคณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

วิวัฒน์ เอี่ยมไพรวัน. (2521). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบประชาธิปไตยของไทย : การศึกษา
เฉพาะกรณีนักศึกษาระดับปริญญาโท ของสถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. ใน 
วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาการปกครอง. จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

วิสุทธิ์ โพธิแท่น. (2548). ผู้ปกครองที่พึงประสงค์กับการเมืองการปกครองของไทย (พิมพ์ครั้งที่ 
4). กรุงเทพมหานคร: กรุงธนพัฒนา. 

สกนธ์ จันทรักษ์. (2529). ผลของการเรียนรู้ทางการเมืองในระบอบประชาธิปไตยของเยาวชน. 
ใน วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการปกครอง คณะรัฐศาสตร์. จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

สมบัติ ธำรงธัญวงศ์. (2538). การเมืองแนวคิดกับการพัฒนา (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: 
โครงการเอกสารตำราคณะรัฐประศาสนศาสตร์ สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 

สมบัติ ศรีจงรัตน์. (2524). พื้นฐานบางแง่ของวัฒนธรรมทางการเมืองของไทย. กรุงเทพมหานคร: 
แสงรุ้ง. 

อภิวุฒิ พิมลแสงสุริยา. (2535). วัฒนธรรมทางการเมืองแบบมีส่วนร่วม: ศึกษากรณีนักศึกษา
คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. ใน วิทยานิพนธ์. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

อุดม พิริยะสิงห์. (2529). การเมืองเบื้องต้น. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 
เอนก นาคบุตร. (2545). กอบบ้านเมืองด้วยพลังแผ่นดิน. กรุงเทพมหานคร: เซ็นจูรี่. 
Almond, A.G. (1965). Comparative Political System. Political Behavior a Reader in 

Theory and Research, eds.  H.  Eulan, S. J.  Eldersveld and M.  Janowitrz. 
Illinois: Free Press. 

Lucian Pye. (1962). Politics, Personality, and Nation Building: Burma’ s Search for 
Identity. New Harven: Yale University Press. 

Torney, Oppenheim & Russell. (1975). Civic Education In Ten Countries. N.Y.: A 
haisted Press Book.  


