
 
 

 

บทความวิชาการ 
 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ: เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ 
สู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตในยุคบริโภคนิยม*

DITTHADHAMMIKATTHA: BUDDHIST ECONOMICS TO IMPROVE  
THE QUALITY OF LIFE IN THE ERA OF CONSUMERISM 

 
พระมหาอภิพงค์ คำหงษา*, พระมหาวัฒนา ขันทะชา, พระสิทธิชัย รินฤทธิ์ และสุรีพร ชาบุตรบุณฑริก 

Phramaha Aphipong Khamhongsa, Pramana Wattana Khanthacha, Phra Sitthichai Rinrit and Sureephon chabudboontarik 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง 

Mahamakut Buddhist University Srilanchang Campus, Thailand 
แสงสุรีย์ ทองขาว 

Saengsuri Thongkhao 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 

Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus, Thailand 
*Corresponding author E-mail: aphipong.kha@mbu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถะเป็นหลักธรรมและคติปรัชญาทางพระพุทธศาสนาซึ่งมีสำคัญ 
ต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคลในยุคที่มีความเจริญทุก ๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นเศรษฐกิจ 
เทคโนโลยี การคมนาคมตอบสนองต่อความต้องการของมนุษย์ เพราะมนุษย์คือผู้สร้างความ
อยากหรือความปรารถนาขึ้นมาเองที่เรียกกันว่า “บริโภคนิยม” และถูกมองเรื่องดี กลายเป็น
การก้าวข้ามคุณธรรมและจริยธรรม อันเป็นเหตุนำมาซึ่งความทุกข์ เพราะไม่พอใจทุกสิ่ง  
ทุกอย่างที่ตนเองมี โดยมุ่งเดินตามความเจริญทางด้านวัตถุที่รุดหน้าไปอย่างรวดเร็ว ควบคู่ไป
กับความอยากที่เพิ่มขึ้นแต่คุณค่าทางด้านจิตใจเสื่อมโทรมลงจนกลายเป็นเห็นแก่ตัว การนำ
หลักทิฏฐธัมมิกัตถะมาปฏิบัติช่วยสร้างพื้นฐานทางจิตใจให้แข็งแรง และสร้างความสุขในชีวิต 
ช่วยพัฒนาทักษะในการคิด การวิเคราะห์ และการประเมินสถานการณ์อย่างมีสติ ลดความเห็น
แก่ตัว โดยบทความนี้ผู้เขียนมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อให้ประชาชนมีหลักในการยึดถือปฏิบัติโดย
การนำหลักธรรมสอนของพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับชีวิตประจำวัน และ 2) เพื่อให้รู้เท่า
ทันสังคมยุคบริโภคนิยมและใช้ชีวิตอย่างมีสติ พอใจทุกสิ่งทุกอย่างที่ตนเองมีตามสภาพความ
เป็นจริง ดังนั้นการตระหนักถึงคุณธรรมจริยธรรมอันดีงามของมนุษย์ ตลอดถึงความสุขของ
สังคม ลดความทะยานอยากโดยใช้หลักธรรมทางศาสนาที่ชื่อว่า “หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ” เป็น

 
* Received August 6, 2023; Revised March 8, 2024; Accepted March 9, 2024 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 216 

  

หลักธรรมที่ทำให้ทุกคนเกิดความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน ไม่มุ่งแสวงหาผลกำไร หรือหาประโยชน์ 
เพื่อความสุขสบายที่ตอบสนองความอยากของตนเอง เมตตาต่อผู้อื่น สร้างความสัมพันธ์ที่ดีและ
เป็นกันเองกับคนรอบข้าง ทำให้เราสามารถให้ความรักและสงบสุขให้กับผู้อื่นได้อย่างเต็มที่  
คำสำคัญ: ทิฏฐธัมมิกัตถะ, เศรษฐศาสตรเ์ชิงพุทธ, การพัฒนาคุณภาพชีวิต 
 
ABSTRACT 

The principles of Ditthadhammikattha are the principles and philosophical 
principles of Buddhism. This is important to the development of the quality of 
life of individuals in an era where every aspect of prosperity, whether it be the 
economy, technology, transportation, etc., responds to human needs. Because 
humans are the ones who create their own desires or desires, which is called 
"consumerism" and is viewed as a good thing. It has become a step beyond 
morality and ethics. Which is the cause of suffering because he was dissatisfied 
with everything, he had By aiming to follow the progress of material things that 
are progressing slowly. Along with the increased desire, the psychological value 
deteriorated to the point of selfishness. Putting into practice the principles of 
Ditthadhammikattha helps build a strong mental foundation. and create 
happiness in life and helps develop skills in thinking, analyzing, and evaluating 
situations consciously. reduce selfishness in this article, the author's objectives 
are 1) to provide citizens with principles to adhere to by applying the teachings 
of Buddhism to their daily lives, and 2) to make them aware of society in the era 
of consumerism and live life consciously. Satisfied with everything that one has 
according to reality. 

Therefore, awareness of good human morality and ethics and the 
happiness of society Reduce your desires by using a religious principle called 
“Ditthadhammikattha principle” is a principle that makes everyone feel 
compassionate. each other Not seeking profit or take advantage for comfort that 
satisfies one's own desires be kind to others Build good and friendly relationships 
with those around you. It allows us to fully give love and peace to others. 
Keywords: Ditthadhammikattha, Buddhist Economics, Quality of life development
  
 
 



217 | ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

บทนำ 
มนุษย์มีการต้องการครอบครองทุกสิ่งทุกอย่างเพื่อนำสิ่งนั้นมาตอบสนองความความ

ทะยานอยากหรือความต้องการของตนเอง ไม่สนใจว่าต้องแลกด้วยอะไร หรือต้องเสียอะไร  
ก็เพื่อประโยชน์ของตนเองโดยไม่คำนึงถึงคนอื่นและสังคมจะได้รับความเดือดร้อน มนุษย์เป็น
ผู้สร้างความทุกข์ขึ้นมาเอง และเมื่อมนุษย์เป็นผู้สร้างความทุกข์เพราะเหตุที่ไม่พยายามเข้าใจ
ทุกสิ่งทุกอย่างตามความเป็นจริงตามธรรมชาติ มนุษย์มีความต้องการความบริโภคสินค้าและ
บริการที่พึงพอใจสูงสุดที่ควรได้ แต่มนุษยม์ีความพึงพอใจไม่มีที่สิ้นสุด เมื่อยิ่งได้ตามที่ปรารถนา
หรือความต้องการเพื่อตอบสนองความอยาก ทำให้เพิ่มความต้องการมากขึ้น จนทำให้มนุษย์
กลายเป็นเห็นแก่ตัว ต้องการอยากจะมี อยากจะเป็น อยากจะเสพ เพราะเหตุจากการพัฒนา 
สิ่งต่าง ๆ ด้วยความคิดในรูปแบบที่เป็นวัตถุนิยมหรือบริโภคนิยม ซึ่งมุ่งเอาความโลภหรือความ
อยากของมนุษย์เป็นตัวกระตุ้น โดยอาศัยความโลภเป็นแรงในการขับเคลื่อน ดั่งคำว่า “Greed 
in good ความโลภเป็นของดี” ที่เราเคยได้ยินกันจนชินหู (สำราญ อิ่มจิตต์, 2547)  

ปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ในมุมมองพระพุทธศาสนา
ถ้าบริโภคอย่างมีสติและมีความพอดีเพียงพอต่อความต้องการในการดำเนินชีวิต โดยปราศจาก
ความโลภและไม่บริโภคเกินความพอดี ซึ่งอาจก่อให้เกิดความทุกข์ติดตามมา การใช้ชีวิตของ
มนุษย์ในสังคมที่มือใครยาวสาวได้สาวเอา ต่างคนต่างฉวยโอกาสแสวงหาประโยชน์ใส่ตัว หรือ
พรรคพวกของตน ปราศจากการคำนึงถึงคนอื่น ๆ เป็นการกระทำที่เห็นแก่ตัว ที่เข้าใจตรงกัน
ว่าบริโภคนิยมนั้น ซึ่งเป็นสาเหตุที่มาของความทุกข์ทั้งปวง การประยุกต์ใช้ เศรษฐศาสตร์ 
แนวพุทธ ก่อให้เกิดการรู้จักช่วยเหลือแบ่งปัน เกื้อกูลกันและกันในสังคม ทั้งในการบริโภค  
การผลิต จึงเป็นการพัฒนาที่นำไปสู่ความยั่งยืน โดยการคำนึงถึงผลที่ จะเกิดขึ้นหรือสิ่งที่จะ
กระทบต่อสังคมเป็นการดำเนินการตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา โดยมุ่งเน้นถึงความ
สงบสุข และความสมดุลของชีวิตเพราะเศรษฐศาสตร์แนวพุทธที่ตั้งอยู่บนความสมดุลของสรรพ
สิ่ง (ชลวิทย์ เจียรจิตต์, 2560) เพราะการบริโภคสิ่งต่าง ๆ เกินความจำเป็นและเกินความพอดี
ของคนในสังคมปัจจุบัน ขาดสติที่ตระหนักถึงปัญหาที่สำคัญ คือ ปัญหาการไม่รู้จักประหยัด 
ปัญหาการใช้ทรัพยากรอย่างฟุ่มเฟือย และปัญหาการใช้จ่ายเกินฐานะของตนเอง ซึ่งเป็นเหตุ
แห่งความโลภและการเห็นแก่ตัวของมนุษย์ 

การพัฒนาเศรษฐกิจตามแนวทางวัตถุนิยมบริโภคนิยม ซึ่งเป็นวิธีการของโลกตะวันตก
ที่ขับเคลื่อนเศรษฐกิจโดยใช้ความอยากหรือความปรารถนาของมนุษย์ในการขับเคลื่อนด้วย  
โลภจริต ซึ่งเป็นเหตุนำไปสู่การเสียสมดุลในด้านต่าง ๆ อย่างหนัก ทั้งด้านวิถีชีวิต เศรษฐกิจ 
สังคม และสิ่งแวดล้อม เพราะระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม เป็นระบบที่ปลาใหญ่กินปลาเล็ก  
คนที่ทุนทางการเงินหรือทางสังคมมากจะมีโอกาสมากในสังคม เพราะทรัพย์สินทุกอย่าง 
สามารถครอบครองเป็นเจ้าของอย่างเป็นการส่วนตัว ซึ่งเกิดขึ้นเพราะความอยากกระตุ้นให้เกิด
การพัฒนาหรือเพื่อสร้างความร่ำรวย โดยหวังว่าจะทำให้โลกเจริญ ทำให้สามารถผลิตวัตถุ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 218 

  

สิ่งของและเทคโนโลยีต่าง ๆ แต่ลืมมองไปถึงความโลภของมนุษย์จนนำไปสู่การเอารัดเอาเปรียบ 
การแย่งชิงทรัพยากรนำไปสู่ขัดแย้งรุนแรง และทำลายสิ่งแวดล้อม ซึ่งความปรารถนาที่จะมีชีวิต
เพื่อตนเองคือ “ความเห็นแก่ตัว” (Egoism) เป็นหลักหรือกฎพื้นฐานของสังคม (Alexander H. 
Shand, 1990)  

ดังนั้นเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธจึงมีความสำคัญ หรือมีความจำเป็นในยุคบริโภคนิยม ยุคที่
ผู้คนมักถูกขับเคลื่อนด้วยวัตถุนิยม มุ่งแสวงหาความสุขจากการครอบครองสิ่งของ (pursuit of 
material possessions) ปรากฏการณ์นี้สร้างปัญหาหลายอย่าง เช่น ความเหลื่อมล้ำทางสังคม 
แต่ในทางกลับกันเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ ได้นำเสนอแนวทางพัฒนาคุณภาพชีวิตที่แตกต่าง   
มุ่งเน้นไปที่การพัฒนาจิตใจ โดยหลักการสำคัญ คือ ความพอเพียงเน้นการใช้ชีวิตอย่างมีสติ 
รู้จักพอเพียง ไม่ประมาท การแบ่งปัน ส่งเสริมการให้ความช่วยเหลือ ลดความไม่โลภ ลดละ
ความอยาก มุ่งแสวงหาความสุขที่แท้จริง 

 
หลักทิฐธัมมิกัตถเศรษฐศาสตร์สู่การพัฒนาคุณภาพชีวิต 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ คือ หลักธรรมที่เป็นไปเพื่อประโยชน์ในปัจจุบันหรือ
หลักธรรมที่อำนวยประโยชน์สุขขั้นต้น ด้วยเหตุนี้พุทธเศรษฐศาสตร์จึงเป็นเหมือนศาสตร์
ทางเลือก ที่ช่วยอธิบายข้อจำกัดเหล่านี้ของเศรษฐศาสตร์ตะวันตก และช่วยให้เข้าใจลักษณะ
ธรรมชาติของมนุษย์ รวมถึงยังทำให้การพัฒนาเศรษฐกิจเป็นไปในแนวทางเดียวกันกับการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตที ่ดีขึ ้นของมนุษย์โดยรวม สำหรับจุดเริ ่มและแกนของเศรษฐศาสตร์  
แนวพุทธ คือ การบริโภคด้วยปัญญา หรือการบริโภคที่พอดี อันเป็นตัวกำหนดและควบคุม
กิจกรรมเศรษฐกิจทั้งหมด โดยการบริโภคด้วยปัญญา ยังสัมพันธ์กับการพัฒนามนุษย์ในแง่ 
ที่ทำให้เกิดความพอดีในการบริโภคและเป็นไปเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต ไม่ใช่บริโภคเพื่อสนอง
ตัณหาที่ถูกปลุกเร้าจากการแสวงหาประโยชน์ทางธุรกิจ นอกจากในส่วนของผู้บริโภค ผู้ผลิตที่ดี
ควรจะมีบทบาทในการคิดริเริ่ม สร้างนวัตกรรมเพื่อเสนอทางเลือกที่ดีขึ้น และพัฒนาชีวิตของ
ผู้คนในสังคมมิใช่ปลุกปั่นความต้องการของผู้บริโภค ให้ลุ ่มหลงอยู่ในวังวนของการเสพสิ่ง
ปรนเปรอ เพื่อผลประโยชน์ของผู้ผลิต การเปลี่ยนแปลงแนวคิดให้ทันกับยุคสมัยที่เปลี่ยนไป  
จึงเป็นเรื่องจำเป็นอย่างมากในปัจจุบัน ยิ่งด้วยเทคโนโลยีได้เข้ามามีบทบาทในวิถีชีวิตของผู้คน
มากขึ้นเรื่อย ๆ ประกอบกับภัยธรรมชาติ และการเปลี่ยนแปลงของโลกที่นับวันจะทวีความ
รุนแรง และสามารถสร้างความเสียหายให้กับระบบนิเวศได้อย่างใหญ่หลวง หลักทิฏฐธัมมิกัตถ
ประโยชน์ จึงเป็นหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการเลี้ยงชีวิตอย่างพอเหมาะพอดีตามฐานะของตน  
ที่รู ้จักกันในชื่อว่า หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ ซึ่งเป็นหลักธรรมขององค์สมเด็จสัมมาสัม- 
พุทธเจ้า อันเป็นบรมครูแห่งโลก ได้ช้ีแนวทางในการปฏิบัติตนอันเป็นไปเพื่อประโยชน์สุขขั้นต้น 
ซึ่งได้มีนักการศาสนาได้ให้ความหมายไว้ดังต่อไปนี ้



219 | ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ได้ให้ความหมายของทิฏฐธัมมิกัตถะไว้ว่า คุณธรรม
ที่อำนวยประโยชน์ให้ในปัจจุบัน คือให้ผลในชาตินี้ โดยเป็นเหตุให้ผู้ปฏิบัติ มีความมั่นคั่งมั่นคง 
มี 4 ประการ ได้แก่ 1) อุฎฐานสัมปทา คือ การถึงพร้อมด้วยการขยันในการทำงานหาเลี้ยงชีพ 
2) อารักขสัมปทา คือ การถึงพร้อมด้วยการรู้จักรักษาทรัพย์สิ่งของที่มีอยู่ 3) กัลยาณมิตตตา 
คือ การมีเพื่อนดี หรือการรู้จักคบเพื่อน รู้จักหาคู่ครองที่ดี และ 4) สมชีวิตา คือ การมีชีวิต
เหมาะสม ได้แก่ รู้จักใช้สอยทรัพย์สมบัติ กินอยู่ไม่ฟุ่มเฟือยเกินไป (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี 
สุรเตโช), 2548) 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมาย ทิฏฐธัมมิกัตถะ แปลว่า ประโยชน์ที่เห็น
ได้ในปัจจุบัน หรือประโยชน์ในปัจจุบัน หมายความว่า ผู้ใดปฏิบัติตามหลักธรรมนี้แล้ว  ผู้นั้น
ย่อมได้รับประโยชน์ในปัจจุบัน หลักธรรมที่ให้ประโยชน์ในปัจจุบันมี 4 ประการ คือ 1) อุฏฐาน
สัมปทา ความถึงพร้อมด้วยการลุกขึ้นหรือความหมั่น 2) อารักขสัมปทา ความถึงพร้อมด้วยการ
รักษา 3) กัลยาณมิตตตา ความเป็นผู้มีเพื่อนดี หรือความมีเพื่อนเป็นคนดี 4) สมชีวิตา การเลี้ยง
ชีวิตสม่ำเสมอหรือพอเหมาะพอดี (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2547)  

พระมหาอภิพงค์ ภูริวฑฺฒโน ได้ให้ความหมายว่า  หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์  
คือ หลักธรรมที่ใช้สำหรับสร้างความมั่งคงแห่งชีวิต สำหรับผู้พฤติปฏิบัติตามแนวทางที่วางไว้ 
ประกอบด้วยหัวข้อธรรม 4 ประการ ได้แก่ 1) อุฎฐานสัมปทา พร้อมด้วยความมั ่นเพียร  
2) อารักขสัมปทา พร้อมด้วยการรักษาทรัพย์ 3) กัลยาณมิตตตา พร้อมด้วยการคบคนดีเป็น
มิตร 4) สมชีวิตา พร้อมด้วยการเลี้ยงชีวิตตามสมควรแก่กำลังทรัพย์ที่หาได้  (พระมหาอภิพงค์ 
ภูริวฑฺฒโน (คำหงษา), 2566) 

ดังนั้นหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์จึงหลักธรรมที่เป็นไปเพื่อประโยชน์ในปัจจุบัน 
ประกอบด้วย 4 ประการ คือ 1) เป็นผู้ขยันไม่เกียจคร้านในการงาน 2) รักษาโภคทรัพย์ที่หามา
ได้ด้วยความยากลำบาก ความโดยชอบธรรม 3) การคบหาสมาคมคนดีเป็นกัลยาณมิตร 4) การ
อยู่อย่างพอเพียงตามสมควรแก่ฐานะ เป็นต้น เท่านี้ก็ชื่อว่าเป็นไปเพื่อประโยชน์ในปัจจุบัน เพื่อ
การดำเนินชีวิตในท่ามกลางของยุคบริโภคนิยมได้อย่างเหมาะสมและมั่นคงยังยืน  

ประโยชน์ของหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์นั้นมากมายหลายประการควรแก่ผู้ประพฤติ
ปฏิบัติตามรวมทั้งส่งผลดีไปถึงสังคมด้วย คือ (พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) 

1. ทำให้สามารถสร้างหลักฐานได้อย่างมั่นคง  
2. มีเกียรตนิ่าเคารพนับถือ  
3. เป็นทางเสริมสร้างกัลยาณมิตร  
4. ไดท้ำประโยชน์แก่ส่วนรวม  
5. สามารถเป็นแบบอย่างที่ดีให้บุคคลอื่นได้ปฏิบัติตาม ทั้งในด้านการทำงานและการ

ดำรงชีวิต  
6. สร้างความเจริญก้าวหน้าทางเศรษฐกิจให้แก่ชาติและช่วยลดปัญหาสังคมได้  



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 220 

  

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน:์ ทำให้สามารถสร้างหลักฐานได้อย่างมั่นคง คือ เป็นหลักการ
ที่มีความสำคัญในการวิเคราะห์และสร้างเหตุผลในการตัดสินใจ โดยช่วยให้เราสามารถสร้าง
หลักฐานที่มั่นคงและเชื่อถือได้ เมื่อเราสามารถปฏิบัติตามหลักทิฏธัมมิกัตถประโยชน์จะช่วยให้
เราสามารถป้องกันการตกลงในการตัดสินใจที่ไม่ถูกต้อง การใช้หลักทิฏธัมมิกัตถประโยชน์ช่วย
ให้เราสามารถวิเคราะห์สถานการณ์และปัญหาต่าง ๆ อย่างมีเหตุผล และไม่เพียงแต่ขึ้นอยู่กับ
ความรู้สึกหรือความเชื่อส่วนบุคคล เราสามารถใช้หลักทิฏธัมมิกัตถประโยชน์ในชีวิตประจำวัน
เพื่อช่วยให้การตัดสินใจของเรามีความเป็นระบบและมั่นคงมากยิ่งขึ้น ดังนั้นการเรี ยนรู้และ 
ใช้ประโยชน์จากหลักทิฏธัมมิกัตถประโยชน์ เป็นสิ่งสำคัญที่จะช่วยให้เรามีการตัดสินใจที่ดีและ
มั่นคงในทุก ๆ ด้านของชีวิต 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์: มีเกียรติน่าเคารพนับถือ คือ เนื่องจากเป็นหลักการ 
ที่สอนให้เรารู้จักเกียรติคนอื่น ทำให้น่าเคารพ และการนับถือผู้อาวุโสผู้มีประสบการณ์ และผู้ที่
มีตำแหน่งสูงสุดในสังคมอย่างถูกต้อง การยึดถือหลักนี้ช่วยสร้างความเคารพและความเอาใจใส่
ในการมีมารยาทและการกระทำของเราในทุก ๆ สถานการณ์ การปฏิบัติตามหลักทิฏฐธัมมิกัตถ
ประโยชน์ยังช่วยสร้างความสงบสุขในสังคม เนื่องจากการเคารพและนับถือผู้มีประสบการณ์
และให้เกียรติทำให้มีความเข้าใจและการร่วมมือกันอย่างดีขึ้น ทำให้สามารถสร้างความสัมพันธ์
ที่ดีในทุก ๆ ระดับของสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์เป็นหลักธรรม
ที่มีความสำคัญในการสร้างสังคมที่มีความสงบสุขอย่างยั่งยืน 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์: เป็นทางเสริมสร้างกัลยาณมิตร คือ การนำหลักทิฏฐ- 
ธัมมิกัตถประโยชน์ไปปฏิบัติ ส่งผลดีต่อการสร้างกัลยาณมิตร คือการสร้างความน่าเชื่อถือการ
ประพฤติตนอยู่ในกรอบศีลธรรม จริงใจ ไม่เอารัดเอาเปรียบ ช่วยให้บุคคลอื่นไว้วางใจ เกิดเป็น
มิตรภาพที่ยั่งยืน เสริมสร้างความมั่นคง ใช้จ่ายอย่างมีสติ ช่วยให้มีฐานะมั่นคง เพื่อนฝูงสามารถ
พึ่งพาอาศัยได้ช่วยเหลือเกื้อกูล ย่อมสร้างความประทับใจเกิดเป็นมิตรภาพที่ดี 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์: ได้ทำประโยชน์แก่ส่วนรวม คือ การปฏิบัติตามหลักทิฏฐ
ธัมมิกัตถประโยชน์จะช่วยสร้างสังคมที่มีความสุขและเจริญรุ่ง เรือง เนื่องจากทุกคนจะมีส่วน
ร่วมในการสร้างสิ่งดี ๆ และลดการกระทำที่อาจเป็นอันตรายต่อสังคมลง การกระทำตามหลักนี้
ยังสร้างความเช่ือมั่นและความสัมพันธ์ที่ดีในสังคมอีกด้วย 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์: สามารถเป็นแบบอย่างที่ดีให้บุคคลอื่นได้ปฏิบัติตามทั้งใน
ด้านการทำงานและการดำรงชีวิต คือ เมื่อบุคคลปฏบิัติตามผู้ที่นำแนวทางของหลักทิฏฐธัมมิกัตถ
ประโยชน์มาใช้ในการดำเนินชีวิตย่อมนำไปสู่ความสำเร็จประโยชน์ในเบื้องหน้าสร้างความ
น่าเชื่อถือ การประพฤติตนอยู่ในกรอบศีลธรรม จริงใจ ไม่เอารัดเอาเปรียบ บุคคลอื่นไว้วางใจ 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์: สร้างความเจริญก้าวหน้าทางเศรษฐกิจให้แก่ชาติและ
ช่วยลดปัญหาสังคมได้ คือ หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ช่วยแก้ไขปัญหาจากการใช้ทรัพยากร
ของโลกที่มีอยู่อย่างจำกัดจึงไม่เพียงพอกับการสนองความต้องการที่ไม่มีสิ้นสุดของมนุษย์ให้หันมา



221 | ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

ตระหนักว่าเราควรใช้ในสิ่งที่พอดีกับเราไม่ดิ้นรนจนลำบาก และไม่ทำให้เดือดร้อนมุ่งเน้นทาง
สายกลางตามหลักพระพุทธศาสนา 

ดังนั้น ยิ่งในปัจจุบันเป็นยุคที่ผู้คนให้ความสำคัญกับการบริหารจัดการเรื่องเงินทองของ
ตนเองมากขึ้นทุกวัน การจัดการเรื่องเงินทองต้องมองเป็นเรื่องสำคัญอันดับต้น ๆ ในชีวิตของ
เราที่จะต้องจัดการให้ลงตัวเพื่อสร้างสมดุลให้ชีวิตในทุกด้าน ตามหลักธรรมคำสอนขององค์  
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงสอนเกี่ยวกับเรื่องเงินทอง หรือเรื่องการบริหารจัดการทรัพย์สิน 
หรือโภคทรัพย์ไว้อย่างครบวงจรเพื่อสร้างสมดุลแก่ชีวิตเพ่ือให้เกิดความสุขของคฤหัสถ์ 4 ได้แก่  

1. สุขเกิดจากการมีทรัพย์  
2. สุขเกิดจากการจ่ายทรัพย์เพื่อบริโภคไม่มากไม่น้อยเกินไป  
3. สุขเกิดจากความไม่เป็นหน้ี  
4. สุขเกิดจากการประกอบการงานที่ปราศจากโทษ 
แบบแผนการจัดเก็บคุ้มครองรักษาที่เหมาะสมตามหลักของพระพุทธศาสนา คือ หลัก

โภควิภาค 4 ดังที่มาในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค ที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่า 
“...คฤหัสถ์ในตระกูลผู้สามารถ ครั้นสะสมโภคสมบัติได้อย่างนี้แล้ว พึงแบ่งโภคสมบัติ ออกเป็น
สี่ส่วน เขาย่อมสมานมิตรไว้ได้ พึงใช้สอยโภคสมบัติด้วยส่วนหนึ่ง พึงประกอบการงานด้วยสอง
ส่วน พึงเก็บส่วนที่สี่ไว้ด้วย หมายความว่าจักมีไว้ยามอันตราย” ซึ่งเป็นแบบแผนในการบริหาร
โภคสมบัติได้อย่างเหมาะสมและเกิดประโยชน์สูงสุด ออกเป็นส่วน ๆ ประกอบด้วย 4 ส่วน 
ดังต่อไปนี ้(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

เอเกน โภเคน ภุญฺเชยฺย ในส่วนที่ 1 คือ พึงใช้สอยทรัพย์น้ี ควรนำไปใช้ให้เกิดประโยชน์ 
ซึ่งสอดคล้องกับโภคอาทิยะ 5 ได้แก่  

1. เลี้ยงตัว มารดาบิดา บุตรภรรยา และคนในปกครองให้เป็นสุข  
2. บำรุงมิตรสหายและผู้ร่วมกิจการงานให้เป็นสุข  
3. ใช้ป้องกันภยันอันตราย  
4. ทำพลี 5 อย่าง  
5. อุปถัมภ์บำรุงสมณพราหมณ์ผู้ประพฤติดีประพฤติชอบ (องฺ.ปญฺจก. 22/41/48) 
ทฺวีหิ กมฺม ปโยชเย คือ ส่วนที่ 2 และ 3 ใช้สำหรับใช้เป็นทุนในการประกอบกิจการงาน

หรือการลงทุน ที่จัดไว้ 2 ส่วนนั้นเพราะให้ความสำคัญว่าการลงทุนเพื่อประกอบกิจการงาน  
จัดว่าเป็นการลงทุนเพื่ออาชีพ พัฒนาให้ก้าวสู่ระดับที่ดีกว่า สร้างผลตอบแทนที่ดีขึ้น 

จตุตฺถญฺจ นิธาเปยฺย คือ ส่วนที่ 4 สำหรับเก็บไว้ใช้ในคราวจำเป็นซึ่งเปรียบได้กับการ
ออมทรัพย์ในปัจจุบัน แต่เป็นการออมที่มีแบบแผนชัดเจน ผู้มีเงินออมหรือมีหลักประกันไว้ย่อม
มีโอกาสเหนือกว่าผู้อื่น เพราะการออมเป็นปัจจัยเริ่มแรกในการประกอบอาชีพ นอกจากนี้การ
ออมยังเป็นการแสดงให้เห็นพฤติกรรมการเก็บรักษาอย่างมีแบบแผน โดยต้องรู้จักเก็บรักษาไว้



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 222 

  

ให้ปลอดภัย หากมีความจำเป็นก็สามารถนำมาใช้ได้ทันท่วงที อีกทั้งรู้จักซ่อมแซมทรัพย์สิน
สิ่งของเครื่องใช้ที่เก่า ชำรุดให้สามารถใช้ประโยชน์ได้คุ้มค่าอย่างสูงสุด  

หากเราน้อมนำหลักธรรมทั้ง 4 นำมาปฏิบัติจะได้ประโยชน์ทั้งแก่ตนเอง ครอบครัว 
บุคคลใกล้ชิด และแก่สังคม ซึ่งหากพิจารณาอย่างลึกซึ ้งแล้วจะพบว่าประโยชน์ที ่เกิดขึ้น  
เป็นประโยชน์ที่สร้างความมั่นคงและยั่งยืนให้แก่ชีวิตเราอย่างครบถ้วนในทุกมิติ หลักธรรมทั้ง 4 
นี้เป็นเรื่องของการจัดการโภคทรัพย์ หรือทรัพย์ภายนอกที่เราต่างดิ้นรนแสวงหาทั้งที่ความจริง
ทุกคน สามารถมีทรัพย์อันประเสริฐได้ เป็นทรัพย์ที่ไม่มีผู้ใดจะแย่งชิงไปได ้ไม่สูญหายไปด้วยภัย 
หรืออันตรายต่าง ๆ ทรัพย์ประเภทนี้อยู่ภายในจิตใจของเราเองที่เรียกว่าอริยทรัพย์ หรือ
คุณธรรมประจำใจอันประเสริฐ 7 ประการ ได้แก่ ศรัทธา ศีล หิริ โอตตัปปะ พาหุสัจจะ จาคะ 
และปัญญา อริยทรัพย์นี้ นอกจากจะทำให้จิตใจไม่อ้างว้างและไม่ยากจนแล้ว ยังเป็นทุนทางใจ
ในการสร้างทรัพย์ภายนอกที่สำคัญยิ่งอีกด้วย ดังนั้นเมื่อต้องการจะสร้างและสะสมทรัพย์สินเงิน
ทองต่าง ๆ ก็ต้องไม่ลืมที่จะสร้างทรัพย์ที่แท้จริงให้มีบริบูรณ์ขึ้นด้วยเพื่อความร่ำรวยอย่าง
แท้จริงของชีวิต 

หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ เป็นหัวใจสำคัญในการนำไปสู ่ประโยชน์อันมั ่นคง  
การดำเนินชีวิตของมนุษย์ในท่ามกลางกระแสสังคมบริโภคนิยม ถือเป็นความยุ่งยากลำบาก
อย่างยิ่ง การนำเอาหลักธรรมมาบูรณาการให้การดำเนินชีวิตประสบความสำเร็จและมีความสุข 
ในทางพระพุทธศาสนา มีหลักธรรมคำสอนที่ว่าด้วยการดำเนินชีวิตที่ดี หรือการเดินสายกลาง  
ที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา อันเป็น “ข้อปฏิบัติที่พอดี” มีลักษณะแห่งดุลยภาพมีความสมดุล
แห่งชีวิต และมีข้อปฏิบัติที่พอดีทั้งในแง่การปฏิบัติและการก้าวพ้นวิกฤติเศรษฐกิจและสามารถ
เดินไปสู่ชีวิตที่ดีงาม มีดุลยภาพ การดำเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคมบริโภคนิยม จึงมีความ
เหมาะสมกับการนำหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์มาประยุกต์ใช้ เพื่อให้สังคมปัจจุบันซึ่งเป็น
สังคมที่เต็มไปด้วยการแข่งขัน ต่อสู้เพื่อให้ตนเองอยู่รอด และสามารถใช้เป็นแนวทางในการ
ดำเนินชีวิตให้เกิดสันติสุขได้อย่างยั่งยืน 

หลักหลักทิฎฐธัมมิกัตถเศรษฐศาสตร์: เศรษฐศาสตร์แนวพุทธที่ส่งเสริมหลักการแก้ไข
ปัญหาบริโภคนิยม 

พฤติกรรมของมนุษย์ในสังคมบริโภคนิยม มีการดำเนินชีวิตประจำวันที่เกี่ยวข้องกับ 
ใช้จ่ายเพื่อตอบสนองกิเลส อันเป็นความต้องการสูงสุดของมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นการซื้อ การกิน 
การท่องเที ่ยว หรือการมีเครื ่องอำนวยความสะดวกต่าง ๆ เป็นต้น ที่ ได้รับอิทธิพลจาก
วัฒนธรรมตะวันตก เพื่อตอบสนองความต้องการและความปรารถนาที่เกินความจำเป็นของการ
ดำเนินชีวิต เป็นตัวกระตุ้นให้เกิดพฤติกรรมและเป็นสาเหตุที่มาของปัญหาต่าง ๆ ได้แก่ ปัญหา
การไม่รู้จักประหยัด ปัญหาการใช้ทรัพยากรอย่างฟุ่มเฟือย และปัญหาการใช้จ่ายเกินฐานะของ
ตนเอง เป็นต้น เพราะการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นจากการรับเอาเทคโนโลยี วัฒนธรรม ค่านิยม 
แบบตะวันตก ซึ่งเชื่อว่าสิ่งเหล่านี้จะสามารถทำให้สังคมเกิดการพัฒนา บริโภคนิยมหรือกิเลส



223 | ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

นิยม การตกอยู่ภายใต้ความอยาก ความปรารถนา ภายใต้อำนาจของกิเลส เป็นกระบวนการ
หนึ ่งที่สำคัญในการพัฒนาเศรษฐกิจของประเทศ เพราะเป็นการเลือกใช้สินค้าบริการ 
ที่ตอบสนองความต้องการ และความพึงพอใจของผู้รับบริการที่เรียกว่าผู้บริโภค เพราะความ
ต้องการ หรือความอยากมีผลต่อการผลิตและการจัดจำหน่ายสินค้าและบริการในตลาด และ 
มีผลต่อการเติบโตของเศรษฐกิจในระยะยาว แต่ก็มีผลกระทบต่อเศรษฐกิจในหลายด้าน 
อย่างเช่น การบริโภคนิยมสามารถสร้างอัตราการเติบโตของเศรษฐกิจได้ โดยเพิ่มอัตราการผลิต
และการจัดจำหน่ายสินค้าและบริการในตลาด การบริโภคนิยมสามารถสร้างงานที่มีคุณภาพ
และเพิ่มรายได้ให้กับประชากรได้ นอกจากนี้ การบริโภคนิยมยังสามารถส่งเสริมการลงทุนใน
อุตสาหกรรมและธุรกิจต่าง ๆ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างงานและเพิ่มรายได้ให้กับประชากร  

หลักทิฎฐธัมมิกกัตถประโยชน์ 4 เป็นหนึ่งในหลักการที ่สำคัญในการพัฒนาและ
ปรับปรุงคุณภาพชีวิตของมนุษย์ หลักการนี้เกี่ยวข้องกับการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรธรรมชาติ
อย่างมีความรับผิดชอบ โดยไม่ทำให้เกิดผลกระทบที่เสียหายต่อสิ่งแวดล้อมและสังคม การใช้
ทรัพยากรธรรมชาติอย่างมีความรับผิดชอบ เน้นความสมดุลของการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ 
เพื่อให้มีการเกิดผลกระทบที่น้อยที่สุดต่อสิ่งแวดล้อมและสังคมเพื่อสร้างสิ่งแวดล้อมที่ยั่งยืนและ
มีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้นสำหรับมนุษย์การประยุกต์ใช้หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์เพื่อการดำเนิน
ชีวิตของมนุษย์ในสังคมบริโภคนิยม ก่อให้เกิดประโยชน์และคุณค่าในระดับต่าง ๆ ได้แก่ ระดับ
บุคคล ระดับครอบครัวระดับสังคม และระดับประเทศ โดยสามารถแก้ไขปัญหาและก่อให้เกิด
คุณค่าด้านต่าง ๆ คือ ปัญหาการไม่รู้จักประหยัด ปัญหาการใช้ทรัพยากรอย่างฟุ่มเฟือย และ 
ปัญหาการใช้จ่ายเกินฐานะของตนเอง เป็นต้น 

โลก “บริโภคนิยม” หรือ “วัตถุนิยม” หรือ “กิเลสนิยม” ที่ล้วนให้น้ำหนักกับการ
แสวงหาผลประโยชน์และความสุขที่ตอบสนองความต้องการของตัวเอง นำไปสู่ความทะยาน
อยาก ในยุคสมัยใหม่ที่เทคโนโลยีทันสมัยเปลี่ยนแปลงรวดเร็วอยู่ตลอดเวลา การก้าวข้าม
มาตรฐานทางคุณธรรมและจริยธรรม ของมนุษย์หันไปไล่ตามสิ่งที่ตนเองยังเอื้อมไม่ถึง โดยหลง
คิดไปว่าสิ่งเหล่านี้คือจุดมุ่งหมายในชีวิตของตน จนละเลยหลักคุณธรรมและจริยธรรม โลกที่พึ่ง
ความปรารถนาที่ไม่มีสิ้นสุดของมนุษย์ หรือความทะยานอยากของมนุษยจ์ึงขัดต่อหลักคุณธรรม
ของมนุษย์และหลักความสงบสุขของสังคม ความทุกขเ์กิดขึ้นมาจากมนุษย์เป็นผู้สร้างขึ้น เพราะ
เหตุที่ไม่พยายามมองและเข้าใจทุกสิ่งทุกอย่างตามความเป็นจริงตามธรรมชาติ และเมื่อมนุษย์
เป็นผู้สร้างความทุกข์ขึ้นมาเอง มนุษย์กพ็ยายามทีจ่ะทำให้ตนเองพ้นทุกข์ กลับไปทำความความ
เข้าใจธรรมชาติตามความเป็นจริงของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง การมีเงินทองมีค่าอย่างมากหรือมี
รายได้ที่มากขึ้นย่อมทำให้มีความสุขมากขึ้น แต่มีความสุขบางอย่างถึงมีเงินมากแค่ไหนก็อาจจะ
ซื้อความสุขนั้นไม่ได้ คือ บรมสุขแต่เมื่อความอยากล้นใจอาจลืมความยุติธรรม ความเจริญ
ทางด้านวัตถุที่ล้ำหน้าไปอย่างรวดเร็ว ควบคู่ ไปกับความอยากที่เพิ่มขึ้น แต่คุณธรรมคุณค่า
ทางด้านจิตใจเสื่อมโทรมลง เพราะมนุษย์ต้องการสิ่งที่จะมาเติมเต็มความพึงพอใจสูงสุดของชีวิต



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 224 

  

ที่ได้จากการบริโภคสินค้าและบริการ และความพึงพอใจดังกล่าวของมนุษย์นี้ไม่มีที่สิ ้นสุด  
ยิ่งตอบสนองหรือยิ่งเพิ่มความต้องการมากขึ้นเท่าไหร่ ก็ทำให้มนุษย์เกิดความเห็นแก่ตัวมาขึ้น
เท่านั้นจนเกิดการแย่งชิง และส่งกระทบถึงระบบการจัดสรรวัตถุธรรมตลอดถึงโครงสร้างทาง
สังคมในส่วนอื่น ๆ แต่ขณะเดียวกันทุกคนมีชีวิตหรือมีความปรารถนาที่จะมีชีวิตเพื่อตนเองและ
มีความสุขสงบ เอาประโยชน์ตนเองเป็นหลักเพื่อทำให้ชีวิตของปัจเจกบุคคลสมบูรณ์ยิ่งขึ้น  
ซึ่งสื่อความหมายที่แท้จริงของคำพูดที่ว่า “ความเห็นแก่ตัว” (Egoism) ซึ่งเป็นกฎพื้นฐานของ
มนุษย์ ซึ่งแตกต่างจากเศรษฐศาสตร์แนวพุทธที่มุ่งเน้นให้รู้จักการช่วยเหลือ แบ่งปัน เกื้อกูล 
ต่อกันในสังคมทั้งในการบริโภค การผลิต นำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน โดยคำนึงถึงผลกระทบ 
ที่จะเกิดขึ้นต่อสังคม คือแนวทางเศรษฐศาสตร์แนวพุทธที่ตั้งอยู่บนความสมดุลของสรรพสิ่ง  

มนุษย์มีสิทธิและเสรีภาพในชีวิตและทรัพย์สินการได้กรรมสิทธิ์ และการใช้เสรีภาพ 
โดยการยึดหลักศีลธรรมและการช่วยเหลือสังคม หลีกเลี่ยงการทำทุจริตต่าง ๆ แต่เศรษฐศาสตร์
แนวพระพุทธศาสนาเห็นว่า การที่สิ่งต่าง ๆ ต้องอาศัยกัน มีความสัมพันธ์กัน และการดำเนิน
กิจกรรมทางเศรษฐกิจมีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมและธรรมชาติ  จึงจำเป็นที่ต้องตระหนัก
และคำนึงถึงสิ่งรอบข้างอยู่เสมอ เพราะว่ามนุษย์มีทั้งเห็นแก่ตัวและความเห็นแก่ผู้อื่น และโดย
ธรรมชาติของมนุษย์มีเห็นแก่ตัวมากกว่าความเห็นแก่ผู้อื่น และเป็นได้น้อยที่จะทำความเห็น 
แก่ตัวให้เป็นประโยชน์ต่อผู้อื่น โดยการประกอบอาชีพที่สุจริตไม่คดโกง หรือทำร้ายผู้อื่น เป็นผู้
ที่มีความรู้จักพอ ไม่โลภมาก ความรู้ประมาณ ความพอดี ตลอดถึงการรู้จักแบ่งปันช่วยเหลือคน
อื่น และทำประโยชน์ต่อสังคม ในทางศาสนาแนวคิดเกี่ยวกับเศรษฐศาสตร์ที่ปรากฏในคัมภีร์
ทางพระพุทธศาสนาและสามารถนำมาบูรณาการหรือนำไปประยุกต์ใช้กับการดำรงชีวิต
ประจำวัน เช่น แนวคิดการผลิต แนวคิดการบริโภค แนวคิดการเงิน แนวคิดปัจจัยพื้นฐาน เป็น
ต้น ซึ่งมนุษย์ทุกคนล้วนต้องการสิ่งประกอบสร้างและเกิดความอยากได้ มีความโลภเป็นสิ่งติด
ตัวอยู่แล้ว หากมีหลักธรรมะมาควบคุมจิตใจจะทำให้มีความโลภเบาบางลงได ้
 
ข้อเสนอแนะหรือทางออกในการปฏิบัติตนในยุคบริโภคนิยม  
ตามหลักธรรมทางพุทธศาสนา 

การนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาเป็นแนวทางในการปฏิบัติจึงเป็นสิ่งที่สมควร
อย่างมาก โดยเฉพาะหลักธรรมที่เกี ่ยวกับการดำเนินชีวิตของมนุษย์หรือเรียกอีกอย่างว่า
หลักธรรมที่ส่งเสริมประโยชน์ที่เป็นไปในเบื้องหน้า คือ หลักทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ เมื่อนำมา
บูรณาการกับหลักเศรษฐศาสตร์แล้วยิ่งทำให้มั่นคงการดำเนินชีวิตของมนุษย์ ในท่ามกลาง
กระแสสังคมบริโภคนิยม ถือเป็นความยุ่งยากลำบากอย่างยิ่ง การนำเอาหลักธรรมมาบูรณาการ
ให้การดำเนินชีว ิตประสบความสำเร็จและมีความสุข หรือการเดินสายกลางที ่เร ียกว่า
มัชฌิมาปฏิปทาอันเป็น “ข้อปฏิบัติที่พอดี” ดังภาพที่ 1  



225 | ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

 
ภาพที่ 1 ทีม่าเอกสารประกอบการสอนศาสนาเพื่อการพัฒนา 

 (พระมหาอภิพงค์ ภูริวฑฒโน (คำหงษา), 2566) 
  

1. แนวคิดทางเศษฐศาสตร์เชิงพุทธ คือ กระบวนการในการจัดสรรทรัพยากรที่มีอยู่
อย่างจำกัดให้เกิดประโยชน์สูงสุดตามหลักพระพุทธศาสนา โดยมุ ่งให้ความสำคัญ คือ  
ไม่เบียดเบียนตนเอง และบุคคลอื่นในการบริโภคปัจจัย 4 ตลอดถึงการใช้ให้เกิดความคุ่มค่ามาก
ที่สุดแก่การดำเนินชีวิตของมนุษย์ ซึ่งประกอบด้วยแต่ละด้าน ดังต่อไปนี้ 1) ด้านการบริโภค  
2) ด้านการผลิต 3) ด้านการเงินการลงทุน 4) ด้านปัจจัยพื้นฐานของมนุษย์ 5) ด้านความสุข
ของชีวิต 6) ด้านการเห็นคุณค่าของเวลา 7) ด้านการใช้สอยปัจจัย 4 เป็นต้น 

2. หลักการ คือ แนวทางในการปฏิบัติที่จะนำไปสู่จุดมุ่งหมาย ซึ่งได้แก่ความยังยืนของ
ชีวิต ตามหลักพระพุทธศาสนาประกอบด้วยหลัก 4 หลัก ดังต่อไปนี้ 1) หลักธรรมชาติของ
มนุษย ์2) หลักความสัมพันธ์3) หลักสิทธิเสรีภาพ 4) หลักศีลธรรม 

3. วิธีการ คือ การดำเนินชีวิตโดยการใช้ทรัพยากรที่มีอยู่เป็นทุนเดิมของตนเองหรือ
ภายในชุมชน ท้องถิ่นให้เกิดประโยชน์สูงสุดก่อนที่จะแสวงหาทรัพยากร วัตถุดิบหรือสิ่งของ  
ต่าง ๆ จากภายนอกโดยคำนึงถึงสถานภาพและศักยภาพของตนเองไม่มากเกินไป จนฟุ่มเฟือย
และไม่น้อยเกินไปจนขาดแคลน ใช้ทรัพยากรอย่างมีเหตุผล มัธยัสถ์ รู้คุณค่าพร้อมทั้งดูแลรักษา 
และนํากลับมาใช้ใหม่ หรือใช้ซ้ำถ้าทำได้ ซึ่งการกระทำทุกอย่างต้องอาศัยความรอบรู้ ความ
รอบคอบมีสติในการวางแผนและตัดสินใจและต้องอยู่บนพื้นฐานของคุณธรรม จริยธรรมอันดี
งามที่ถูกที่ควร ซึ่งประกอบด้วย 1) การรู้จักพอประมาณ 2) การแบ่งปั่น 3) การเสียสละเพื่อ
ส่วนรวม 4) การรู้จักประหยัด 5) การพึ่งพาตนเอง 

4. องค์ประกอบ คือ การดำเนินชีวิตบนพื้นฐานของทางสายกลางและความไม่ประมาท
ใช้ชีวิตบนความไม่ฟุ ่มเฟือย โดยคำนึงถึงความพอประมาณ ความมีเหตุผลและการสร้าง
ภูมิคุ้มกันที่ดีให้แก่ตนเอง ต่อการกระทบใด ๆ อันเกิดจากการเปลี่ยนแปลงทั้งภายนอกและ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 226 

  

ภายในตลอดจนการใช้ความรู้และคุณธรรมเป็นพื้นฐานในการดำเนินชีวิต โดยหลักสำคัญ คือ 
สติปัญญาความอดทน ความซื่อสัตย์สุจริต และความเพียรซึ่งเป็นรากฐานแห่งความสุขในการ
ดำเนินชีวิตอย่างแท้จริง มีภูมิคุ้มกันในตัวที่ดี และปรับตัวเพื่ออยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข  
ซึ่งประกอบ 1) การมีความพอประมาณ 2) การมีเหตุมีผล 3) การมีภูมิคุ้มกันทางสังคม 4) การมี
ความรอบรู ้5) การมีคุณธรรม 

5. หลักธรรมสนับสนุน คือ หลักเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ ที่มุ่งให้มนุษย์จำกัดหรือ
ความอยาก หรือความต้องการของตนเองแทนการกระตุ้นตัณหาหรือความอยาก เพื่อให้เกิด
การบริโภคมากขึ้น (บริโภคนิยม) เนื่องจากพระพุทธศาสนาเห็นว่าความต้องการของมนุษย์นั้น
ไม่มีขีดจำกัด แต่ขณะเดียวกันทรัพยากรมีขีดจำกัด เมื่อไม่ประหยัดสิ่งเหล่านั้นก็จะหมดสิ้นไป
ในที่สุด การปฏิบัติตนตามหลักเศรษฐกิจพอเพียงจึงต้องหันมาแก้ไขที่ตนเองก่อน จำกัดความ
อยากความต้องการ ให้รู้จักพอดี ไม่บริโภคเกินความพอดี หรือตกเป็นทาสของวัตถุ เศรษฐกิจ
มัชฌิมาหรือเป็นหลักคำสอนที่เป็นหัวใจที่สำคัญ ซึ่งหลักธรรมในพระพุทธศาสนาในใช้ในการ
ดำเนินชีวิต ได้แก่ 1) หิริโอตตปัปะ 2) มรรค 8 3) สัปปุริสธรรม 7 4) สังคหวัตถุ 4 5) อิทธิบาท 
4 เป็นต้น หลักธรรมทางพุทธศาสนาบูรณาการทางเศรษฐกิจ คือ หลักเศรษฐกิจสายกลาง หรือ 
เศรษฐกิจมัชฌิมาหรือเป็นหลักคำสอนที่เป็นหัวใจที่สำคัญ หรือคุณค่าทางจริยธรรมอยู่ตรงที่
การดำรงชีวิต ด้านการหาเลี้ยงชีพอย่างถูกต้องเรียกว่า สัมมาอาชีวะ หรือสัมมาเศรษฐกิจ  
ซึ่งเป็นคำแล้วแต่จะเรียกใช ้

ดังนั ้นจากข้างต้นจึงสรุปได้ว่าเป็นแนวทางในการปฏิบัติเพื ่อให้อยู ่ในสังคมอย่าง 
มีความสุขลดการแย่งชิงทรัพยากรอันมีอยู่อย่างจำกัดมาเพื่อตอบสนองความต้องการคือกิเลส
ของตนเองที่มีอย่างไม่จำกัด เน้นนำหลักธรรมาประยุกต์ใช้ เพื่อให้รู้จักพอมาณในการใช้สอยสิ่ง
ต่าง ๆ ตามอัตภาพที่พอจะหาได้ไม่โหยหาในสิ่งที่ตนเองไม่มี ไม่รู้สึกอิจฉาคนอื่น พอใจในของ ๆ 
ตน จากหลักหลักทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ เมื่อนำมาบูรณาการกับเศรษฐศาสตร์แล้วยิ่งทำให้
มั่นคงการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในท่ามกลางกระแสสังคมปัจจุบัน การนำเอาหลักธรรมมา
บูรณาการให้การดำเนินชีวิตประสบความสำเร็จและมีความสุขโดยการเดินสายกลางที่เรียกว่า
มัชฌิมาปฏิปทา อันเป็นข้อปฏิบัติที่พอดีกับผู้ปฏิบัติตาม 

 
บทวิเคราะห์ 

คําสอนหรือแนวคิดของพุทธศาสนาที่เรียกว่า “หลักพุทธธรรม” นี้ มีจำนวนไม่น้อย 
ที่เกี่ยวข้องหรือสามารถนํามาดัดแปลงประยุกต์ใช้กับเรื่องเศรษฐกิจ แต่เนื่องจากพุทธศาสนา
ไม่ได้แสดงแนวคิดเรื่องเศรษฐกิจไว้อย่างเป็นระบบอย่างเศรษฐศาสตร์ตะวันตก และเนื้อหาของ
พุทธธรรมก็ไม่ได้เสนอระบบอะไรไว้อย่างชัดเจน จึงนิยมถือกันว่าพุทธศาสนาไม่ได้เสนอระบบ
เศรษฐกิจเฉพาะอย่างใดอย่างหนึ่ง แต่มี “หลักการ” ที่ทางเศรษฐกิจที่สามารถนํามาประยุกต์ใช้
ได้กับระบบเศรษฐกิจประเภทต่าง ๆ พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงสนับสนุนและไม่ได้ทรงปฏิเสธระบอบ



227 | ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มีนาคม 2567)        Vol.9 No.1 (January – March 2024) 

 

การปกครองแบบใดแบบหนึ่งไว้อย่างชัดเจน แต่ทรงประทานหลักการที ่สามารถนําไปใช้  
กับระบอบการปกครองต่างๆ ได้ อย่างไรก็ตามถ้าหากเราจะนําเอาหลักคำสอนพระพุทธศาสนา 
อันว่าด้วยเศรษฐกิจมาเรียบเรียงและวิเคราะห์โดยเทียบเคียงกับเศรษฐศาสตร์ตะวันตก  
เราพอจะกำหนดรูปแบบของเศรษฐกิจตามแนวพุทธธรรมได้ว่าเป็น “ระบบเศรษฐกิจแบบ
ผสม” (mixed economic system) คล้ายกับระบบทุนนิยมที่ใช้กันจริงโดยทั่วไปในปัจจุบัน 
ที่มีลักษณะผสมเช่นกัน “หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์” เป็นหัวใจสำคัญในการนำไปสู่ประโยชน์
อันมั่นคงการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในท่ามกลางกระแสสังคมบริโภคนิยม ถือเป็นความยุ่งยาก
ลำบากอย่างยิ่ง เนื่องจากมนุษย์จำเป็นจะต้องมีการปรับตัวในด้านต่าง ๆ เพื่อให้ตนเองอยู่รอด
ซึ่งในสังคมไทยก็ไม่แตกต่างจากสังคมอื่น ๆ ทั่วโลก ที่ทุกคนจะต้องมีการปรับตัวเพื่อให้การ
ดำเนินชีวิตมีความสุข ถือเป็นความโชคดีที่สังคมไทย เป็นสังคมที่มีหลักธรรมคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาเป็นพื้นฐานที่สำคัญของการดำเนินชีวิตที่สามารถสร้างเสริมความสุขได้ ซึ่งเมื่อ
ผนวกกับการเน้นศีลธรรมและคุณค่าของมนุษย์ เราอาจเรียกระบบเศรษฐกิจแบบนี้ว่าเป็น  
“ธัมมิกเศรษฐนิยม” ก็ได้ หรืออาจเรียกได้อีกหลายชื่อแล้วแต่จะเน้นจุดใด เช่น ถ้าเน้นว่าเป็น
ระบบที่ใช้ปัญญาเป็นปัจจัยการผลิตที่สำคัญ ก็อาจเรียกว่า “ปัญญานิยม” ถ้าเน้นว่าเป็นระบบ
ที่มุ่งสร้างบุญหรือลดกิเลส ก็อาจเรียกว่า “บุญนิยม” และถ้าเน้นว่าเป็นระบบที่ยึดหลักความ
พอเพียงคล้ายกับปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ก็อาจเรียกว่า 
“เศรษฐศาสตร์พอเพียง” ก็ได้ ดังนั้นแนวคิดทางเศรษฐกิจของพุทธศาสนาจึงอาจเรียกได้หลาย
อย่าง เช่น “พุทธเศรษฐศาสตร์” “ธัมมิกเศรษฐศาสตร์” “ เศรษฐศาสตร์บุญนิยม” หรือ
“เศรษฐศาสตร์พอเพียง” ก็แล้วแต่จะเลือกจุดที่จะเน้นการให้การยอมรับกรรมสิทธิ์ในทรัพย์สิน
ของพุทธธรรมเห็นได้จากการที่พุทธธรรมยอมรับการครอบครองทรัพย์สินของปัจเจกบุคคล  
ดังปรากฏในอัคคัญญสูตรที่กล่าวถึงความเป็นมาของสังคมมนุษย์ตั้งแต่เริ่มต้นกัปจนถึงการสร้าง
บ้านเรือน การแบ่งที่นาข้าวสาลีกัน และการขโมยข้าวสาลีจนต้องมีการตกลง “ท ำสัญญา
ประชาคม” เพื่อตั้งกษัตริย์หรือราชามาดูแลความสงบเรียบร้อย และเห็นความสำคัญหรือ
ประโยชน์ของการมีทรัพย์ส่วนตัวในคําสอนเรื่องสุขของคฤหัสถ์ 4 อย่างที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้  
ในอานัณยสูตรคือ 1) สุขเกิดจากความมีทรัพย์ 2) สุขเกิดจากการใช้จ่ายทรัพย์ 3) สุขเกิดจาก
ความไม่เป็นหนี้ 4) สุขเกิดจากความประพฤติที่ไม่มีโทษ 

 
สรุป  

หลักทิฏฐธัมมิกัตถะเป็นหลักธรรมและคติปรัชญาของพระพุทธศาสนา ซึ่งความสำคัญ
ต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคลในยุคที่มีความเจริญทุก ๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นเศรษฐกิจ 
เทคโนโลยี การคมนาคม เป็นต้น ที่ตอบสนองต่อความต้องการของมนุษย์ เพราะมนุษย์คือ
ผู้สร้างความอยากหรือความปรารถนาขึ้นมาเองที่เรียกกันว่า “บริโภคนิยม” และถูกมองเรื่องดี 
กลายเป็นการก้าวข้ามคุณธรรมและจริยธรรม และเศรษฐศาสตร์ไม่เป็นศาสตร์ที่เสร็จสิ้นในตัว



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 228 

  

โดยลำพัง แต่อิงอาศัยกันกับวิทยาการด้านอื่น ๆ ในระบบความสัมพันธ์ของชีวิตและสังคม 
เศรษฐกิจตามแนวคิดของพุทธธรรมจึงสัมพันธ์กับการดำรงอยู่ของมนุษย์ซึ ่งประกอบด้วย
องค์ประกอบสำคัญ 3 อย่างที่สัมพันธ์กันคือ มนุษย์ ธรรมชาติหรือสิ่งแวดล้อม และสังคม  
พระธรรมปิฎกเห็นว่า เศรษฐศาสตร์แนวพุทธนั้นต้องสอดคล้องกับกระบวนการแห่งเหตุปัจจัย
อย่างครบวงจร การที่จะสอดคล้องกับกระบวนการแห่งเหตุปัจจัยอย่างครบวงจรก็ต้องอาศัย
ความสัมพันธ์ด้วยดีกับองค์ประกอบทุกอย่างในระบบการดำรงอยู่ของมนุษย์ องค์ประกอบ 
ทั้งสามอย่างนี้ต้องประสานกันและเกื้อกูลต่อกันในการดำรงอยู่ร่วมกันและเดินไปด้วยกัน 
หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ เป็นหัวใจสำคัญในการนำไปสู่ประโยชน์อันมั่นคงการดำเนินชีวิต
ของมนุษย์ในท่ามกลางกระแสสังคมบริโภคนิยม ถือเป็นความยุ่งยากลำบากอย่างยิ่ง เนื่องจาก
มนุษย์จำเป็นจะต้องมีการปรับตัวในด้านต่าง ๆ เพื่อให้ตนเองอยู่รอดซึ่งในสังคมไทยก็ไม่แตกต่าง
จากสังคมอื่น ๆ ทั่วโลก ที่ทุกคนจะต้องมีการปรับตัวเพื่อให้การดำเนินชีวิตมีความสุข ถือเป็น
ความโชคดีที่สังคมไทย เป็นสังคมที่มีหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นพื้นฐานที่สำคัญ
ของการดำเนินชีวิตที่สามารถสร้างเสริมความสุขได้ 
  
เอกสารอ้างอิง 
ชลวิทย์ เจียรจิตต์. (2560). ศาสนากับการพัฒนา. นนทบุรี: ดีไซน์ ดีไลท์. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). คำวัด. กรุงเทพมหานคร: เลี่ยงเซียง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2547). ธรรมนูญชีวิต (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์การศาสนา. 
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กรมศาสนา. 
พระมหาอภิพงค์ ภูริวฑฒโน (คำหงษา). (2566). เอกสารประกอบการสอนรายวิชาศาสนาเพื่อ

การพัฒนา. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราขวิทยาลัย วิทยาเขตศรีล้านช้าง. 
พระมหาอภิพงค์ ภูริวฑฺฒโน (คำหงษา). (2566). ระบบการสอนเศรษฐศาสตร์อิงหลักทิฏฐธัม

มิกัตถะ เพื่อพัฒนาคุณลักษณะอันพึงประสงค์ในการดำรงชีพพอเพียง ของนักเรียนชั้น
มัธยมศึกษาตอนต้น โรงเรียนพระปริยัติธรรมภาคตะวันออก: กรณีศึกษา โรงเรียนพระ
ปริยัติธรรมวัดโสธรวราราม. ใน ครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สำราญ อิ่มจิตต์. (2547). เศรษฐปรัชญาในพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 
Alexander H. Shand. (1990). Free Market Morality: The Political economy of the 

Austrian. London: Routledge. 
 


