
 

บทความวิชาการ 
 

พุทธศาสนากับศาสตรส์มัยใหม*่

BUDDHISM AND MODERN SCIENCE 
 

พระปลัดภราดร อภิวฑฺฒโน (เขียวเสน)*, สุปรีชา ชำนาญพุฒิพร และสุภาพ เต็มรัตน์ 
Phra Paladparadon Apiwattano (Keawsen)*, Supreecha Chamnanphuttipon and Suphap Temrat 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 
Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus, Thailand 

*Corresponding Author E-mail: phraparadparadon.2522@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเรื่องพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่  มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษา
พุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 2) วิเคราะห์พุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 3) สังเคราะห์พุทธ
ศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ ผลการศึกษาพบว่า ระบบวิชาความรู้อันเป็นระบบความรู้ในฐานะ
เป็นศาสตร์ที่แสวงหาความรู้ความเข้าใจ ที่จะช่วยชี้ช่องบอกทางเดินชีวิตมนุษย์ให้รู ้จักการ
เข้าถึงชีวิตที่ดีงามและตามสนองความอยากรู้อยากเห็นของมนุษย์ พุทธศาสนาสอนให้มนุษย์
เข้าใจถึงการกระทำของมนุษย์แต่ละคน ว่าเป็นเหตุปัจจัยให้ประสบกับทุกข์หรือสุขมากน้อย
แตกต่างกันไป ส่วนวิทยาศาสตร์มุ่งเน้นพัฒนาทักษะให้เกิดความชำนาญ และเชี่ยวชาญในการ
แสวงหาสิ่งเสพเพื่อสนองตอบต่อความอยากรู้อยากเห็น วิทยาศาสตร์สนใจเฉพาะการค้นหา
และเปิดเผยความจริง แต่ไม่ได้มุ่งแสวงหาความดี และพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม มีเป้าหมาย
การการจัดความสัมพันธ์ของคนในสังคมจะผ่านการขัดเกลาของบุคคลผู้ปฏิบัติตามหลักคำสอน
นั้น นำศาสนามาสู่การทดสอบปฏิบัติและเข้าใจหลักคำสอนผ่านประสบการณ์หยั่งรู ้ลุ ่มลึก  
ถึงรากฐานของคำสอนทางศาสนาจนที่จะเข้าไปสู่การแก้ไขปัญหาใหม่  ๆ ในระดับพื้นฐานของ
ปัญหานั้น ๆ สู่เชิงปฏิบัติการในแง่การเสนอหลักการแก้ปัญหาอย่างจริงจังหรือการเคลื่อนไหว
ทางสังคมเพ่ือเสนอหลักการในการแก้ปัญหานั้น 
คำสำคัญ: พุทธศาสนา, ศาสตร์สมัยใหม,่ สังคมไทย 
 
ABSTRACT 

The academic article on Buddhism and Modern Science has the following 
objectives: 1) to study Buddhism and modern science, 2) to analyze Buddhism 
and modern science, and 3) to synthesize Buddhism and modern science. The 

 
*
 Received October 4, 2023; Revised June 18, 2024; Accepted June 27, 2024  



122 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

results of the study found that the Knowledge system is a science that seeks 
knowledge and understanding that will help point the way in human life to know 
how to reach a good life and satisfy curiosity. Buddhism teaches humans to 
understand the actions of each human being and that it is a factor that causes 
humans to experience suffering or happiness differently. On the other hand, the 
science section focuses on developing skills to become proficient and proficient 
in seeking addictive things to satisfy curiosity. Science is only interested in 
searching and revealing the truth but not in seeking goodness. Buddhism for 
society has a goal of organizing the relationships of people in society through the 
refinement of those who follow the teachings. This is the way to bring religion to 
test, practice, and understand the doctrine through experience deep insight into 
the foundations of religious teachings to the point of solving new problems at 
the basic level of those problems, leading to action in terms of proposing 
principles to solve a severe problem or social movement to propose principles 
for solving that problem. 
Keywords: Buddhism, Modern science, Thai society 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานที่สำคัญของวัฒนธรรมไทยและการดำเนินชีวิตของคน  
ในสังคมท้ังในฐานะภูมิปัญญาดั้งเดิมของสังคมไทยและภูมิปัญญาสมัยใหม่ที่รับมาจากตะวันตก 
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันได้เห็นความพยายามของคนรุ่นก่อน ๆ ในการเลือกรับและปรับใช้
วิทยาการตะวันตก และในขณะเดียวกันนั ้นก็มีความพยายามในการรักษาภูมิปัญญาและ
วัฒนธรรมของสังคมไทยไว้พร้อม ๆ ไปกับการรับเอาภูมิปัญญาสมัยใหม่เข้ามาปรับใช้  
ให้เหมาะสมกับสังคมไทยการพัฒนาสังคมไทยสมัยใหม่จะยั่งยืนได้อย่างแท้จริง ในยุคสมัยใหม่
วัฒนธรรมวิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมอุตสาหกรรมเป็นที ่มาและเป็นรากฐานแห่งความ
เจริญก้าวหน้า แต่สิ่งที่เหมาะสมกับสังคมไทยก็คงปฏิเสธไม่ได้ว่าเป็นวัฒนธรรมแบบไทยที่มี
ความเกี่ยวข้องพระพุทธศาสนา ดังนั้นในยุคสมัยใหม่นี้ต้องการปรับเปลี่ยนให้มีความสอดคล้อง
โดยเพิ่มเติมวัฒนธรรมแบบพุทธให้เข้ามามีบทบาทสำคัญในการพัฒนาและสร้างสรรค์สังคมไทย
เพื ่อให้คนไทยเป็นคนที ่สามารถดำรงตนอยู ่ได้อย่างมีอิสรภาพมีความสุขอย่างสมดุลกับ
ธรรมชาติแวดล้อมและอยู ่ร ่วมกับชาวโลกได้อย่างมีสันติสุข ประเด็นที ่การศึกษาด้าน
พระพุทธศาสนาขยายตัวออกไปในหลายประเทศ จึงให้ชาวพุทธทั่วโลกได้หันมาสนใจและศึกษา
พระพุทธศาสนา จึงเป็นโอกาสสำคัญที่เราจะได้มองไปข้างหน้าว่า เราจะก้าวต่อไปในทิศทาง



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 123 

 

ไหน และจะกำหนดแนวทางการศึกษาพระพุทธศาสนาให้เป็นไปอย่างไร จึงจะสมสมัย และ
สอดรับกับความต้องการของกลุ่มคนเหล่านั้น (พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, 2561) 

วิวัฒนาการของสังคมไทยในอดีตมีหลักคำสอนทางพุทธศาสนาเป็นแกนในการจัด
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ ตลอดถึงมนุษย์กับธรรมชาติ หน่วยทางสังคมทำหน้าที่
ประสานกันอย่างกลมกลืนภายใต้หลักคำสอนและวัฒนธรรมเดียวกัน ปัญหาทางสังคมในยุค
สมัยใหม่มีความแปลกใหม่และสลับซับซ้อน บทบาทของพระพุทธศาสนาจึงไม่ได้มีความโดด
เด่นในแง่การตีความหลักคำสอนเพ่ือแก้ปัญหานั้น การดำเนินชีวิตตามหลักคำสอนเพ่ือขัดเกลา
ตนเองและรูปแบบประเพณีก็ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของแนวทางการนำหลักคำสอนพระพุทธศาสนา
แก้ปัญหาสังคม ในปัจจุบันพัฒนาการของสังคมโลกเคลื่อนไปทิศทางเดียวกัน (unilinear) ด้วย
แรงขับของศาสตร์สมัยใหม่ไม่ว่าจะเป็นวัตถุทุนนิยมและเสรีนิยม สังคมโครงสร้างสังคมไทยจึง  
มีความสลับซับซ้อนและปัญหาสังคมก็มีความสลับซับซ้อนตามไปด้วย สังคมจึงมีความคาดหวัง 
ให้ทุกภาคส่วนเข้ามามีส่วนในการแก้ไขปัญหา โดยเฉพาะปัญหาด้านจริยธรรมซึ่งกล่าวกันว่า
บทบาทหน้าที ่ของสถาบันทางศาสนาในเชิงสังคมเริ ่มลดลงตามความเปลี ่ยนของสังคม  
ซึ่งหมายถึงการทำหน้าที่ของพระพุทธศาสนาเพื่อแก้ปัญหาสังคมจะต้องมีความเข้มขึ้นมากขึ้น 
สถาบันทางศาสนาเป็นหน่วยหนึ่งทางสังคมเป็นทั้งผู้กระทำและถูกกระทำจากระบบโลกทุน
นิยมสะท้อนออกในหลายทิศทาง พระพุทธศาสนาส่วนหนึ่งเป็นผู้ถูกกระทำโดยการถูกดูดกลืน
เข้าไปในระบบโลกดังกล่าวมีความเป็นทางโลกเชิงวัตถุนิยม (secularization) แบบชาวโลกมาก
ขึ้น บุคลากรทางพระพุทธศาสนาบางกลุ่มหนึ่งได้แสวงหารากฐานหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา
แบบบริสุทธิ์ (fundamentalism) เฉพาะตนแบบปัจเจกนิยม และขณะเดียวกันมีบุคลากรทาง
พระพุทธศาสนากลุ่มหนึ่งได้ขัดเกลาตัวเองบนพ้ืนฐานหลักคำสอนและนำตนเองเข้าไปเกี่ยวข้อง
กับสังคมด้วยการตีความหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาผ่านประสบการณ์การปฏิบัติของตน
ต่อปัญหาใหม่ ๆ ร่วมสมัยและเสนอแนวทางในการแก้ปัญหานั้น ดังนั้นการที่ยุคสมัยได้มีการ
เปลี่ยนแปลงมีวิทยาการสมัยใหม่มากมายเข้ามีบทบาทสำคัญในการดำเนินชีวิตของคนในสังคม
พระพุทธศาสนาเองก็ต้องศึกษาและเรียนรู้เพื่อเสริมสร้างความรู้ความเข้าใจในการประยุกต์ใช้
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อเข้ามาสอดคล้องแทรกและรักษาไว้ซึ่งความเป็นอัตลักษณ์
ของสังคมไทยเรียนรู้ศาสตร์สมัยใหม่และรักษาไว้ซึ่งความเป็นวิถีพุทธพร้อม ๆ กัน 

การศึกษาพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ ไม่ใช่เป็นการศึกษาเชิงเปรียบเทียบ เพราะ
การศึกษาเปรียบเทียบเป็นเพียงการวางสิ ่งที ่เราศึกษาไว้คู ่ขนานโดยที่ไม่มีวันบรรจบกัน  
แต่การศึกษาแบบบูรณาการเป็นการนำสิ่งที่เราศึกษามาปรับแต่งผสมผสานกันจนก่อให้เกิดองค์
รวมที่สมบูรณ์ ดังนั้น การบูรณาการพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ จึงต้องมีการปรับองค์
ความรู้ทั้งสองสายให้เชื่อมโยงเข้าหากัน วิธีการศึกษาจึงทำได้โดย ประการแรก ปรับศาสตร์เข้า
หาพุทธศาสนาคือใช้พุทธศาสนาเป็นตัวตั้ง แล้วนำศาสตร์สมัยใหม่มาอธิบายเสริมพุทธศาสนา 
วิธีนี้เป็นการใช้องค์ความรู้ในศาสตร์สมัยใหม่มาอธิบายสนับสนุนพุทธศาสนาให้ดูสมสมัยและมี



124 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

เหตุผลเป็นที่ยอมรับในวงวิชาการได้มากขึ้น วิธีการนี้นิยมใช้ในนักวิชาการพุทธศาสตร์ และ 
ประการที่ 2 เป็นการปรับพระพุทธศาสนาเข้าหาศาสตร์ คือใช้ศาสตร์สมัยใหม่เป็นตัวตั้ง และ
นำหลักศีลธรรมในพุทธศาสนามาเพิ่มเติมเข้าไปในเนื้อหาของศาสตร์สมัยใหม่ ทั้งนี้เพราะ
ศาสตร์สมัยใหม่มุ ่งแสวงหาความจริงโดยไม่สนใจเรื่องศีลธรรมการนำหลักศีลธรรมในพุทธ
ศาสนาเติมเต็มให้กับศาสตร์เหล่านั้น ย่อมช่วยให้เกิดองค์รวมที่สมบูรณ์ (พระพรหมบัณฑิต 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2557) 

ประมวลได้ว่าสังคมเผชิญหน้าประเด็นปัญหาทางวิชาการหรือวิกฤติการณ์ต่าง ๆ สังคม
ไม่สามารถที่จะผลักให้เป็นภาระของศาสตร์ใดศาสตร์หนึ่งรับมือ หรือตอบโจทย์แต่เพียงลำพัง 
ด้วยเหตุนี้ พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่สาขาต่าง ๆ จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องร่วม
คิดค้น และออกแบบเครื่องมือเครื่องมือกระบวนการวิธีการที่เหมาะสม โดยการบูรณาการและ
สร้างชุดความรู้ หรือเครื่องมือแบบสหวิทยาการ เพื่อนำจุดเด่นของวิทยาการต่าง ๆ มาเป็น
ฐานรองรับโดยการสร้างแบบจำลอง อธิบายและตีความให้สอดรับกับประเด็นปัญหา และ
วิกฤติการณ์ต่าง ๆ บนสถานการณ์ที่เป็นจริง และเอ้ือต่อสถานการณ์มากยิ่งขึ้น ดังนั้นผู้เขียนจึง
มีความสนใจศึกษา พุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ โดยมีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาพุทธศาสนา
กับศาสตร์สมัยใหม่ในมิติของวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนาเพื่อสังคม เพื่อวิเคราะห์พุทธศาสนา
กับวิทยาศาสตร์และพุทธศาสนาเพ่ือสังคม และเพ่ือบูรณาการพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 
 
ความหมายและขอบเขตของพุทธศาสนา 

การศึกษาตามหลักพระพุทธศาสนา หมายถึง การฝึกฝนอบรมตนให้งอกงามใน 4 ด้าน 
ได้แก่ ด้านร่างกาย ด้านศีล ด้านจิตใจ และดา้นสติปัญญา โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้มนุษย์เป็นทั้ง
คนดีและคนเก่ง นั่นคือ สอนให้คนเรามีคุณธรรมความดีงามก่อนแล้ว จึงให้มีความรู้ความเข้าใจ
หรือสติปัญญาในภายหลังจะเห็นได้ว่า การศึกษาในพระพุทธศาสนามีหลายระดับ ตั้งแต่ระดับ
ต่ำสุดถึงระดับสูงสุด เมื่อแบ่งระดับอย่างกว้าง ๆ มี 2 ประการคือ 1) การศึกษาระดับโลกิยะ 
มีความมุ่งหมายเพื่อดำรงชีวิตในทางโลก 2) การศึกษาระดับโลกุตระ มีความมุ่งหมายเพ่ือ
ดำรงชีวิตเหนือกระแสโลก 

หลักการศึกษาทางพระพุทธศาสนา ควบคู่กับการปฏิบัติด้วยเสมอ ผู้ที่เอาแต่เรียน
อย่างเดียว โดยไม่ปรับปรุงตนให้ดีขึ้นในภาคปฏิบัติ พุทธศาสนาเรียกว่า “คนตำราเปล่า คน
คัมภีร์เปล่า” ในปัจจุบันน่าจะเรียกว่า “คนปริญญาเปล่า” และกล่าวเปรียบเทียบว่า “เหมือน
ทัพพีไม่รู้รสแกง” “เหมือนคนรับจ้างเลี้ยงโค” (ได้รับแต่ค่าจ้าง แต่ไม่ได้ดื่มนมโค) มีค่าเท่ากับ
ไม่ได้ศึกษาอย่างแท้จริง พระพุทธศาสนากำหนดองค์ประกอบของการศึกษาพระพุทธศาสนา
ออกเป็น 3 ประการคือ 

 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 125 

 

1. ปริยัติ ได้แก่ การศึกษาเล่าเรียน  
2. ปฏิบัติ ได้แก่ การนำเอาหลักการ ทฤษฎี แนวคิดจากการศึกษาเล่าเรียนมาประยุกต์ใช้

ให้เป็นแนวปฏิบัติในวิถีชีวิตของตน  
3. ปฏิเวธ ได้แก่ ผลของการปฏิบัติ เช่นได้รับความสุขในชีวิต ประสบความสำเร็จใน

ชีวิต เป็นต้น  
การศึกษาตามองค์ประกอบทั้ง 3 แล้ว ยังต้องมีส่วนประกอบอื่น ๆ ที ่สำคัญของ

การศึกษาอีกหลายประการคือ 
1. การมีความรู้ความเข้าใจในสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เพื่อประโยชน์

ในการปรับตัวในสังคมและสิ่งแวดล้อมอย่างถูกต้อง ว่าสิ่งใดควรปรับ ควรปรับอย่างไร ที่ไหน 
เป็นต้น 

2. การปรับตัวเพื่อเพิ่มพูนความสามารถในการดำรงอยู่โดย 1) พัฒนาองค์ประกอบ
ภายในทางด้านร่างกายให้มีความสามารถและความพร้อมในการดำรงอยู ่ด้วยดี เช่น ให้
เจริญเติบโตแข็งแรง มีสุขภาพดี เป็นต้น 2) พัฒนาองค์ประกอบภายในทางด้านจิตใจให้แข็ง
กลา้สามารถยิ่งขึ้น เช่น มีสติปัญญามากข้ึน มีคุณธรรมอ่ืน ๆ เช่น เมตตา กรุณา สูงขึ้น เป็นต้น 

3. การรู้จักเกี่ยวข้องสัมพันธ์ตลอดจนปรับสิ่งแวดล้อมให้เป็นประโยชน์แก่ตน โดย  
1) รู้จักเลือกเกี่ยวข้องและถือประโยชน์จากสิ่งแวดล้อมที่มีอยู่ 2) ไม่ทำลายหรือทำตนให้เป็น
อันตรายแก่สิ ่งแวดล้อมที่เกื ้อกูลแก่ชีวิต 3) ทำตนให้เกื ้อกูลแก่สิ ่งแวดล้อม เพื่อให้ตนเป็น
ส่วนประกอบอย่างหนึ่ง ซึ่งร่วมสร้างสิ่งแวดล้อมที่ดี อันเป็นประโยชน์ร่วมกัน 4) รู ้จักจัด
สิ่งแวดล้อมตา่ง ๆ และสร้างสิ่งแวดล้อมใหม่ ๆ ที่อำนวยประโยชน์แก่ชีวิต  

สรุปได้ว่าการศึกษาตามหลักพระพุทธศาสนา หมายถึง การฝึกฝนอบรมตนให้งอกงาม
ใน 4 ด้าน ได้แก่ ด้านร่างกาย ด้านศีล ด้านจิตใจ และด้านสติปัญญา โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้
มนุษย์เป็นทั้งคนดีและคนเก่ง มีความรู้ความเข้าใจในสภาวะของสิ่งทั้งหลาย ปรับตัวเพ่ือเพ่ิมพูน
ความสามารถในการดำรงอยู่ และรู้จักเกี ่ยวข้องสัมพันธ์ตลอดจนปรับสิ ่งแวดล้อมให้เป็น
ประโยชน์แก่ตน 

 
ความหมายและขอบเขตของวิทยาการสมัยใหม่ 

วิทยาการ (Sciences) หมายถึง ความรู ้แขนงต่าง ๆ เช่น ปัจจุบันวิทยาการต่าง ๆ 
ก้าวหน้าไปมาก บางทีใช้ว่า ศิลปะวิทยาการ ซึ่งคำนี้มีนัยที่สอดรับกับคำว่า “ศาสตร์” ที่หมายถึง 
ความรู้เกี่ยวกับข้อเท็จจริง และกฎที่จัดไว้อย่างเป็นระบบ ซึ่งหมายถึง ระบบวิชาความรู้  มักใช้
ประกอบหลังคำอ่ืน เช่น วิทยาศาสตร์ ประวัติศาสตร์ มนุษยศาสตร์ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) 

พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) ได้อธิบายความหมายเอาไว้ค่อนข้างจะรับกัน
ในบางประเด็นว่า “ศาสตร์ หมายถึง “ระบบการแสวงหาความรู้ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ 



126 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

และระบบวิชาความรู้ที่ได้จากวิธีการเช่นนั้น (A system of acquiring knowledge based 
on scientific method) นั่นคือ ศาสตร์จะต้องมีวิธีการแสวงหาความรู้ ซึ่งใช้วิธีการทางวิทยาศาสตร์ 
และได้องค์ความรู้มาจากวิธีการนั้น (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2553) 

รัตนะ บัวสนธ์ ให้ความหมายว่า “ศาสตร์ (Science) หมายถึง ความรู้เกี่ยวกับข้อเท็จจริง 
และกฎที่จัดไว้อย่างเป็นระบบ หรืออีกนัยหนึ่งหมายถึงสาขาวิชา หรือสาขาความรู้ต่าง ๆ หรือ
เป็นกระบวนการที่เป็นกิจกรรมของมนุษย์ที่ทำให้ได้มาซึ่งความรู้” ศาสตร์ หรือสาขาวิชาความรู้
ต่าง ๆ นั้น อาจแบ่งได้เป็น 2 กลุ่มใหญ่ ๆ คือ ศาสตร์บริสุทธิ์ (Pure Science) ที่มุ ่งศึกษา
ปรากฏการณ์ ในธรรมชาติเพ่ือให้เกิดความรู้ และศาสตร์ประยุกต์ (Applied Science) ที่ศึกษา
ปรากฏการณ์ในธรรมชาติเช่นเดียวกัน แต่มีจุดมุ่งหมายเพื่อนำความรู้ที่ได้รับมาตอบสนองความ
ต้องการและประโยชน์ของมนุษย์เป็นสำคัญ ศาสตร์นั้นจึงมีเป้าหมายสำคัญ 4 ประการ คือ  
1) เพื่อบรรยาย (Description) 2) เพื่ออธิบาย (Explanation) 3) เพื่อทำนาย (Prediction)  
4) เพื่อควบคุม (Control) (รัตนะ บัวสนธ์, 2552) 
 จากคำจำกัดความดังกล่าวข้างต้น วิทยาการหรือศาสตร์ (Science) มีความหมายโดยแบ่ง
ออกเป็น 3 ลักษณะใหญ่ คือ 1) หมายถึงข้อเท็จจริง หรือกฎที่จัดไว้อย่างเป็นระบบ 2) หมายถึง 
สาขาวิชาหรือสาขาความรู้ต่าง ๆ เช่น เศรษฐศาสตร์ สังคมวิทยา เกษตรศาสตร์ 3) หมายถึง 
กระบวนการ และกิจกรรมที่ทำให้ได้ความรู้ที่สามารถทดสอบได้ เป็นการศึกษาปรากฏการณ์ใน
ธรรมชาติ หรือสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นเพ่ือบรรยาย อธิบาย ทำนาย และควบคุม  
 สรุปการนำเสนอบทความครั้งนี้ ผู้เขียนมุ่งเน้นไปที่แง่มุมของคำว่าวิทยาการ หรือศาสตร์ที่
สอดรับกับของราชบัณฑิตยสถาน และทอมดิเก และแบรดฮาร์ทที่มุ่งเน้นสาขาวิชา และตัวความรู้ 
ว ิทยาการ หรือศาสตร์สมัยใหม่ (Modern Sciences) เช่น สังคมศาสตร์ (Social Science) 
รัฐศาสตร์ (Political Science) เศรษฐศาสตร์ (Economical Science) ซึ่งสาขาต่าง ๆ เหล่านั้น 
จะอยู่ภายใต้ศาสตร์หลักทั้ง 2 มิติ คือ วิทยาศาสตร์ และพุทธศาสนาเพื่อสังคม (พระมหาหรรษา 
ธมฺมหาโส, 2557) 
 สรุปได้ว่า วิทยาการสมัยใหม่เป็นการศึกษาความรู้และเกี่ยวกับข้อเท็จจริง และกฎที่จัด
ไว้อย่างเป็นระบบ หรืออีกนัยหนึ่งหมายถึงสาขาวิชา หรือสาขาความรู้ต่าง ๆ หรือกระบวนการ 
และกิจกรรมที่ทำให้ได้ความรู้ที่สามารถทดสอบได้ เพ่ือบรรยาย อธิบาย ทำนาย และควบคุม 
 
หลักการพระพุทธศาสนากับหลักการวิทยาศาสตร์ 

หลักการของพระพุทธศาสนากับหลักการของวิทยาศาสตร์มีทั้งส่วนที่สอดคล้อง และ
ส่วนที่แตกต่างกัน ดังต่อไปนี้ ความสอดคล้องกันของหลักการของพระพุทธศาสนากับหลักการ
วิทยาศาสตร์ 

1. ในด้านความเชื่อ (Confidence) หลักการวิทยาศาสตร์ ถือหลักว่า จะเชื่ออะไรนั้น
จะต้องมีการพิสูจน์ให้เห็นจริงได้เสียก่อน วิทยาศาสตร์เชื่อในเหตุผลไม่เชื่ออะไรลอย ๆ และ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 127 

 

ต้องมีหลักฐานมายืนยัน วิทยาศาสตร์ไม่อาศัยศรัทธาแต่อาศัยเหตุผล เชื่อการทดลองว่าให้
ความจริงแก่เราได้ แต่ไม่เชื ่อการดลบันดาลของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพราะทุกอย่างดำเนินอย่างมี
กฎเกณฑ์ มีเหตุผล และวิทยาศาสตร์อาศัยปัญญาและเหตุผลเป็นตัวตัดสินความจริง 
วิทยาศาสตร์มีความเชื่อว่า สรรพสิ่งในจักรวาลล้วนดำเนินไปอย่างมีเหตุผล มีความเป็นระเบียบ
และมีกฎเกณฑ์ท่ีแน่นอน 

2. หลักการทางพระพุทธศาสนา มีหลักความเชื่อเช่นเดียวกับหลักวิทยาศาสตร์ ไม่ได้
สอนให้มนุษย์เชื่อและศรัทธาอย่างงมงายในอิทธิปาฏิหาริย์ และอาเทศนาปาฏิหาริย์ แต่สอนให้
ศรัทธาในอนุสาสนีปาฏิหาริย์ที่จะก่อให้เกิดปัญญาในการแก้ทุกข์แก้ปัญหาชีวิต ไม่สอนให้เชื่อ
ให้ศรัทธาในสิ่งที่อยู่นอกเหนือประสาทสัมผัสเช่นเดียวกับวิทยาศาสตร์สอนให้มนุษย์นำเอาหลัก
ศรัทธาโยงไปหาการพิสูจน์ด้วยประสบการณ์ ด้วยปัญญา และด้วยการปฏิบัติดังหลักของความ
เชื่อใน หลักกาลามสูตร ทั้ง 10 ข้อ (องฺ. ทุก. 20/66/260) (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2552) นั้น 
พระพุทธองค์ทรงแนะถึงท่าทีที่ควรมีต่อแหล่งความรู้ที่เป็นความรู้เชิงประจักษ์ ความรู้ตามแนว
ตรรกะ ความรู้ที่ได้รับผ่านศรัทธาทั้งหลายว่า อย่าเพิ่งปลงใจเชื่อในทันที แต่ก็มิได้ทรงสอนให้ไม่
เชื่ออะไรเลยเพียงแต่ให้รับเข้ามาไว้แล้วตรวจสอบด้วยตนเองก่อนว่าเมื่อนามาปฏิบัติแล้วเป็น
กุศล เกื้อกูลต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตได้จริง ก็ถือว่าเป็นความจริงโดยไม่สนใจว่าจะต้องตรง
กับความเป็นจริงภายนอกหรือไม่แต่อย่างใด 

พระพุทธเจ้าตรัสถึงความเป็นจริงไว้โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้มนุษย์ตามรู้และสามารถ
ปล่อยวางและดับทุกข์ได้ในชีวิตจริง ได้แก่ หลักธรรมเรื่อง “อิทัปปัจยตา” ที่กล่าวว่า สรรพสิ่ง
ล้วนอิงอาศัยต่อเนื่องกันไปตามสาเหตุและปัจจัยซึ่งแสดงถึงความไม่มีต้นกาเนิดเดิมสุดของสิ่ง
ทั้งหลาย ความเปลี่ยนแปลงจึงเป็นสภาพที่แท้จริงของโลก หลักไตรลักษณ์สอนว่า สิ่งทั้งปวง  
ที่เราพบเห็นในชีวิตประจาวันนั้นมีลักษณะ 3 ประการคือ อนิจจัง ทุกขังและอนัตตา ในหลักกา
ลามสูตรนี้ พระพุทธเจ้ายังตรัสต่อไปว่า จะต้องรู้เข้าใจด้วยว่า สิ่งเหล่านี้เป็นกุศล หรืออกุ ศล  
ถ้ารู้ว่าเป็นอกุศล มีโทษ ไม่เป็นประโยชน์ ทำให้เกิดทุกข์ พึงละเสีย ถ้ารู้ว่าเป็นกุศล มีคุณ เป็น
ประโยชน์ เป็นไปเพ่ือความสุข ก็ให้ถือปฏิบัติ นั่นคือศรัทธาหรือความเชื่อที่ก่อให้เกิดปัญญา 

2. ในด้านความรู้ (Wisdom) ทั้งหลักการทางวิทยาศาสตร์และหลักการของพระพุทธศาสนา 
ยอมรับความรู ้ที ่ได้จากประสบการณ์ หมายถึง การที ่ตา หู จมูก ลิ ้น กาย ได้ประสบกับ
ความรู้สึกนึกคิด เช่น รู้สึกดีใจ รู้สึกอยากได้ เป็นต้น วิทยาศาสตร์เริ่มต้นจากประสบการณ์คือ 
จากการที่ได้พบเห็นสิ่งต่าง ๆ แล้วเกิดความอยากรู้อยากเห็นก็แสวงหาคำอธิบาย วิทยาศาสตร์
ไมเ่ชื่อหรือยึดถืออะไรล่วงหน้าอย่างตายตัว แต่จะอาศัยการทดสอบด้วยประสบการณ์สืบสาวไป
เรื ่อย ๆ จะไม่อ้างอิงถึงสิ ่งศักดิ ์สิทธิ ์ใด ๆ ที ่อยู ่นอกเหนือประสบการณ์และการทดลอง 
วิทยาศาสตร์แสวงหาความจริงสากล (Truth) ได้จากฐานที่เป็นความจริงเฉพาะองค์ความรู้
ในทางวิทยาศาสตร์ได้จากประสบการณ์ ความรู้ใดที่อยู่นอกขอบเขตของประสบการณ์ไม่ถือว่า
เป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์พระพุทธเจ้าก็ทรงเริ่มคิดจากประสบการณ์คือ ประสบการณ์ที่ได้



128 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

เห็นความเจ็บ ความแก่ ความตาย และที่สำคัญที่สุดคือความทุกข์ พระองค์มีพระประสงค์ที่จะ
ค้นหาสาเหตุของทุกข์ในการค้นหานี้ พระองค์มิได้เชื่ออะไรล่วงหน้าอย่างตายตัว ไม่ทรงเชื่อว่ามี
พระผู้เป็นเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใด ๆ ที่จะให้คำตอบได้แต่ได้ทรงทดลองโดยอาศัยประสบการณ์
ของพระองค์เองดังเป็นที่ทราบกันดีอยู่แล้ว 

หลักการพระพุทธศาสนาและหลักการทางวิทยาศาสตร์มีส่วนที่ต่างกันในเรื่องนี้คือ 
วิทยาศาสตร์เน้นความสนใจกับปัญหาที่เกิดขึ้นจากประสบการณ์ด้านประสาทสัมผัส (ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย) ส่วนพระพุทธศาสนาเน้นความสนใจกับปัญหาที่เกิดทางจิตใจ หลักการทาง
พระพุทธศาสนามีส่วนคล้ายคลึงกับหลักการทางวิทยาศาสตร์ในหลายประการ เช่น ในขณะที่มี
นักวิทยาศาสตร์กลุ่มหนึ่งมุ่งแสวงหาความจริงของธรรมชาติที่เรียกว่า วิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ 
(Pure Science) และมีนักวิทยาศาสตร์อีกกลุ่มหนึ่งมุ่งแสวงหาความรู้ที ่จะนำมาก่อให้เกิด
ประโยชน์ต่อมนุษย์ที่เรียกว่า วิทยาศาสตร์ประยุกต์ (Applied Science) 

หลักการพระพุทธศาสนาก็เช่นเดียวกัน พระพุทธเจ้าตรัสรู้พระสัทธรรมเพื่อสอนให้
มนุษย์เกิดปัญญา 2 ทางคือ ทางแรก สอนให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในธรรมชาติและ
ในกฎธรรมชาติ เช่น สอนให้รู้หลักอิทัปปัจจยตา หลักไตรลักษณ์ หลักอริยสัจ หลักเบญจขันธ์ 
ทางที่สองสอนให้เกิดความรู้ความเข้าใจในคุณค่าทางจริยธรรม เพื่อนำไปใช้ไปปฏิบัติให้เกดิผล
ดีต่อตนเอง ต่อสังคม และต่อธรรมชาติที่เรียกว่า ไตรสิกขา สอนให้ละเว้นความชั่ว สอนให้
กระทำความดี และสอนให้ทำจิตใจให้สงบบริสุทธิ์  

อย่างไรก็ตามหลักการพระพุทธศาสนาจะมีฐานะคล้ายกับวิทยาศาสตร์บริสุทธิ์ แต่จริย
ศาสตร์แนวพุทธไม่เหมือนกับวิทยาศาสตร์ประยุกต์ ดังท่านพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต)
แสดงความเห็นไว้ในการบรรยายเรื่อง พระพุทธศาสนาในฐานะรากฐานของวิทยาศาสตร์ตอน
หนึ่งว่า “วิทยาศาสตร์นำเอาความรู้จากกฎธรรมชาติ โดยสอนให้มนุษย์รู้จักใช้เทคโนโลยี เพ่ือ
ควบคุมธรรมชาติ ส่วนปรัชญาพุทธสอนให้มนุษย์นำสัจธรรมมาสร้างจริยธรรมเพื่อดำเนินชีวิต
ให้สอดคล้องกับธรรมชาติ สอนให้มนุษย์ใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาชีวิตและพัฒนาคุณภาพ
ชีวิต” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) 

สรุปได้ว่า ความสอดคล้องของพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ หมายถึง ระบบวิชาความรู้
อันเป็นระบบความรู้ในฐานะเป็นศาสตร์ที่แสวงหาความรู้ความเข้าใจ ที่จะช่วยชี้ช่องบอก
ทางเดินชีวิตมนุษย์ให้รู้จักการเข้าถึงชีวิตที่ดีงามและตามสนองความอยากรู้อยากเห็นของมนุษย์ 
การดำเนินชีวิตและใช้ชีวิตอย่างเป็นสุขวิทยาศาสตร์ และลักษณะของพระพุทธศาสนามีความ
สอดคล้องในส่วนของการแสวงหาความรู้ความจริงจากแหล่งความรู้ที่เป็นความรู้เชิงประจักษ์ 
ความรู้ตามแนวตรรกะ 
 
 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 129 

 

วิเคราะห์พุทธศาสนากับหลักการทางวิทยาศาสตร์ 
ความสอดคล้องและไม่สอดคล้องของพุทธศาสนาที่มีต่อศาสตร์สมัยใหม่ โดยเฉพาะ

วิทยาศาสตร์ซึ่งนับว่าเป็นศาสตร์เดียวที่เป็นจุดศูนย์กลางของการอธิบายความสมเหตุสมผลของ
สรรพสิ่งในโลกนี้ กล่าวคืออะไร ๆ ก็แล้วแต่ในยุคนี้ก็มักอธิบายเชื่อมโยงกับวิทยาศาสตร์เป็น
หลักจึงจะได้รับการยอมรับจากคนในยุคนี้ มิเว้นแม้แต่การอธิบายหลักคาสอนในศาสนาก็ต้อง
อธิบายให้เข้ากันได้กับวิธีการทางวิทยาศาสตร์เท่านั้นจึงจะได้รับการยอมรับนับถือจากศาสนิก
ชน ดังนั้น คนในยุคนี้จึงเป็นยุคที่ยอมรับอะไร ๆ ได้ง่ายมาก หากเป็นสิ่งที่สอดคล้องกับหลักการ
ทางวิทยาศาสตร์ 

ตรงกันข้าม คนในยุคนี้ก็เชื่ออะไร ๆ ได้ยากเหมือนกัน หากไม่มีความเหตุสมผลตาม
หลักวิทยาศาสตร์ที ่พวกเขาคุ ้นชิน ยิ ่งเรื ่องศาสนาด้วยแล้ว ยิ ่งเป็นเรื ่องยากที ่คนในยุค
วิทยาศาสตร์จะยอมรับได้ง่ายเหมือนยุคก่อน ๆ เพราะศาสนาโดยส่วนใหญ่จะพูดเรื่องโลกหลัง
ความตายหรือพูดเรื่องนามธรรมเป็นหลัก ซึ่งเป็นเรื่องที่วิทยาศาสตร์ไม่ยอมรับตั้งแต่เบื้องต้น
แล้ว แต่ในที่สุดวิทยาศาสตร์หรือศาสตร์สมัยใหม่ต่าง ๆ ก็ได้เดินมาถึงทางดันคือศาสตร์สมัยใหม่
ตอบโจทย์ได้แค่เพียงแก้ปัญหาภายนอกตัวมนุษย์เท่านั้น และที่ยิ่งเลวร้ายไปกว่านั้นคือศาสตร์
สมัยใหม่กลับสร้างปัญหาใหม่ขึ้นมา อย่างเช่นปัญหาสิ่งแวดล้อม ปัญหาสังคม ปัญหาการก่อ
การร้าย ปัญหามลพิษ ดังนั้น ช่องว่างที่ศาสตร์สมัยใหม่ไปไม่ถึงก็คือเรื่องภายในหรือจิตใจที่ทาง
ฝั่งศาสนาโดยเฉพาะศาสนาพุทธเชื่อว่ามีผลเป็นอย่างมากต่อความเป็นไปของสรรพสิ่ง ด้วยการ
ที่ศาสตร์สมัยใหม่สร้างปัญหาขึ้นมาเช่นนี้เอง จึงนับว่าเป็นโอกาสที่พุทธศาสนาจะได้นาหลักการ
มาเติมเต็มให้กับศาสตร์สมัยใหม่จนกลายเป็นเครื่องมือสร้างสุขและปัญญาให้กับมนุษย์มากข้ึน 
โดยทั้งพุทธศาสนาและศาสตร์สมัยใหม่ต้องมีการเชื่อมโยงระหว่างกันและกันดังนี้ (พระมหามฆวินทร์ 
ปุริสุตฺตโม, 2561) 

 
คุณค่าและความสัมพันธ์ของพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 

ศาสตร์สมัยใหม่ พระพุทธศาสนา 
ศาสตร์สมัยใหม่พัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้มี
ความฉลาดในการแสวงหาความอยู ่รอดทาง
ร่างกาย แต่ไม่สามารถทำให้มนุษย์เกิดความสุข
สงบทางจิตใจ กล่าวคือ มุ่งเน้นพัฒนาทักษะให้
เกิดความชำนาญ และเชี่ยวชาญในการแสวงหา
สิ่งเสพเพื่อสนองตอบต่อความอยากรู้อยากเห็น 
และอยากมีอยากเป็นของตัวมนุษย์เอง 

พระพุทธศาสนาจะทำให้มนุษย์เข้าใจความรู้สึก 
และความต้องการของตัวเองว่า ไม่สามารถ
แสวงหาสิ่งต่าง ๆ มาปรนเปรอเพื่อสนองตอบ
ต่อความอยากของตัวเองได้ จะทำให้มนุษย์
แสวงหาวัตถุในฐานะเป็นสิ่งจำเป็น มากกว่าการ
มุ่งเน้นแสวงหาคุณค่าเทียมจากวัตถุต่าง ๆ ที่เข้า
มายั่วยวนและหลอกล่อจิตใจของมนุษย์ทำให้
เกิดความอยากไม่มีที่สิ้นสุด 



130 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

ศาสตร์สมัยใหม่ พระพุทธศาสนา 
ศาสตร์สมัยใหม่มุ่งเน้นไปที่การแสวงหาปัญญา
อันเกิดจากการพัฒนาความรู้ และแสวงหาความ
จริง แต่สิ่งที่ขาดหายไปคือความเชื่อมั่นในการ
กระทำอันเกิดจากฐานของศีลธรรม จึงทำให้
ปัญญาที่มุ่งเน้นแสวงผลประโยชน์และความจริง
จากศาสตร์นั ้น ๆ จึงมีโอกาสละเลยศีลธรรม
คุณธรรมความดี  

พระพุทธศาสนา นำแนวคิดและความเชื่อในการ
ปฏิบ ัต ิให้เหมาะสมดีงาม ไปเติมเต ็มให้แก่ 
ปัญญาอันเกิดจากการพัฒนาความรู้เพื่อให้พลัง
อันเกิดจากการคิดหาเหตุผลมีความนุ ่มนวล 
ปัญญาที่ขาดศรัทธาจะทำให้เป็นปัญญาที่ขาด
ความสุขุมลุ่มลึก บุ่มบ่าม และยั้งคิดอย่างรอบ
ด ้าน ในขณะเด ียวก ัน ป ัญญาอ ันเก ิดจาก
การศึกษาเรียนรู ้และคิดหาเหตุผลตามกรอบ
ของวิทยาการสมัยใหม่ไม่ว่าจะเป็นวิทยาศาสตร์ 
รัฐศาสตร์ และนิติศาสตร์ หากขาดความเชื่อใน
การปฏิบัติให้เหมาะสมดีงามย่อมทำให้มนุษย์
เอารัดเอาเปรียบ แก่งแย่ง และแข็งขันซึ่งกัน
และกัน มุ่งหวังความอยู่รอดของตัวเองโดยไม่ได้
ใส่ใจต่อความสุขหรือความทุกข์ของผู้อ่ืน 

ว ิทยาการสมัยใหม่ในประเด็นท ี ่ เก ี ่ยวข้อง
วิทยาศาสตร์นั้น เป็นศาสตร์มุ ่งแสวงหาความ
ความจริง และพิสูจน์ความจริง วิทยาศาสตร์
ต้องการเรียนรู้กฎธรรมชาติและหาทางควบคุม
ธรรมชาติหรือเอาชนะธรรมชาติ วิทยาศาสตร์
พยายามแสวงหาเครื่องมือเพื่อเข้าถึงความจริง 
และเปิดเผยความจริงตามกระบวนการและ
ขั้นตอนของวิทยาศาสตร์ อย่างไรก็ตาม จุดที่
เป็นข้อกังวลซึ ่งวิทยาศาสตร์ไม่สามารถตอบ
โจทย์ได้คือ วิทยาศาสตร์สนใจเฉพาะการค้นหา
และเปิดเผยความจริง แต่ไม่ได้มุ่งแสวงหาความ
ดี 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสตร์ที ่ม ุ ่งเน้นในการ
แสวงหาความดี ความงาม และความสุขให้แก่
มน ุษย ์ ใน เช ิ งป ัจ เจก  และส ั งคมโดยรวม
พระพุทธศาสนาจึงมีความจำเป็นที่จะเข้ามาชว่ย
เต ิมเต ็มให ้ศาสตร ์หร ือว ิทยาการทั ้งหลาย
สมบูรณ์ พัฒนาทั ้งจิตภาพสมบูรณ์คู ่กับการ
พัฒนาด้านกายภาพ ในขณะเดียวกัน หากมอง 
“ความจร ิง” ในมิต ิของว ิทยาศาสตร์  และ
พระพุทธศาสนานั้น มีจุดร่วมที่สำคัญประการ
หน ึ ่ ง ค ื อ  “ความจร ิ งตามกฎเกณฑ ์ของ
ธรรมชาติ” พระพุทธศาสนามีจุดยืนที่ชัดเจนว่า 
ไม่ว่าพระพุทธเจ้าจะถือกำเนิดหรือไม่ก็ตาม 
ความจริงตามธรรมชาตินั้นเป็นสิ่งที่ปรากฏและ
มีอยู่แล้ว พระองค์เป็นเพียงผู้เข้าถึงกฎเกณฑ์
ธรรมชาติ และนำกฎเกณฑ์ดังกล่าวมานำเสนอ
แก่มนุษยชาติ 

 
 
 
 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 131 

 

แนวคิดพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม (socially engaged Buddhism) 
การนำพระพุทธศาสนาเข้าไปแก้ไขปัญหาสังคมที่เผชิญอยู่ในขณะนี้ เป็นแนวคิดที่เกิด

จากการตีความหลักคำสอน ตลอดจนบุคคลทางศาสนาดำเนินการกิจกรรมเคลื่อนไหวทาง
สังคมเพื่อนำไปสู่การแก้ไขปัญหาสังคมใหม่ ๆ นั้น ก่อให้เกิดความคลางแคลงในหมู่นักวิชาการ
ส่วนหนึ ่งถึงพื ้นฐานหลักคำสอนเดิมที ่รองรับกับแนวคิดนี ้ว ่าเป็นแนวคิดใหม่ทั ้งอรรถะ 
(ความหมาย) และพยัญชนะ (คำ) ในหมู่นักวิชาการศาสนาส่วนหนึ่ง อาจจะวิตกว่าแนวคิดนี้เป็น
แนวคิดการฟื้นฟูหลักคำสอนพระพุทธศาสนาและอาจจะเป็นการลดคำสอนที่เน้นโลกุตรธรรม
ทอนลงมาเหลือเพียงมิติทางสังคมโดยการเข้าใจทั่วไปว่าหลักคำสอนพระพุทธศาสนาแบ่ง
ออกเป็นสองส่วนหลัก ได้แก่ โลกุตรธรรมเป็นหลักคำสอนที่มีเป้าหมายเน้นการบรรลุธรรมขั้น
สูงสุด ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติด้านจิตใจภายในของปัจเจกบุคคล และโลกิยธรรม หลักคำสอนที่เป็น
หลักศีลธรรม เน้นหลักการจัดความสัมพันธ์ระหว่างกันของบุคคลในสังคมนั้นแยกออกจากกัน
อย่างเด็ดขาด ในทัศนะนี้อาจจะมองว่าแนวคิดพุทธศาสนาเพื่อสังคมอาจจะละเลยสาระหลัก
ของคำสอนของพระพุทธศาสนาที่เน้นสัจธรรมที่เป็นโลกุตรธรรมได้ 

ในทัศนะของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนาตลอดจนนักปราชญ์ทางพุทธศาสนาที่ขัด
เกลาตนเองและมีประสบการณ์ทางศาสนาหลายท่านเห็นว่า ถึงแม้แนวคิด “พระพุทธศาสนา
เพื่อสังคม” จะเป็นคำที่ถูกผลิตขึ้นใหม่ แต่ตัวเนื้อหาสาระของหลักการเป็นสิ่งมีที ่อยู่อย่าง
เพียบพร้อมในหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาและส่งถ่ายทอดแนวคิดนี ้เป็ นรูปธรรมเชิง
ประจักษ์ผ่านพระจริยวัตรของพระศาสดาที่บำเพ็ญพระมหากรุณาธิคุณต่อสรรพสัตว์เมื่อครั้ง
ทรงมีพระชนม์ชีพอยู่ได้อย่างสมบูรณ์ การเข้าใจว่าหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่แยก
ปัจเจกบุคคลและสังคมออกจากกันนั้นเป็นความเข้าใจที่ไม่สอดคล้องกับหลักการพระพุทธศาสนา
เพราะพระพุทธศาสนามีเนื้อหาที่เน้นในส่วนที่ว่าสรรพสิ่งมีความเชื่อมโยงกัน และท่านติช ฮัท 
นันฮ ์ยืนยันว่า 

“พระพุทธศาสนาเพื ่อสังคมก็คือพระพุทธศาสนา หากคุณปฏิบัติตามหลักคำสอน
พระพุทธศาสนาต่อครอบครัว สังคม นั่นแหละพระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” (หิมพรรณ รักแต่งาม, 
2556) 

 ผู้เขียนสามารถอธิบาย แนวคิด (socially engaged Buddhism) ของ ติช ฮัท นันฮ์ ให้
สอดคล้องกับศาสตร์สมัยใหม่ได้ว่า socially engaged Buddhism เป็นแนวคิดของพระพุทธศาสนา
ฝ่ายมหายานที่มีแนวคิดหลักว่า การขจัดความทุกข์ของมนุษยชาติเป็นหน้าที่ที่สำคัญของชาว
พุทธ ดังนั้นแนวคิดนี้มุ่งเน้นการช่วยขจัดความทุกข์ที่เกิดขึ้นทั้งทางกายและทางใจด้วยคำสอน
ทางพระพุทธศาสนา ดังนั้นการนำศาสตร์สมัยใหม่ที่เชื่อมโยงกับแนวคิดของท่าน ติช ฮัท นันฮ์ 
จึงจะมีลักษณะการบูรณาการที่มีสัดส่วนของการขจัดความทุกข์ทางกายที่มาจากสภาพแวดล้อม 
ความเป็นอยู่ที่มีผลกระทบทางกายภาพด้วยศาสตร์สมัยใหม่ และการขจัดความทุกข์ทางใจที่
เกิดข้ึนอันมาจากปัจจัยทางกายภาพและปัจจัยทางธรรมชาติ (เกิดแก่เจ็บตาย) ด้วยคำสอนของ



132 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

พระพุทธเจ้า และชาวพุทธ รวมถึงพระสงฆ์สามารถบริการสังคมและช่วยเหลือสังคมด้วย เพ่ือ
แสดงให้เห็นว่าพระพุทธศาสนาสามารถเข้าถึงสังคมได้ทุกลักษณะสูงสุด 

เพราะฉะนั้นแนวคิด “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” จึงอาจจะมีความหมายใหม่ในแง่
ของการใช้คำ (คำ) และการตีความหลักคำสอนเพื่อแก้ปัญหาใหม่  ๆ ทีไม่เคยมีมาก่อนเมื่อครั้ง
พระพุทธองค์ได้วางรากฐานคำสอนไว้ แต่ไม่ได้มีความหมายใหม่ในแง่เนื้อหาของหลักธรรม 
(อรรถ) หลักคำสอนที่เป็นโลกุตรธรรมที่เน้นเป้าหมายปัจเจกบุคคลและโลกิยธรรมหรือศีลธรรม
ที่มีเป้าหมายการการจัดความสัมพันธ์ของคนในสังคมจะผ่านการกล่อมเกลาของบุคคลผู้ปฏิบัติ
ตามหลักคำสอนนั้นไม่อาจจะแยกออกจากกัน การกล่อมเกลาด้วยการปฏิบัติตามหลักสอนทาง
ศาสนาระดับโลกุตรธรรมที่มีอยู่ภายในจะสะท้อนออกในรูปแบบการเคลื ่อนไหวกิจกรรม
ภายนอกด้วยการเข้าไปช่วยเหลือสังคม ท่านติช ฮัท นันฮ์ กล่าวว่า 

“การฝึกสมาธิช่วยให้แต่ละบุคคลตื่นในการกระทำของตนเองในทุกขณะ แม้การ
กระทำที่เป็นปกติในชีวิตประจำวัน ในการฝึกสมาธิอย่างเข้มข้น ผู้ปฏิบัติจะได้รับประสบการณ์
ที่เรียกว่า “ซาโตริ” (satori) อันเป็นภาษาเซ็นเรียกว่า “นิพพาน” ความเป็นอิสระจากวัฏฏะ 
(freedom from the cycle of reincarnation) การฝึกสมาธิช่วยรดน้ำเมล็ดพันธุ์แห่งความ
กรุณา” (หิมพรรณ รักแต่งาม, 2556) (ซาโตริ เป็นระดับความเข้าใจสิ่งใดสิ่งหนึ่งอย่างถ่องแท้ 
ซึ่งความเข้าใจดังกล่าวจะอ้างอิงประสบการณ์ส่วนตัวเป็นหลัก ทำให้การซาโตริของแต่ละคนจะ
มีภาวะแตกต่างกัน ดังนั้นการจะระบุโดยชัดว่า ซาโตริ คือนิพพาน ไม่สามารถทำได้ เพราะซาโต
ริ จัดเป็นการรู้แจ้งเพียงหน่วยย่อย แต่นิพพานจะต้องมาจากการรู้แจ้งของสัจธรรม หรือที่
เรียกว่าดวงตาเห็นธรรมเสียก่อนถึงเข้าสู่ภาวะนิพพานได้) 

แนวคิดพุทธศาสนาเพื่อสังคมจึงไม่แยกหลักธรรม “ระบบคิด” ออกจากคุณค่าภายใน
ด้าน “จิตใจ”ด้วยการสัมผัสได้ตลอดเวลาและนำมาได้ในชีวิตประจำวันในทุกขณะจิต การนำ
หลักพุทธธรรมเข้ามาสู่ตนแล้วสะท้อนสิ่งที่อยู่ในตนนั้นออกมาสู่สังคมข้างนอกที่เป็นไปเชิงบวก 
กระบวนการดังกล่าวดังกล่าวจึงเป็น “พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม” อยู่ในตัว  

การจัดความสัมพันธ์ทางสังคมระหว่างกันแยกออกจากกันไม่ได้กับบรมธรรมหรือโลก
กุตรธรรมที่เรียกว่านิพพาน ทีน่ี้ในโลกสมัยใหม่ (โมเดิร์น) ซึ่งเกิดในยุโรปเมื่อประมาณ 200-300 
ปีมาแล้ว เกิดในเมืองไทยประมาณร้อยปีมาแล้ว คำว่าโลกสมัยใหม่ไม่ได้แปลว่ายุคปัจจุบันอย่าง
เดียว แต่มันมีลักษณะพิเศษในทางสังคมเศรษฐกิจชนิดหนึ่ง หรือแม้แต่โลกหลังสมัยใหม่ มันไป
แยกสองส่วนนี้ของศีลธรรมออกจากกัน กระบวนการเรียนรู้ทางศีลธรรมของคนโบราณมันอยู่
ในวิถีชีวิตหรือเป็นกระบวนการชีวิต พัฒนาการของยุคอุตสาหกรรมหรือยุคทันสมัยก่อให้เกิดผล
เชิงบวกในแง่ของการการก้าวหน้าของสหวิทยาการและสติปัญญาบนฐานของการการแสวงหา
ภายใต้ขอบเขตของโลกความจริงเชิงประจักษ์ อีกด้านหนึ่งก่อให้เกิดการละทิ้งด้านคุณค่า ถึง
พอจะมีบ้างก็ขาดการ บูรณาการให้มีความเชื่อมต่อกันได้ ช่วงนี้จึงเป็นจุดเริ ่มต้นของการ
เปลี่ยนแปลงสังคมอย่างสำคัญ เริ่มจากการการลดทอนจิตใจลงเหลือเฉพาะในแง่วัตถุและความ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 133 

 

เชี ่ยวชาญเฉพาะด้านของผู ้ชำนาญการอันสอดคล้องกับระบบเศรษฐกิจแบบอุตสาหกรรม 
ปัญหาที่ตามมา (บูรกรณ์ บริบูรณ์ และวิบูลย์ แมนสถิต, 2554) 

พระไพศาล วิสาโล ได้กล่าวว่า ความเป็นไปของบุคคลใดบุคคลหนึ่งมิได้เกิดจากการ
กระทำของตนหรือบุคคลอื่นเท่านั้น หากยังเป็นผลจากปัจจัยทางสังคม เช่น ระบบ  สถาบัน 
นโยบายหรือโครงสร้างทางสังคมซึ่งไม่สามารถระบุใครคนใดคนหนึ่งเป็นผู้รับผิดชอบหรือ
กระทำได้ อาทิ ความยากจนของประชาชนอันเกิดจากนโยบายต่างของรัฐ นโยบายหรือ
โครงสร้างเหล่านี้เป็นผลผลิตของสังคม ดำรงอยู่ได้เพราะความสนับสนุนเห็นชอบของผู้คนใน
สังคม ในโลกหลังสมัยใหม่ (post-modern) หรือโลกหลังอุตสาหกรรม (post-industry)  
ที่พัฒนาการทางเศรษฐกิจ สังคมไร้เป้าหมาย (พระไพศาล วิสาโล, 2546) 

“เกิดความสับสนของสังคม การแทรกซึมของวัฒนธรรมปลีกย่อย (blip culture) และ 
ร้ายที่สุดความเสื่อมของระบบอุตสาหกรรม เหล่านี้ได้ทำลายมโนภาพเกี่ยวกับโลกของมนุษย์  
ทุกคนที่มีอยู่ในสมอง สิ่งตามมาก็คือ คนมองเห็นแต่ความวุ่นวายและทนทุกข์จากการที่ขาด
อำนาจในการควบคุมและขาดเป้าหมาย” (รจิตลักษณ์ แสงอุไร และคณะ, 2532) 

ปัญหาใหม่เชิงโครงสร้างก็ตามมา เช่น ปัญหาทำลายสิ่งแวดล้อม ปัญหาเรื่องสิทธิ
ชุมชนสิทธิมนุษยชน ปัญหาความรุนแรง ปัญหาอาชญากรรม ฯลฯ ส่งผลกระทบต่อปัจเจก
บุคคล เช่น นิยมความรุนแรง ฆ่าตัวตาย ความแปลกแยกในตนเอง ฯลฯ แนวทางการแก้ปัญหา
สังคมท่ีสลับซับซ้อนใหม ่ๆ ดังกล่าวแนวทางหนึ่งที่สำคัญก็คือ การเริ่มกลับเข้าหามิติของมนุษย์
เดิมที่ได้ถูกลดทอนลงก่อนหน้า ซึ่งก็หมายถึงการกลับเข้ามาสู่การแสวงหาคุณค่าด้านจิตใจ  
ซึ่งคำอธิบายจิตใจดังกล่าวมีเพียบพร้อมในหลักคำสอนของศาสนาและหลักคำสอนในทาง
พระพุทธศาสนาก็ถูกใช้แก้ปัญหาสังคมร่วมสมัยนั้นได้อย่างดี แต่จะแตกต่างที่สังคมสมัยก่อน
ไม่ได้สลับซับซ้อนเหมือนสังคมสมัยใหม่ อย่างไรก็ดี หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา
วางรากฐานการแก้ปัญหาของมนุษย์ทุกมิติทั้งปัญหาปัจเจกบุคคลและสังคมอย่างเป็นระบบ 
เพียงแต่ยังไม่ได้ถูกนำมาใช้อย่างเต็มที่ ทั ้งนี้เพราะบุคคลผู้สืบทอดศาสนาหรือองค์กรทาง
พระพุทธศาสนามีพัฒนาการบนฐานการได้รับผลกระทบของการเปลี่ยนแปลงของสังคมเช่นกัน 
ทำให้บุคคลที่เป็นตัวกลางระหว่างการเข้าถึงหลักคำสอนพระพุทธศาสนาและสะท้อนออกมา
แก้ปัญหาสังคมใหม่อยู่กระแสของเปลี่ยนแปลงของสังคมนั้นด้วย ซึ่งหมายถึง รากฐานการคิด
แบบลดทอนมีผลต่อสังคมแยกย่อยเป็นหน่วยเล็กหน่วยย่อยอย่างสลับซับซ้ อนมีผลต่อ 
พุทธศาสนิกชนก็จัดองค์กรทางศาสนาแยกย่อยออกเป็นหลายรูปแบบเช่นกัน มีผู ้แบ่งกลุ่ม  
พุทธศาสนิกออกเป็น 4 กลุ่มหลัก ได้แก่ “พุทธศาสนาแบบวิชาการ (academic Buddhism) 
พุทธศาสนาแบบจารีต (more Buddhism) พุทธศาสนาแบบราชการ (civic Buddhism) และ
พระพุทธศาสนาแบบกระบวนการ (movement Buddhism)” (มานพ นักการเรียน, 2545) 

สรุปได้ว่า จากการขัดเกลาตนเองด้วยการปฏิบัติตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา
ในระดับโลกุตรธรรมที่เป็นรากฐานของพระพุทธศาสนาและตีความหลักคำสอนพระพุทธศาสนา



134 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

แล้วเสนอหลักการตลอดจนอาจจะสู่การเคลื่อนไหวในรูปแบบกิจกรรมทางสังคมเพื่อแก้ปัญหา
นั้น จนก่อให้เกิดแนวคิด “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” ขึ้นในที่สุดด้วยเหตุนี้ การจะเข้าใจ
แนวคิด “พระพุทธศาสนาเพื่อสังคม” ได้อย่างถ่องแท้จึงจำเป็นต้องเข้าใจพื้นฐานหลักคำสอน
พระพุทธศาสนาที่เป็นแม่บทก่อน จึงได้วางเนื ้อหาการอธิบายดังต่อไปนี ้ 1) หลักคำสอน
พระพุทธศาสนาตามที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา หลักคำสอนนี้เป็นโลกทัศน์การมองสิ่ง
ต่าง ๆ ของพระพุทธศาสนา 2) การนำโลกทัศน์สู่ฐานจิตใจในการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์
อย่างมีเป้าหมายและนำไปสู่การปฏิบัติการการแก้ปัญหาอย่างเป็นรูปธรรมในสมัยพุทธกาลและ
สุดท้าย 3) หลักการที่เป็นหลักคำสอนนั้นถูกนำมาปฏิบัติกล่อมเกลาตนเองของพระสงฆ์ตาม
แบบอย่างศาสดาและนำไปสู่ปฏิบัติการแก้ปัญหาใหม่ ๆ กรณีหลังนี้ ท่านพุทธทาสภิกษุจึงถูก
เลือกเพื ่อเป็นกรณีตัวอย่างที ่การเคลื ่อนไหวของท่านอยู ่ขอบเขตของหลักการ “แนวคิด
พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม” กรณีหนึ่ง และจะชี้ให้เห็นการปฏิบัติการในกรณีตัวอย่างนี้เป็นกรณี
หนึ่งที่ทำได้จริงในบริบทสังคมปัจจุบัน 
 

วิธีปรับศาสตร์สมัยใหม่เข้าหาพระพุทธศาสนา 
วิชาพุทธศาสตร์ (Buddhist Studies) เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า พุทธวิทยา หรือพุทโธโลยี 

(Buddhology) วิธีการที่นิยมใช้วิธีแรกคือการบูรณาการพุทธศาสนากับศาสตร์สาขาต่าง ๆ เป็น
การใช้องค์ความรู้ในศาสตร์ทั้งหลายมาช่วยอธิบายความพระพุทธศาสนา ซึ่งจะทำให้พระพุทธศาสนา
เป็นที่ยอมรับของคนรุ่นใหม่ได้ง่ายมากขึ้น ในปัจจุบันพระพรหมคณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) เขียน
หนังสือพุทธธรรม ล้วนแต่ใช้วิธีการนี ้ในการนำเอาความรู ้จากศาสตร์และปรัชญาต่าง ๆ  
มาอธิบายคำสอนในพุทธศาสนา ตัวอย่างเช่น ในกสิภารทวาชสูตรพระพุทธเจ้าทรงใช้องค์
ความรู ้ด้านการเกษตรมาอธิบายธรรมแก่ชาวนาคนหนึ่งว่า สทฺธาพีชํตโปวุ ฺฐิปญฺญา เม  
ยุคนงฺคลํ แปลความว่า ศรัทธาเป็นเมล็ดพืช ความเพียรเป็นฝน ปัญญาเป็นแอกและไถ หิริเป็น
งอนไถ ใจเป็นเชือก สติเป็นผาลและปฎัก นี้เป็นการบูรณาการพุทธธรรมกับเกษตรศาสตร์ 
นับเป็นวิธีการอธิบายพุทธธรรมโดยใช้ศาสตร์ในยุคนั้นมาเป็นเครื่องเสริมประกอบ วิธีการบูรณา
การแบบที่ 1 ซึ่งทำให้คำสอนในพุทธศาสนาเป็นตัวตั้ง แล้วนำองค์ความรู้ในศาสตร์สมัยใหม่  
มาเป็นส่วนประกอบอธิบายเสริมเข้าไปอันจะทำให้พุทธศาสนาดูทันสมัยและเป็นที่ยอมรับได้
ง่ายสำหรับคนรุ่นใหม่ (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2553) 
 

วิธีปรับพระพุทธศาสนาเข้าหาศาสตร์สมัยใหม่ 
วิธีการนี้เป็นการปรับพุทธศาสนาเข้าหาศาสตร์สมัยใหม่ คือเป็นการใช้ศาสตร์สมัยใหม่

เป็นตัวตั้งแล้วนำหลักธรรมในพุทธศาสนามาเป็นส่วนเสริม เพ่ือช่วยให้เกิดความสมบูรณ์ด้วยมิติ
ทางศีลธรรมของศาสนา วิธีการนี้ใช้กับการศึกษาแบบธรรมประยุกต์หรือที่เรียกว่า ธรรมวิทยา
หรือธรรมโมโลยี (Dhammology) และคำว่าประยุกต์ หมายถึงการปรับใช้ประโยชน์ ดังนั้น 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 135 

 

วิธีการแบบนี้จึงเป็นการศึกษาแบบธรรมประยุกต์คือการปรับใช้ธรรมให้เข้ากับสถานการณ์ตา่ง 
ๆ โดยอาศัยศาสตร์ใหม่เป็นสะพาน วิธีการนี้นอกจากจะช่วยให้ธรรมเป็นอกาลิโกคือไม่ล้าสมัย 
เพราะสามารถปรับเข้ากับวิถีชีวิตของคนทุกยุคทุกสมัยแล้วยังจะเป็นการช่วยนำศีลธรรม
กลับมาสู่โลกใบนี้อีกด้วย ในประเด็นนี้สอดคล้องกับคำกล่าวของอัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ที่ว่า ศาสตร์
ทั้งหลายมุ่งแสวงหาความจริง แต่ไม่ได้แสวงหาความดี ศาสตร์สมัยนี้สอนคนให้เป็นคนเก่งโดย
ไม่จำเป็นต้องเป็นคนดี เพราะเขาถือว่าไม่ใช่หน้าที่ของศาสตร์สมัยใหม่ที่จะสอนศีลธรรม การ
สอนศีลธรรมเป็นหน้าที่ของศาสนา ทุกวันนี้บ้านเมืองจึงเต็มไปด้วยคนเก่งแต่ไม่ดี ก็เพราะไม่มี
การสอนศีลธรรมในศาสตร์ทั ้งหลายนั ่นเอง ดังนั ้น พระพุทธศาสนาจึงมีหน้าที ่สอนธรรม
ประยุกต์ เพ่ือใช้ควบคู่กับศาสตร์ทั้งหลายสำหรับผลิตคนที่ท้ังเก่งและดีออกสู่สังคมให้มากข้ึน 

การสอนแบบบูรณาการโดยแทรกพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์ทั ้งหลายตามวิธีที ่ 2  
นี้ จึงจำเป็นสำหรับผลิตคนที่ทั้งเก่งและดูสู่สังคม ครูสามารถสอนแทรกธรรมเมื่อสอนวิชาต่าง ๆ 
ในโรงเรียน นักเรียนก็จะได้ความรู้ในศาสตร์และข้อควรปฏิบัติตามหลักพุทธศาสนาไปพร้อม ๆ 
กันครูในโรงเรียนวิถีพุทธสามารถสอนนักเรียนให้ทำกิจกรรมต่าง ๆ อย่างมีสติและมีสมาธิ โดย
ตั้งชื ่อกิจกรรมนั้นว่า แบบพุทธ เช่น ทำสวนแบบพุทธทานอาหารแบบพุทธ ฯลฯ อย่างใน
ประเทศญี่ปุ ่นมีการสอนสอดแทรกพุทธศาสนานิกายเซนเข้ากับวิถีชีวิตคนญี่ปุ ่นได้อย่าง
กลมกลืน เขาใช้คำว่า แบบพุทธ กับกิจกรรมทุกอย่างที่ต้องทำอย่างมีสมาธิ เช่น จัดดอกไม้แบบ
เซน ทำสวนแบบเซน ชงชาแบบเซน วาดภาพแบบเซน บริหารแบบเซน ฯลฯ (พระธรรมโกศาจารย์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2553) 

ดังนั้น ในมหาวิทยาลัยสงฆ์ เช่น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัยจึงได้มีการทำหลักสูตรและสร้างรายวิชาที่มีการปรับใช้พุทธธรรมเข้า
กับศาสตร์สาขาต่าง ๆ ซึ่งเป็นการเสริมธรรมเสริมปัญญาเข้าไปในศาสตร์เหล่านั้น รายวิชา
ประเภทนี้มักลงท้ายด้วยคำว่าเชิงพุทธ หรือ แนวพุทธ เช่น สังคมวิทยาตามแนวพุทธศาสตร์ 
รัฐศาสตร์เชิงพุทธ พุทธจิตวิทยาศึกษาศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์ ฯลฯ 

 
สรุป 

การฝึกฝนอบรมตนให้งอกงามใน 4 ด้าน ได้แก่ ด้านร่างกาย ด้านศีล ด้านจิตใจ และ
ด้านสติปัญญา โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อให้มนุษย์เป็นทั้งคนดีและคนเก่ง มีความรู้ความเข้าใจใน
สภาวะของสิ่งทั้งหลาย ปรับตัวเพื่อเพิ่มพูนความสามารถในการดำรงอยู่ และรู้จักเกี่ยวข้อง
สัมพันธ์ตลอดจนปรับสิ่งแวดล้อมให้เป็นประโยชน์แก่ตน ส่วนวิทยาการสมัยใหม่เป็นการศึกษา
ความรู้และเก่ียวกับข้อเท็จจริง และกฎที่จัดไว้อย่างเป็นระบบ หรืออีกนัยหนึ่งหมายถึงสาขาวิชา 
หรือสาขาความรู้ต่าง ๆ หรือกระบวนการ และกิจกรรมที่ทำให้ได้ความรู้ที่สามารถทดสอบได้  
เพื่อบรรยาย อธิบาย ทำนาย และควบคุม ความสอดคล้องของพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 
เป็นระบบวิชาความรู้อันเป็นระบบความรู้ในฐานะเป็นศาสตร์ที่แสวงหาความรู้ความเข้าใจ ที่จะ



136 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (เมษายน – มิถุนายน 2567)        Vol.9 No.2 (April – June 2024) 

 

ช่วยชี้ช่องบอกทางเดินชีวิตมนุษย์ให้รู้จักการเข้าถึงชีวิตที่ดีงามและตามสนองความอยากรู้อยาก
เห็นของมนุษย์ การดำเนินชีวิตและใช้ชีวิตอย่างเป็นสุข พุทธศาสนาสอนให้มนุษย์เข้าใจถึงการ
กระทำของมนุษย์แต่ละคน ว่าเป็นเหตุปัจจัยให้ประสบกับทุกข์หรือสุขมากน้อยแตกต่างกันไป 
ส่วนวิทยาศาสตร์พัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้มีความฉลาดในการแสวงหาความอยู่รอดทาง
ร่างกาย วิทยาศาสตร์ และลักษณะของพระพุทธศาสนามีความสอดคล้องในส่วนของการ
แสวงหาความรู้ความจริงจากแหล่งความรู้ที่เป็นความรู้เชิงประจักษ์ ความรู้ตามแนวตรรกะ 

ส่วนการเชื่อมต่อพุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่นั้นใช้วิธีการที่เรียกว่า การบูรณาการ 
ซึ่งหมายถึงการรวมกันเป็นกลุ่มก้อนจนกลายเป็นเนื้อเดียวกัน หรือการนำสิ่งที่แยกกันมา
รวมกันเข้าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันจนเกิดองค์รวม วิธีการบูรณาการมี 2 วิธีคือการปรับศาสตร์
สมัยใหม่เข้าหาพุทธศาสนา และการปรับพุทธศาสนาเข้าหาศาสตร์สมัยใหม่ โดยที่มหาวิทยาลัย
สงฆ์ เช่น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้นำ
แนวคิดการบูรณาการมาเป็นหลักการสำคัญในการจัดการศึกษาปัจจุบัน โดยมีคำว่าแบบพุทธ
หรือเชิงพุทธเข้าต่อท้ายของหลายศาสตร์ เช่น สังคมวิทยาตามแนวพุทธศาสตร์ รัฐศาสตร์เชิงพุทธ 
การจัดการเชิงพุทธ พุทธจิตวิทยาศึกษาศาสตร์ตามแนวพุทธศาสตร์ ฯลฯ เพราะในขณะที่สังคม
เผชิญหน้าประเด็นปัญหาทางวิชาการ หรือวิกฤติการณ์ต่าง ๆ สังคมไม่สามารถที่จะผลักให้เป็น
ภาระของศาสตร์ใดศาสตร์หนึ่งรับมือ หรือตอบโจทย์แต่เพียงลำพัง ด้วยเหตุนี้ พระพุทธศาสนา
กับวิทยาการสมัยใหม่สาขาต่าง ๆ จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องร่วมคิดค้น และออกแบบเครื่องมือ
เครื่องมือกระบวนการวิธีการที่เหมาะสม โดยการบูรณาการ และสร้างชุดความรู้ หรือเครื่องมือ
แบบสหวิทยาการ เพ่ือนำจุดเด่นของวิทยาการต่าง ๆ มาเป็นฐานรองรับ โดยการสร้างแบบจำลอง 
อธิบายและตีความให้สอดรับกับประเด็นปัญหา และวิกฤติการณ์ต่าง ๆ บนสถานการณ์ที่เป็นจริง 
และเอ้ือต่อสถานการณ์มากยิ่งขึ้น 

 
เอกสารอ้างอิง 
บูรกรณ์ บริบูรณ์ และวิบูลย์ แมนสถิต. (2554). รูปแบบการนำตนเองเข้าไปผูกพันกับชุมชนของ

พระสงฆ์ในการแก้ไขปัญหาสังคม. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2553). วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์

สมัยใหม่. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2550). พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ 

(พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2557). วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์

สมัยใหม่. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระไพศาล วิสาโล. (2546). พระพุทธศาสนาไทยในอนาคต. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิสดศรีสฤดิ์วงศ์. 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 137 

 

พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. (2561). พุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่. วารสารปัญญา, 25(1), 1-13. 
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2557). พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่: ตัวแบบวิธีวิทยาว่า

ด้วยพุทธบูรณาการและพุทธสหวิทยาการ. เรียกใช้เมื ่อ 10 กันยายน 2566, จาก 
http://center.mcu.ac.th/site/articlecontent_desc.php?article_id=1733&art
iclegroup_id=278 

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2552). พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี พร้อมอรรถกถา (ชุด 91 เล่ม) 
พระไตรปิฎก อรรถกถาแปล ฉบับครบรอบ 200 ปี แห่งราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์ 
พุทธศักราช 2525 (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มานพ นักการเรียน. (2545). พระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

รจิตลักษณ์ แสงอุไร และคณะ. (2532). คลื่นโลกที่สาม. กรุงเทพมหานคร: อินหยาง. 
รัตนะ บัวสนธ์. (2552). ปรัชญาวิจัย. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: 

นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 
หิมพรรณ รักแต่งาม. (2556). การวิเคราะห์การตีความหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาของ ติช 

นัท ฮันห์. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

 


