
 

บทความวิชาการ 
 

การส่งเสรมิวัฒนธรรมแห่งสติ: ความสมดลุระหว่างชีวิตและการทำงาน  
ค้นหาความสงบภายในด้วยหลักพุทธธรรมของบุคลากร 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย* 
THE PROMOTION OF MINDFULNESS CULTURE: BALANCING LIFE  

AND WORK, SEEKING INNER PEACE THROUGH BUDDHIST PRINCIPLES 
AMONG PERSONNEL OF MAHAMAKUT BUDDHIST UNIVERSITY 

MAHAVAJIRALONGKORN CAMPUS 
 

พระราชเมธีวชิรดิลก (ไพจิตร อุตฺตมธมฺโม)*, อาทิตย์ ชูชัย, ณฐภัทร อยู่มือง,  
อารดา ฉิมมากูร และธีรพงษ์ แหวนเพ็ชร 

Phra Rajmethiwachiradilok (Paijit Uttamthammo)*, Artit Choochai, Nathapat Yumuang,  
Arada Chimmakun and Teerapong Wanpetch 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University Mahavajiralongkorn Rahavidyaraya Campus, Thailand 

*Corresponding Author E-mail: paijitsakong@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีเจตจำนงเพื่อต้องการสะท้อนความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน 
ในสังคมปัจจุบันเพราะความสมดุลนี้ส่งผลต่อความสุขและความเป็นอยู่ของบุคคลทั้งในด้านทาง
สุขภาพร่างกายและจิตใจ ดังนั้น การที่เราสามารถทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพพร้อมกับการ
รักษาความสุขสมบูรณ์ของชีวิตส่วนตัว ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงานได้ ไม่เพียงแค่
เป็นคำพูดที่เอ้ือยเอ่ยถึงความสุขและความสำเร็จของเราในทุกด้านของชีวิตเท่านั้น แต่เป็นความ
ฉลาดในอารมณ์และการมีสติสัมปชัญญะในตน มีกมลแห่งธรรมจึงเป็นปัจจัยที ่สำคัญ 
ที่จะพิจารณาถึงความสมดุลระหว่างการทำงานและชีวิตส่วนตัวเพื่อให้ได้คุณภาพชีวิตที่ดีที่สุด 
ความสมดุลแห่งชีวิตและการทำงานสะท้อนหมุดหมายถึงซึ่งการปรับสมดุลระหว่างเวลาที่ใช้  
ในการทำงานและเวลาที่ใช้ในกิจกรรมทางส่วนตัว  การจัดการองค์กรสมัยใหม่ในการสร้าง
องค์กรแห่งความสุขจะต้องสร้างสมดุลของการทำงานให้เกิดขึ้นเพื่อขับเคลื่อนองค์กรสู่การเป็น
องค์กรคุณภาพ โดยอาศัยภาวะผู้นำที่ต้องร่วมกันขับเคลื่อนสุขภาวะที่สมบูรณ์ 4 ด้านคือ  
1) ร่างกายคือ การประกอบสัมมาชีพ ความปลอดภัยในการทำงานหรือสภาพแวดล้อมของการ

 
* Received June 6, 2024; Revised November 12, 2024; Accepted December 21, 2024 



172 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

ทำงานมีความปลอดภัยต่อชีวิตและทรัพย์สิน 2) จิตใจ คือมีสติ ความสงบ ความงาม และความดี 
ยึดมั่นในหลักธรรมของพุทธศาสนา 3) สังคม คือสังคมสัมพันธ์มีการสร้างความสัมพันธ์ร่วมกัน
ในองค์กร การสร้างสังคมยุติธรรมและสร้างสังคมสันติสุข มีการประนีประนอม การแก้ไขปัญหา
อย่างมีประสิทธิภาพ และ 4) ปัญญาคือการส่งเสริมให้บุคลากร คิดเป็น ทำเป็น และแก้ปัญหาเป็น 
คำสำคัญ: การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติ, ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน, หลักพุทธธรรม 
 
ABSTRACT 

This article aims to reflect on the balance between life and work in 
today's society because this balance affects the happiness and well -being of 
individuals, both physically and mentally. Therefore, the ability to effectively 
work while maintaining personal well-being is not just a concept that speaks to 
our happiness and success in all aspects of life. It is also about having self -
emotional intelligence and mindfulness. A virtuous mind is a crucial factor to 
consider when considering the balance between work and personal life to 
achieve the highest quality of life. The balance of life and work reflects the 
need to adjust the balance between times spent working and time devoted to 
personal activities. In creating a culture of happiness, modern organizationa l 
management must foster a balanced work environment to drive the organization 
toward becoming a quality organization. This relies on collaborative leadership 
to promote holistic well-being in four dimensions: (1) Physical - ensuring 
occupational health and safety, (2) Mental - cultivating mindfulness, tranquility, 
and ethical principles, (3) Social - fostering positive relationships, promoting 
fairness, and creating a peaceful community, and (4) Intellectual - empowering 
individuals to think, act, and solve problems effectively. 
Keywords: Promotion of Mindfulness Culture, Balancing Life and Work, Buddhist 
Principles  
 
บทนำ 

ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน (work-life balance) เป็นประเด็นที ่มี
ความสำคัญอย่างมากในสังคมปัจจุบัน เรามักพบว่า ความสมดุลในด้านนี้ส่งผลต่อความสุขและ
ความเป็นอยู่ของบุคคลทั้งในด้านทางสุขภาพร่างกายและจิตใจ เช่น การทำงานที่ได้ค่าตอบแทน
สูง แต่สุขภาพกายและสุขภาพจิตย่ำแย่ การทำงานที่เหนื่อยกาย แต่มีความสุขทางจิตใจ เป็นต้น 
ดังนั้น การที่เราสามารถทำงานอย่างมีประสิทธิภาพพร้อมกับการรักษาความสุขสมบูรณ์ของ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 173 

 

ชีวิตส่วนตัว จึงมีความสำคัญเป็นอย่างมาก ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงานไม่เพียงแค่
เป็นคำพูดที่เอ้ือยเอ่ยถึงความสุขและความสำเร็จของเราในทุกด้านของชีวิตเท่านั้น แต่เป็นความ
ฉลาดในอารมณ์และการมีสติสัมปชัญญะในตน (emotional intelligence and mindfulness) 
มีกมลแห่งธรรมจึงเป็นปัจจัยที่สำคัญที่จะพิจารณาถึงความสมดุลระหว่างการทำงานและชีวิต
ส่วนตัวเพ่ือให้ได้คุณภาพชีวิตที่ดีที่สุด ความสมดุลแห่งชีวิตและการทำงานสะท้อนหมุดหมายถึง
ซึ่งการปรับสมดุลระหว่างเวลาที่ใช้ในการทำงานและเวลาที่ใช้ในกิจกรรมทางส่วนตัว นอกจากนี้ 
ยังรวมถึงการเรียนรู้และการพักผ่อนที่มีความสำคัญในการพัฒนาทักษะและคุณภาพชีวิต   
การรักษาความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงานช่วยเพิ่มความสุขและความพึงพอใจในชีวิต
ช่วยลดความเครียดและเสริมสร้างสุขภาพที่ดีทั้งทางกายและจิตใจ  การเตรียมตัวทั้งทางกาย
และใจเพื่อรักษาความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน เราควรมีการเตรียมตัวทั้งทางกายและ
ใจ โดยการดูแลสุขภาพทั้งทางกายและจิตใจ การให้เวลาสำหรับการพักผ่อนเป็นสิ่งสำคัญ 
ในการรักษาความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน เพราะจะช่วยลดความเหน็ดเหนื่อย
เมื่อยล้าและเสริมสร้างพลังงานให้กับเราในการทำงานต่อไป 
 
ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน (work-life balance) 

ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน (work-life balance) นับว่าเป็นประเด็น 
ที่ได้รับความสนใจในสังคมปัจจุบัน โดยเฉพาะในโลกที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ในทาง 
พุทธศาสนามีแนวทางที่ชัดเจนในการนำเสนอหลักการเพื่อให้เกิดความสมดุลระหว่างการ
ทำงานและชีวิตส่วนตัว แนวทางนี้เน้นการดำรงชีวิตด้วยสติ การพิจารณาและความพอเพียง 
เป็นส่วนสำคัญในการนำพาชีวิตไปสู ่ความสุขและความสงบ พุทธศาสนามีคำสอนถึงหลัก
“มัชฌิมาปฏิปทา” หรือ “ทางสายกลาง” ที่เป็นการดำเนินชีวิตแบบหลีกเลี่ยงความสุดโต่ง 
ในทุกด้านของชีวิต การทำงานและการใช้ชีวิตส่วนตัวเป็นส่วนหนึ่งที่ต้องจัดการให้สมดุล ไม่ให้
มากหรือน้อยจนเกินไป ซึ ่งการปฏิบัติเช่นนี ้จะช่วยให้บุคคลสามารถลดความเครียดและ 
เพ่ิมความสุขในชีวิตของตนได้ สังคมในยุคปัจจุบันสมัยใหม่ที่มีวิวัฒนาการแบบก้าวกระโดดของ
เทคโนโลยีสารสนเทศนั้น การดำรงชีวิตที่สมดุลระหว่างชีวิตส่วนตัวและการทำงาน (work-life 
balance) เป็นประเด็นที่ได้รับความสนใจมากขึ้น ความเจริญก้าวหน้าทางด้านเทคโนโลยีและ
การเชื่อมต่อที่รวดเร็วทำให้ผู้คนสามารถทำงานได้ทุกที่ทุกเวลา ส่งผลให้เส้นแบ่งระหว่างการ
ทำงานและเวลาส่วนตัวไม่ชัดเจน ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน มีบริบทที่สะท้อนถึง
สถานการณ์ที่บุคคลสามารถจัดการเวลาของตนเองได้อย่างมีประสิทธิภาพระหว่างหน้าที่การ
งานและความต้องการส่วนตัว หลายครั้งต้องทำงานในเวลาส่วนตัวหรือในบางกรณีชีวิตส่วนตัว
ก็แทรกแซงงาน การสร้างสมดุลจึงเป็นสิ ่งจำเป็นเพื ่อป้องกันปัญหาสุขภาพจิตและเพ่ิม
ประสิทธิภาพการทำงาน (Greenhaus & Beutell, 1985) และปัจจัยที่ส่งผลต่อความสมดุล
ระหว่างชีวิตและการทำงานประกอบด้วย (1) เทคโนโลยี (technology) การเชื่อมต่อที่ไม่สิ้นสุด



174 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

ทำให้ผู้คนรู้สึกว่าต้องทำงานตลอดเวลา ซึ่งเป็นปัจจัยที่ทำให้เกิดความเครียดและความเหนื่อยล้า 
(Derks & Bakker, 2010) 2) การบริหารเวลา (time management) การจัดการเวลาไม่ดีอาจ
ทำให้ชีวิตไม่สมดุล โดยเฉพาะในกรณีท่ีต้องทำงานหลายหน้าที่ (Allen et al, 2000) 3) วัฒนธรรม
องค์กร (corporate culture) วัฒนธรรมที่ส่งเสริมการทำงานหนักโดยไม่คำนึงถึงเวลาส่วนตัว 
อาจเป็นอุปสรรคสำคัญต่อความสมดุล (Kossek et al., 2011) ส่วนแนวทางในการสร้างสมดุล
ระหว่างชีวิตและการทำงานมีองค์ประกอบที่สำคัญคือ 1) การจัดการเวลาอย่างมีประสิทธิภาพ 
การจัดตารางเวลาที่ชัดเจนและการตั้งเป้าหมายที่สามารถบรรลุได้จะช่วยให้บุคคลสามารถ
จัดการทั้งงานและชีวิตส่วนตัวได้ดีขึ้น (Covey, 1989) 2) การตั้งขอบเขตที่ชัดเจน การแยกงาน
และเวลาส่วนตัวอย่างชัดเจนจะช่วยลดความเครียดและเพิ่มความพึงพอใจในชีวิต (Ashforth 
et al., 2000) และ 3) การสนับสนุนจากองค์กร การสร้างนโยบายที่ส่งเสริมความสมดุลระหว่าง
ชีวิตและการทำงาน เช่น การให้วันหยุดหรือเวลาทำงานที่ยืดหยุ่นจะเป็นประโยชน์ต่อพนักงาน
หรือองค์กร (Peters et al, 2009) ดังนั้น ความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงานเป็นประเด็น
ที่ซับซ้อนที่ต้องการถึงการจัดการที่รอบคอบ การประยุกต์ใช้แนวทางเหล่านี้จะช่วยให้บุคคล
สามารถสร้างสมดุลที่ดีขึ้น ซึ่งจะส่งผลดีต่อสุขภาพจิตและประสิทธิภาพการทำงาน 
 
การสร้างองค์กรแห่งความสุขด้วยหลกัพุทธธรรม 

ในสังคมปัจจุบันมีการแข่งขันและความกดดันในที ่ทำงานมีแนวโน้มเพิ ่มส ูงขึ้น  
การสร้างองค์กรที่มีความสุขเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อส่งเสริมทั้งประสิทธิภาพการทำงานและความ
เป็นอยู่ที่ดีของพนักงาน สำหรับการสร้างองค์กรแห่งความสุขด้วยหลักพุทธธรรมตามหลักพุทธ
ศาสนา มีหลักธรรมที่สามารถนำมาใช้ในการสร้างองค์กรแห่งความสุขอย่างยั่งยืน บทความนี้จะ
นำเสนอวิธีการนำหลักพุทธธรรมมาใช้ในการสร้างองค์กรที ่มีความสุข โดยเน้นถึงการนำ
หลักธรรมต่าง ๆ เช่น สติ สมาธิ และปัญญา มาประยุกต์ใช้ในการบริหารและพัฒนาบุคลากร ดังนี้ 

1. สติ (mindfulness) การตระหนักรู้ในปัจจุบัน 
สติ (mindfulness) หมายถึง การตระหนักรู้ในสิ่งที่เกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ ซึ่งเป็น 

สิ่งสำคัญในการดำเนินชีวิตและการทำงาน การนำสติมาใช้ในองค์กรช่วยให้พนักงานสามารถ
จัดการกับความเครียดและปัญหาที่เกิดขึ ้นได้อย่างมีประสิทธิภาพ สติยังช่วยให้พนักงาน
สามารถทำงานได้อย่างมีสมาธิและลดการเกิดข้อผิดพลาดในการทำงาน (Kabat-Zinn, 2003) 
การฝึกสติสามารถทำได้ผ่านการฝึกสมาธิหรือการเจริญภาวนาในชีวิตประจำวัน ตัวอย่างเช่น 
การนำกิจกรรมการฝึกสติมาใช้ในที่ทำงาน เช่น การทำสมาธิช่วงเช้าหรือก่อนเริ่มประชุม ซึ่งช่วย
ให้พนักงานมีสมาธิและพร้อมที่จะทำงานได้อย่างเต็มที่ (Gelles, D., 2015) 

2. สมาธิ (meditation) การมีจิตที่ม่ันคง 
สมาธิ (meditation) เป็นการฝึกฝนจิตให้มั่นคงและสามารถจดจ่อกับงานที่ทำได้อย่าง

ต่อเนื ่องในองค์กร สมาธิช่วยให้พนักงานสามารถทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพและลด



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 175 

 

ความเครียด สมาธิยังเป็นพื้นฐานในการพัฒนาปัญญาและการตัดสินใจที่ถูกต้อง (Harvey, 
2013) การนำสมาธิมาใช้ในองค์กรสามารถทำได้ผ่านการสร้างสภาพแวดล้อมที่สงบและ
เอื้ออำนวยต่อการทำงาน เช่น การจัดที่ทำงานให้มีความเป็นระเบียบ การสร้างวัฒนธรรม  
ที่ส่งเสริมการทำงานเป็นทีม และการฝึกสมาธิในที่ทำงาน ซึ่งทั้งหมดนี้ช่วยส่งเสริมการมีสมาธิ
และการทำงานที่มีประสิทธิภาพ (Wallace & Shapiro, 2006) 

3. ปัญญา (wisdom) ความฉลาด การรู้เท่าทัน และการตัดสินใจที่ถูกต้อง 
ปัญญา (wisdom) ในพุทธศาสนาหมายถึงการรู้เท่าทันสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง ซึ่ง

เป็นสิ่งสำคัญในการตัดสินใจและการแก้ไขปัญหาในองค์กร การนำปัญญามาใช้ในองค์กรช่วยให้
ผู ้นำและพนักงานสามารถตัดสินใจได้อย่างมีเหตุผลและไม่ยึดติดกับความรู้สึกหรืออารมณ์
ชั่วคราว (Rahula, 1974) องค์กรที่ส่งเสริมการพัฒนาปัญญาอาจสร้างกิจกรรมหรือโปรแกรม
ฝึกอบรมที่เน้นการพัฒนาทักษะในการคิดวิเคราะห์และการแก้ไขปัญหา นอกจากนี้ การสร้าง
วัฒนธรรมองค์กรที่เปิดกว้าง (open culture) สำหรับความคิดเห็นที่หลากหลายและการ
วิพากษ์วิจารณ์อย่างสร้างสรรค์ก็เป็นสิ่งที่ช่วยเสริมสร้างปัญญาในองค์กรได้ (Brown, 2015) 

4. เมตตาและกรุณา (Kindness and Compassion) การดูแลและเอาใจใส่ต่อผู้อื่น 
เมตตาและกรุณา (kindness and compassion) เป็นหลักธรรมสำคัญในพุทธศาสนา

ที่เน้นการดูแลและเอาใจใส่ต่อผู้อื่น การนำหลักธรรมนี้มาใช้ในองค์กรช่วยสร้างบรรยากาศที่เอ้ือ
ต่อการทำงานร่วมกันและส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีในท่ีทำงาน การแสดงเมตตาต่อพนักงาน เชน่ 
การรับฟังปัญหา การให้คำปรึกษา และการสนับสนุนในการพัฒนาตนเอง ทำให้พนักงานรู้สึกว่า
ตนเองมีคุณค่าและเป็นส่วนสำคัญขององค์กร (Salzberg, 2002) องค์กรสามารถสร้าง
วัฒนธรรมเมตตาและกรุณาได้ผ่านการจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมการช่วยเหลือกัน เช่น กิจกรรม
อาสาสมัคร หรือการสร้างระบบการให้คำปรึกษาและการสนับสนุนในที่ทำงาน ซึ่งช่วยให้พนักงาน
มีความสัมพันธ์ที่ดีและสร้างบรรยากาศการทำงานที่มีความสุข (Dalai Lama & Cutler, 2003) 
ดังนั้น การนำหลักพุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ในองค์กรเป็นวิธีการที่มีประสิทธิภาพในการสร้าง
องค์กรแห่งความสุข หลักธรรมเหล่านี้ไม่เพียงแต่ช่วยเสริมสร้างจิตใจของพนักงาน แต่ยังช่วย
พัฒนาองค์กรให้มีประสิทธิภาพและยั ่งยืนมากขึ ้น ในโลกที ่การแข่งขันและความกดดัน 
มีแนวโน้มสูงขึ้น การสร้างองค์กรที ่มีความสุขด้วยหลักพุทธธรรมเป็นสิ ่งที่ทุกองค์กรควร
พิจารณาและนำมาใช้ 

5. แนวคิดองค์กรแห่งความสุข 
องค์กรแห่งความสุข (happiness organization) เป็นแนวคิดที่มุ ่งเน้นการสร้าง

สภาพแวดล้อมการทำงานที่ส่งเสริมความสุขและความพึงพอใจของพนักงาน โดยเชื ่อว่า
ความสุขในการทำงานเป็นปัจจัยสำคัญที่ส่งผลต่อประสิทธิภาพและความสำเร็จขององค์กร 
แนวคิดนี้สอดคล้องกับทฤษฎีต่าง ๆ ที่เน้นการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ โดยเฉพาะในด้านการ
ส่งเสริมความเป็นอยู ่ที ่ด ีและการสร้างวัฒนธรรมองค์กรที ่ให้ความสำคัญกับคุณค่าและ



176 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

ความหมายของงานที่ทำ (Fisher, 2010) องค์ประกอบขององค์กรแห่งความสุขควรมีลักษณะร่วม
ดังนี้ คือ 1) วัฒนธรรมองค์กรที่ดี วัฒนธรรมองค์กรที่ให้ความสำคัญกับความร่วมมือ ความเป็น
ธรรมและการให้เกียรติระหว่างพนักงาน มีบทบาทที่สำคัญมากในการสร้างความสุขในองค์กร 
2) การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ การส่งเสริมและพัฒนาความสามารถของพนักงานอย่างต่อเนื่อง 
เช่น การฝึกอบรมและการศึกษา ช่วยให้พนักงานรู้สึกว่าตนเองมีคุณค่าและสามารถเติบโตได้ใน
องค์กร 3) ความสมดุลระหว่างงานและชีวิตส่วนตัว การสร้างสมดุลระหว่างงานและชีวิตส่วนตัว 
เช่น การจัดให้มีเวลาทำงานที่ยืดหยุ่นหรือการสนับสนุนด้านสุขภาพจิต ช่วยให้พนักงานรู้สึก 
มีความสุขและสามารถทำงานได้อย่างเต็มประสิทธิภาพ และ 4) การมีส่วนร่วมของพนักงาน  
ซึ่งเป็นการเปิดโอกาสให้พนักงานมีส่วนร่วมในการตัดสินใจและมีอิทธิพลต่อการดำเนินงานของ
องค์กร ช่วยสร้างความรู้สึกมีส่วนร่วมและความภาคภูมิใจในองค์กร (Lyubomirsky et al., 
2005) และองค์กรที่มีพนักงานที่มีความสุขมีแนวโน้มที่จะมีประสิทธิภาพการทำงานสูงขึ้น  
มีอัตราการลาออกที่ลดลงและมีการสร้างนวัตกรรมใหม่ ๆ ที่ตอบสนองความต้องการของตลาด
ได้ดีขึ้น นอกจากนี้ องค์กรที่ส่งเสริมความสุขยังสามารถสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกั บลูกค้าและ
ชุมชนโดยรอบ ซึ่งเป็นปัจจัยที่ช่วยส่งเสริมความยั่งยืนขององค์กรในระยะยาว (Seligman, 
2011) 

6. หลักพุทธธรรมว่าด้วยความสุข (สังคหวัตถ)ุ 
สังคหวัตถุมี 4 ประการ ได้แก่ 1) ทาน คือ การให้ 2) ปิยวาจา คือ การพูดจาด้วยคำที่

อ่อนโยนและน่าฟัง 3) อัตถจริยา คือ การประพฤติตนเพ่ือประโยชน์แก่ผู้อ่ืน และ 4) สมานัตตตา 
คือ การปฏิบัติตนด้วยความเสมอภาค สิ่งเหล่านี้เป็นวิธีการที่จะช่วยผูกใจคนอ่ืน ไม่ว่าจะเป็นคน
ที่ยังไม่เคยมีความสัมพันธ์มาก่อน หรือคนท่ีเคยรักใคร่นับถือกันอยู่แล้ว ให้มีความสนิทสนมและ
ความสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้นยิ่งขึ้น ดังเช่นข้อความเดิมจากพระไตรปิฎกที่กล่าวว่า “การให้ (ทาน) 
วาจาที่น่ารัก (ปิยวาจา) ความประพฤติที่เป็นประโยชน์ (อัตถจริยา) และความสม่ำเสมอใน
ธรรม (สมานัตตตา) เป็นธรรมเครื่องสงเคราะห์โลก เปรียบเสมือนสลักเพลาที่ควบคุมรถไม่ให้
แล่นไปตามทางที่ผิด ถ้าธรรมเหล่านี้ไม่มีอยู่ ความเคารพหรือการบูชาจากบุตรต่อบิดามารดาก็
จะไม่เกิดขึ้นเลย แต่เพราะบัณฑิตเห็นคุณค่าของธรรมเครื่องสงเคราะห์เหล่านี้ พวกเขาจึงเป็นที่
ยกย่องและสรรเสริญในสังคม” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย, 2539) และกล่าวโดยทั่วไปสังคหวัตถุ
ก็คือเทคนิควิธีทำให้คนรักหรือมนต์ผูกใจคน (magic to bind people's hearts) นั่นเอง มี
หลักการปฏิบัติทั้งหมด 4 ประการ ดังนี้  
 1. ทาน คือ การให้ ได้แก่ การเสียสละ การเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ การแบ่งปันช่วยเหลือกัน
ด้วยสิ่งของการให้ทานให้เพ่ือขจัดกิเลส เช่น การบริจาคทานแก่นสมณชีพราหมณ์ ผู้ทรงศีลเพ่ือ
ขจัดความโลภหรือความตระหนี่ เป็นการชำระจิตใจให้สะอาด ยกระดับจิตใจให้สูงขึ้น และการ
ให้เพ่ือสงเคราะห์หรือเพ่ือยึดเหนี่ยวน้ำใจคนอ่ืน 
 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 177 

 

2. ปิยวาจา ได้แก่ การพูดคำสุภาพ อ่อนหวานเพื่อให้เกิดความสมานสามัคคี 
3. อัตถจริยา หมายถึง การปฏิบัติที่มุ่งเน้นการช่วยเหลือและสร้างประโยชน์ให้แก่ผู้อ่ืน 

ทั้งในกลุ่มเล็ก ๆ และในสังคมวงกว้าง หลักธรรมข้อนี้สอนให้บุคคลพัฒนาตนในสองด้าน  
คือ การทำตนให้เป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืน และการกระทำสิ่งที่ส่งผลดีแก่ส่วนรวม 

4. สมานัตตตา (การวางตนเสมอต้นเสมอปลาย) หมายถึง การวางตัวให้เหมาะสม  
มีความหมายในสองประการ ได้แก่ 1) การวางตัวที่สอดคล้องกับฐานะที่ตนมีในสังคมโดย
ปรับตัวให้เหมาะสมและสามารถรักษาความเสมอต้นเสมอปลายตามฐานะนั้น ๆ 2) การปฏิบัติ
ต่อผู้อื่นอย่างเท่าเทียม โดยไม่เอารัดเอาเปรียบ ร่วมรับรู้และแก้ไขปัญหาในสังคมร่วมกัน ทั้งใน
ยามสุขและทุกข์ เพื่อสร้างความเป็นธรรมและความสามัคคีในสังคม  (พระพรหมคุณาภรณ์ 
ป.อ.ปยุตฺโต, 2555) 

องค์กรแห่งความสุขด้วยหลักพุทธธรรมควรจะดำเนินการบริหารจัดการตามแนวคิด
สมัยใหม่ โดยผสมผสานแนวคิดองค์กรแห่งความสุขเข้ากับนวัตกรรมและเทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลง
ไปอย่างรวดเร็ว ทั้งนี้ องค์กรควรสังเคราะห์สิ่งเหล่านี้เข้ากับหลักพุทธธรรมเพ่ือสร้างเป็นองค์กร
ที่มีความสุขโดยยึดถือหลักพุทธธรรมเป็นสำคัญ การบริหารวัฒนธรรมองค์กร (organizational 
culture หรือ corporate culture) เป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างความเชื่อ ทัศนคติ สมมติฐาน 
และคุณค่าหรือค่านิยมร่วมกันภายในองค์กรเพ่ือให้การทำงานร่วมกันเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ
และสามารถบรรลุผลสำเร็จตามเป้าหมายขององค์กร การสร้างสมดุลในการทำงานภายใน
องค์กรควรครอบคลุมทั้ง 4 ด้าน ดังนี้ 

1. กาย (human) การประกอบอาชีพที่เหมาะสม ความปลอดภัยในที่ทำงาน สภาพแวดล้อม
ที่ปลอดภัยต่อชีวิตและทรัพย์สิน รวมถึงการมีสุขภาพกายที่แข็งแรงและมีสวัสดิการด้านสุขภาพ
สำหรับทั้งตนเองและครอบครัว 

2. จิต (mind) การมีสติ ความสงบ ความงาม และความดี โดยยึดมั่นในหลักธรรมของศาสนา 
3. สังคม (social) การสร้างความสัมพันธ์ภายในองค์กรและระหว่างองค์กร การสร้าง

เครือข่ายความร่วมมือ การสร้างสังคมเข้มแข็ง การช่วยเหลือและสนับสนุนซึ่งกันและกัน การใช้
จ่ายอย่างพอเพียง การใช้เหตุผล การสร้างสังคมที่มีความยุติธรรม ความเสมอภาค และโอกาส
ในการทำงาน รวมถึงการสร้างแรงจูงใจและขวัญกำลังใจให้แก่บุคลากรในองค์กร เพื่อสร้าง
สังคมสันติสุข (peaceful society) ที่มีการประนีประนอม (compromise) และการแก้ไข
ปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ 

4. ปัญญา (wisdom) การส่งเสริมให้บุคลากรคิดเป็น ทำเป็น แก้ปัญหาได้ มีอิสระและ
ได้รับความไว้วางใจในการทำงาน มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ และสร้างสังคมแห่งการเรียนรู้เพ่ือ
พัฒนานวัตกรรมใหม่ ๆ และการตัดสินใจตามศักยภาพในหน้าที่ความรับผิดชอบ เพ่ือขับเคลื่อน
องค์กรไปสู่ความเป็นเลิศในอนาคต 



178 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

นอกจากนี้ การสร้างความสุขในที่ทำงานควรยึดหลักความสุขพื้นฐาน 8 ประการ 
(HAPPY 8) ซึ่งตอบสนองความต้องการของมนุษย์ในหลายมิติ โดยใช้หลักพุทธธรรม เช่น พรหม
วิหาร 4 เป็นหลักธรรมประจำใจ เพื่อให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตได้อย่างประเสริฐและบริสุทธิ์ 
รวมถึงเป็นแนวทางในการปฏิบัติของผู้บริหารและการอยู่ร่วมกับผู้อื่นอย่างมีความสุข  กล่าวได้
ว่า องค์กรแห่งความสุข (organization of happiness) ที่ใช้หลักพุทธธรรมในการบริหาร
จัดการ ควรปรับใช้แนวคิดการจัดการสมัยใหม่โดยการผสมผสานกับนวัตกรรมและเทคโนโลยี 
เพื่อสร้างความเปลี่ยนแปลงที่เหมาะสมและสร้างสรรค์องค์กรแห่งความสุขตามหลักพุทธธรรม 
การบริหารวัฒนธรรมองค์กรจึงควรสนับสนุนการสร้างความเชื่อ ทัศนคติ สมมติฐาน และ
ค่านิยมร่วมกัน ซึ่งจะเป็นรากฐานสำคัญในการสร้างความสัมพันธ์และความร่วมมือภายใน
องค์กร (cooperation) ทำให้การปฏิบัติงานมีประสิทธิภาพและสามารถบรรลุผลสำเร็จตาม
เป้าหมายที่องค์กรตั้งไว้ สอดคล้องกับ Ferell ที่กล่าวถึงคุณภาพชีวิตและการสร้างสมดุลในการ
ทำงานในองค์กรแห่งความสุข ควรครอบคลุมทั้ง 4 ด้าน ดังนี้ 1) บริบทด้านร่างกาย คือ การมี
สภาพแวดล้อมในการทำงานที่มั่นคงและปลอดภัย เพื่อส่งเสริมสุขภาพที่ดีทั้งทางร่างกายและ
จิตใจของพนักงาน 2) บริบทด้านจิตใจ คือ การมีเป้าหมายในการทำงานที่นำไปสู่ความสำเร็จ
และความพึงพอใจ พร้อมทั้งยึดมั่นในหลักธรรมของศาสนา เพ่ือสร้างสันติสุขในใจของพนักงาน 
3) บริบทด้านสังคม คือ การสร้างความสัมพันธ์ที ่ดีและการได้รับการสนับสนุนจากเพื ่อน
ร่วมงานและผู้บริหาร เพื่อสร้างสังคมที่สงบสุขและการช่วยเหลือกันในการแก้ไขปัญหาอย่าง  
มีประสิทธิภาพ และ 4) บริบทด้านปัญญา: การส่งเสริมการพัฒนาตนเอง จิตวิญญาณ และการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ เพื่อสร้างนวัตกรรมใหม่และแก้ไขปัญหาได้อย่างมีประสิทธิภาพ ส่งเสริมให้
พนักงานมีความมั่นใจในการทำงานและการตัดสินใจตามศักยภาพในหน้าที่ที่ได้รับมอบหมาย 
ดังนั้น การสร้างความสุขในที่ทำงานควรมุ่งเน้นการสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อสุขภาพทั้งกาย
และใจ การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีภายในองค์กร และการสนับสนุนการพัฒนาตนเองและการ
เรียนรู้อย่างต่อเนื่อง เพื่อให้สมดุลแห่งความสุขทั้ง 4 ด้านเกิดขึ้นอย่างสมบูรณ์และยั่งยืนใน
องคก์ร (Ferell & Rivera, 1995) 
 
การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติ (promoting a culture of mindfulness) 

การพัฒนาจริยธรรมเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่งต่อปัจจุบันและอนาคต (the developing 
ethics is extremely important for the present and the future) เนื่องจากจริยธรรม
เป็นหลักแห่งความประพฤติที่ดีที่สุด เป็นเกี่ยวกับมาตรฐานแห่งการปฏิบัติที่ถูกต้องและเป็นที่
ยอมรับในสังคม บางครั้งจริยธรรมถูกใช้แทนคำว่าคุณธรรมหรือศีลธรรม เนื่องจากมีความหมาย
เหมือนกันในแง่ของความดีและสมบูรณ์ จริยธรรมเป็นระบบความเชื่อที่กำหนดแนวทางการ
กระทำที่ถูกต้องและมีคุณค่าในชีวิตประจำวันของบุคคลและสังคม การปฏิบัติตามหลัก
จริยธรรมจะเชื่อถือว่าเป็นการกระทำที่ดีและเหมาะสมและจะได้รับการยกย่องจากสังคม 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 179 

 

ในทางกลับกัน การละเมิดจริยธรรมอาจทำให้ได้รับการตำหนิหรือโทษตามกฎหมายและจาก
สังคม (วีระกิตติ์ เอกอัครวิจิตร และคณะ, 2566) กล่าวได้ว่าจริยธรรมเป็นระบบความเชื่อ 
ที่กำหนดแนวคิดเก่ียวกับสิ่งที่สังคมถือว่าถูกต้องและดีงาม ซึ่งส่งผลต่อพฤติกรรมของบุคคลตาม
บทบาทท่ีพวกเขาดำรงอยู่ จริยธรรมบอกถึงแนวทางในการปฏิบัติว่าดีหรือไม่ดี ถูกหรือผิด และ
สิ่งที่ควรหรือไม่ควรทำ เมื่อบุคคลปฏิบัติตามจริยธรรม เขาจะได้รับการยกย่องจากสังคม  
แต่หากละเมิดจริยธรรม เขาอาจถูกตำหนิหรือลงโทษ ดังนั้น การศึกษาจริยธรรมในสังคมหนึ่ง 
ๆ สามารถทำได้โดยการวิเคราะห์ขนบธรรมเนียม ประเพณี หลักศีลธรรม หรือปรัชญาที่สังคม
นั้นยึดถือ การสนทนาเกี่ยวกับจริยธรรมในสังคมมักเน้นไปที่คุณธรรมที่บุคคลควรมี หน้าที่ของ
บุคคล ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล หลักปฏิบัติทางสังคม และวิธีการแก้ไขปัญหาหรือปรับปรุง
สังคม สำหรับการเมืองการปกครองนั้น เกี่ยวข้องกับการใช้อำนาจบังคับให้เป็นไปตามกฎหมาย 
การตัดสินใจหรือกำหนดนโยบายเพ่ือแก้ปัญหาของสังคม รวมถึงการจัดสรรทรัพยากรและสิ่งที่
มีคุณค่าในสังคม เช่น อำนาจ ตำแหน่งหน้าที่ ความมั่งคั่ง เกียรติยศ และทรัพยากรอื่น ๆ ทั้งนี้
เพ่ือให้เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อยและความเจริญก้าวหน้าของสังคมโดยรวม 

1. การสร้างสติเพ่ือรักษาความสัมพันธ์ในองค์กร 
สติ (mindfulness) เป็นแนวคิดสำคัญในพุทธศาสนาที ่เน้นการมีความรู ้สึกตัว 

ในปัจจุบันขณะ โดยสติเป็นพื้นฐานในการเจริญปัญญาและการบรรลุถึงความสงบในจิตใจ  
การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติในสังคมจึงเป็นการนำหลักการของสติมาประยุกต์ใช ้ใน
ชีวิตประจำวัน ซึ ่งสามารถสร้างความเป็นอยู ่ที ่ดีขึ ้นทั ้งในระดับบุคคลและสังคมโดยรวม  
ในพระพุทธศาสนา สติเป็นหนึ่งในองค์ประกอบของอริยมรรคมีองค์แปด ซึ่งเป็นหนทางสู่การ
หลุดพ้นจากทุกข์ การเจริญสติช่วยให้บุคคลมีความตื่นรู้ในปัจจุบันขณะ ลดความฟุ้งซ่านและ
การตัดสินใจที่ผิดพลาด นอกจากนี้ สติยังช่วยส่งเสริมให้เกิดความเมตตาและกรุณาต่อผู ้อ่ืน  
โดยการฝึกสติเป็นประจำช่วยให้บุคคลสามารถรับมือกับสถานการณ์ที่ยากลำบากได้อย่างมีสติ
และความเยือกเย็น (Kabat-Zinn, 1994) การนำวัฒนธรรมแห่งสติมาปรับใช้ในองค์กรและ
สถาบันการศึกษาสามารถส่งผลดีต่อประสิทธิภาพการทำงานและการเรียนรู้ การฝึกสติสามารถ
ช่วยลดความเครียดและเพ่ิมสมาธิในการทำงาน โดยในหลายองค์กร การจัดอบรมหรือกิจกรรม
การฝึกสติเป็นส่วนหนึ่งของนโยบายการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ (Shapiro et al., 2007)  
ในสถาบันการศึกษา การนำสติมาประยุกต์ใช้ในการเรียนการสอนสามารถช่วยให้นักเรียนและ
นักศึกษามีสมาธิในการเรียนและมีความเข้าใจในบทเรียนที่ลึกซึ้งมากขึ้น นอกจากนี้  การฝึกสติ
ย ังช ่วยพัฒนาทักษะทางอารมณ์และสังคม ทำให้น ักเร ียนสามารถปรับตัวได้ด ีก ับการ
เปลี่ยนแปลงและความท้าทายที่เผชิญในชีวิตประจำวัน (Schonert-Reichl & Roeser, 2016) 
การฝึกสติในชีวิตประจำวันสามารถทำได้ง่าย ๆ โดยการนำสติไปใช้ในกิจกรรมที่ทำเป็นประจำ 
เช่น การรับประทานอาหาร การเดิน หรือการทำงานบ้าน การฝึกสติในกิจกรรมเหล่านี้ช่วยให้
บุคคลสามารถดำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่าและมีความสุขในทุกขณะ (Thich Nhat Hanh, 1991) 



180 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

นอกจากนี้ การฝึกสติยังสามารถนำไปสู่การพัฒนาจิตใจให้มีความสงบและปล่อยวางจากความ
ทุกข์ การปฏิบัติสมาธิและสติเป็นวิธีหนึ่งที่ได้รับความนิยมในการเจริญสติและปัญญาในพุทธศาสนา 
โดยการนั่งสมาธิและการสังเกตลมหายใจเป็นวิธีพื ้นฐานที่สามารถทำได้ทุกคนและทุกเวลา 
(Goleman, 1988) ดังนั้น การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติในสังคมปัจจุบันเป็นการนำหลักการ
ของพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต เพื่อให้บุคคลสามารถมีความสุขและสงบใน  
ทุกสถานการณ์ การฝึกสติช่วยลดความเครียด เพิ่มสมาธิ และเสริมสร้างคุณธรรมในจิตใจ 
นอกจากนี้ การนำวัฒนธรรมแห่งสติมาใช้ในองค์กรและสถาบันการศึกษายังสามารถส่งผลดี  
ต่อประสิทธิภาพการทำงานและการเรียนรู้ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน 

2. การสร้างสติเพ่ือรักษาความสัมพันธ์ของบุคลากรภายในองค์กร 
มุมมองเกี่ยวกับการสร้างสติเพื่อรักษาความสัมพันธ์ของบุคลากรภายในองค์กรสรุป

ประเด็นได้ว่า การทำงานในองค์กร ไม่ว่าจะเป็นองค์กรขนาดใหญ่หรือเล็ก การสร้างความสัมพันธ์
ที่ดีระหว่างบุคลากรภายในองค์กรเป็นสิ่งที่มีความสำคัญอย่างยิ่ง เนื่องจากมีผลกระทบโดยตรง
ต่อประสิทธิภาพการทำงานและคุณภาพของการบริการที่องค์กรสามารถมอบให้แก่ลูกค้า  
การบริหารบุคลากรภายในองค์กรให้มีความสัมพันธ์ที่ดีนั้น สามารถนำหลักการเจริญสติในทาง
พระพุทธศาสนามาเป็นเครื่องมือสำคัญ ในการสร้างบรรยากาศที่ส่งเสริมความเข้าใจและความ
เคารพซึ่งกันและกัน การเจริญสติช่วยให้บุคลากรมองเห็นคุณค่าของบุคคลอ่ืน ๆ ภายในองค์กร 
มีความสามารถในการแก้ไขข้อขัดแย้งอย่างสร้างสรรค์ และสนับสนุนการทำงานเป็นทีม  
ซึ่งทั้งหมดนี้จะส่งเสริมการพัฒนาและความก้าวหน้าในหน้าที่การงานของบุคลากรได้อย่างดี
เยี ่ยม การสร้างสภาพแวดล้อมการทำงานเชิงบวกภายในองค์กรนั ้นมีความสำคัญในการ
เสริมสร้างความสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้นและเชื่อมโยงระหว่างบุคลากร การประยุกต์ใช้หลักการเจริญ
สติในการทำงานจึง เป็นแนวทางที ่ม ีค ุณค่า เพราะนอกจากจะช่วยให้เกิดการพัฒนา
ความสัมพันธ์แล้ว ยังส่งเสริมให้บุคลากรสามารถปฏิบัติงานได้อย่างมีประสิทธิภาพและ  
มีความสุขในหน้าที่ของตนเอง การสร้างสติในการรักษาความสัมพันธ์ของบุคลากรภายใน
องค์กรจึงเป็นสิ่งที่จำเป็นและควรให้ความสำคัญ โดยสามารถประกอบด้วยบริบทอย่างน้อย 5 
ส่วน คือ 

1. การใช้สติในการพูดคุย การตระหนักรู้ถึงคำพูดและวิธีการสื่อสาร ทำให้สามารถ
สื่อสารอย่างสร้างสรรค์และลดความขัดแย้งท่ีอาจเกิดข้ึน 

2. การรู้จักระวังความคิด การมีสติในการคิดและระวังไม่ให้ความคิดที่ไม่สร้างสรรค์
เกิดข้ึน ส่งผลให้การตัดสินใจและการกระทำเป็นไปในทางท่ีดีและเป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม 

3. การใช้สติเพื่อการสื่อสารอย่างเปิดเผยและตรงไปตรงมา การสื่อสารที่โปร่งใสและ
จริงใจช่วยเสริมสร้างความเชื่อมั่นและความไว้วางใจระหว่างบุคลากรในองค์กร 

4. การฝึกให้รู้จักการทำงานร่วมกัน การมีสติในการทำงานร่วมกันช่วยให้เกิดความ
ร่วมมืออย่างมีประสิทธิภาพและลดความขัดแย้งที่อาจเกิดข้ึนจากการทำงานเป็นทีม 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 181 

 

5. การสร้างความเชื่อมั่น การใช้สติในการสร้างความเชื่อมั่นในตนเองและผู้อื่น ทำให้
บุคลากรในองค์กรมีความมั ่นใจในการทำงานและสามารถทำงานร่วมกันได้อย่างราบรื่น   
(พระครูสุทธิวรญาณ (ภักดี เขมธโร) และคณะ, 2565) 

การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในองค์กรต้องใช้เวลาและความพยายามอย่างต่อเนื่อง  
แต่การลงทุนในด้านนี้ถือเป็นการลงทุนที่คุ้มค่าเสมอ เพราะจะช่วยลดระยะห่างระหว่างบุคลากร
ในทุกฝ่ายขององค์กร ไม่ว่าจะเป็นฝ่ายบริหาร ฝ่ายปฏิบัติการ หรือฝ่ายอื ่น ๆ ความสัมพันธ์ 
ที่แข็งแรงและเชื่อมโยงกันเป็นเครือข่ายที่มีความรักใคร่กลมเกลียวกันนั้น จะเป็นแรงบันดาลใจ
และกระตุ้นให้เกิดการทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพมากข้ึน นอกจากนี้การเสียสละตนเอง
เพื่อประโยชน์ขององค์กรและการใส่ใจกับบุคคลรอบข้าง ยังช่วยสร้างความเชื่อมั่นและความ
ไว้วางใจในกันและกัน เชื่อได้ว่าผลลัพธ์ที่ได้จากความสัมพันธ์ที่ดีนี้จะเป็นความสำเร็จขององค์กร
โดยรวม ทำให้เกิดภาพลักษณ์ที ่ดีและเพิ่มประสิทธิภาพให้กับองค์กรในการเดินหน้าไปสู่
ความสำเร็จในอนาคต 

จากที่กล่าวมาสะท้อนให้เห็นว่า การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติ (mindfulness culture) 
ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เป็นแนวทางที ่เน้นการสร้างสภาพแวดล้อมในการทำงาน  
ที่บุคลากรมีสติรู ้ตัวตลอดเวลา ทั้งในด้านความคิด การกระทำ และการปฏิสัมพันธ์กับผู้อ่ืน  
วัฒนธรรมแห่งสติช่วยให้บุคลากรสามารถจัดการกับความเครียด ลดความขัดแย้ง และเสริมสร้าง
ความร่วมมือในทีมงานได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ยังส่งเสริมให้บุคลากรมีความคิด
สร้างสรรค์ การตัดสินใจที่ดีขึ้น และความพึงพอใจในการทำงาน ซึ่งทั้งหมดนี้นำไปสู่การพฒันา
ทรัพยากรมนุษย์ที่มีคุณภาพและยั่งยืน ซึ่งสาระสำคัญของการส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติในการ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์มีความครอบคลุมประเด็นดังนี้ คือ 1) การพัฒนาความตระหนักรู้ 
ในตนเอง: วัฒนธรรมแห่งสติช่วยให้บุคลากรมีความตระหนักรู้ในตนเอง รู้จักควบคุมอารมณ์ 
และมีความเข้าใจในความคิดและความรู้สึกของตนเอง ทำให้สามารถปรับตัวกับสถานการณ์ต่าง 
ๆ ในการทำงานได้อย่างเหมาะสม 2) การส่งเสริมสุขภาพจิตและร่างกาย วัฒนธรรมแห่งสติ
ส่งเสริมการฝึกสติเป็นประจำช่วยลดความเครียดและเพิ่มความยืดหยุ่นในการจัดการกับความ
ท้าทายที่เกิดขึ้นในการทำงาน บุคลากรที่มีสุขภาพจิตดีจะมีประสิทธิภาพในการทำงานสูงขึ้น
และมีความสามารถในการแก้ไขปัญหาได้ดียิ ่งขึ ้น 3) การพัฒนาความสัมพันธ์ที ่ด ีในทีม 
วัฒนธรรมแห่งสติส่งเสริมการสื่อสารที่เปิดเผยและจริงใจ รวมถึงการรับฟังอย่างตั้งใจทำให้
ความสัมพันธ์ระหว่างเพื่อนร่วมงานดีขึ้น ซึ่งส่งผลให้การทำงานเป็นทีมมีประสิทธิภาพมากขึ้น 
4) การเสริมสร้างความคิดสร้างสรรค์และนวัตกรรม วัฒนธรรมแห่งสติส่งเสริมบุคลากรที่ฝึกสติ
เป็นประจำมีแนวโน้มที่จะมีความคิดสร้างสรรค์มากขึ้น เพราะมีความสามารถในการมองเห็น
ปัญหาและโอกาสจากมุมมองที่หลากหลาย และ 5) การส่งเสริมการเรียนรู้และพัฒนาอย่าง
ต่อเนื่อง วัฒนธรรมแห่งสติสนับสนุนให้บุคลากรมีการพัฒนาตนเองอยู่เสมอ ทั้งด้านความรู้ 



182 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

ทักษะ และทัศนคติ ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ให้มีคุณภาพ เกิดการรับรู้  
มีความเข้าใจ และนำไปประยุกต์ใช้ให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงขององค์กรและสังคม 
 
สรุป 

การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติเชิงพุทธศาสนามุ่งเน้นการนำหลักธรรมของพระพุทธศาสนา
มาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันเพื่อให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตด้วยความรู ้สึกตัว รู ้ทันต่อ
เหตุการณ์ และปล่อยวางจากความทุกข์ การเจริญสติเป็นหัวใจสำคัญที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติมีความ
สงบในจิตใจ เพ่ิมพูนปัญญา และส่งเสริมความเมตตากรุณาต่อผู้อ่ืน ในบริบทสังคมปัจจุบัน การ
ฝึกสติไม่เพียงแต่ช่วยให้บุคคลมีความสุขในชีวิตส่วนตัวเท่านั้น แต่ยังส่งเสริมการทำงานอย่าง  
มีประสิทธิภาพ และการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับคนรอบข้าง การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติ  
ในองค์กรและสถาบันการศึกษาเป็นการสร้างสังคมที่เต็มไปด้วยความเข้าใจและความร่วมมือ 
อันจะนำไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองและความยั่งยืนของสังคมในภาพรวม ด้วยเหตุนี้ การฝึกสติและ
การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติจึงถือเป็นการปฏิบัติที่มีคุณค่ายิ่ง ไม่เพียงแต่ในเชิงจิตวิญญาณ 
แต่ยังมีบทบาทสำคัญในชีวิตประจำวันของผู้คนทุกระดับ ทั้งนี้ การเจริญสติไม่ใช่เพียงแค่การ
ปฏิบัติทางศาสนา แต่ยังเป็นเครื่องมือในการพัฒนาชีวิตในทุกมิติ ไม่ว่าจะเป็นการทำงาน การ
เรียนรู้ หรือการดำเนินชีวิตส่วนตัว ซึ่งนำไปสู่ความสุขและความสงบที่ยั่งยืนในที่สุด 

การส่งเสริมวัฒนธรรมแห่งสติเป็นกระบวนการที่สำคัญในการพัฒนาความเข้าใจและ
ความสุขในชีวิตทั้งในที่ทำงานและชีวิตประจำวัน หนึ่งในหลักธรรมของพระพุทธศาสนาที่มี
ความสำคัญในการสร้างความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน คือ การค้นหาความสงบภายใน 
ด้วยการปฏิบัติธรรมและการพัฒนาสติโดยสามารถสร้างสมดุลระหว่างการทำงานและการ
พัฒนาสติจิตได้ด้วยการนำหลักพุทธธรรมมาใช้ในชีวิตประจำวันเพื่อการพัฒนากาย จิต สังคม
และสติปัญญา ดังต่อไปนี้ คือ 1) การสร้างความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงาน การปฏิบัติ
ธรรมแห่งสติในที่ทำงานช่วยให้เรามีความสามารถในการรับมือกับความกดดัน (pressure) และ
สถานการณ์ท่ีท้าทายได้อย่างมีเสถียรภาพ การวัดค่านิยมและความสำเร็จไม่เพียงอยู่ที่การได้รับ
ความรู้และความสามารถทางเทคนิค แต่ยังเกี่ยวข้องกับความสุขและความสงบในจิตใจของเรา
ด้วย 2) การค้นหาความสงบภายในด้วยหลักพุทธธรรม หลักพุทธธรรมช่วยให้เรามีความเข้าใจ
ถึงความทุกข์และความสุขในชีวิต เราเรียนรู้ที่จะยอมรับความไม่แน่นอนและความเปลี่ยนแปลง
ในชีวิต การปฏิบัติธรรมให้เกิดความสงบในใจและสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น  และ 3) การสร้างสถาน 
ที่ทำงานที่เป็นมิตรกับสติ การสร้างวัฒนธรรมการทำงานที่ให้เกียรติและเข้าใจในความต้องการ
และความเจริญของทุกคน ทั้งนี้เพื่อให้เกิดความเข้าใจและความสำเร็จที่แท้จริงในการทำงาน  
ดังนั้น การสร้างความสมดุลระหว่างชีวิตและการทำงานต้องมีการปฏิบัติธรรมแห่งสติเป็นส่วน
สำคัญ โดยการนำหลักพุทธธรรมมาเป็นแนวทางในชีวิตประจำวัน เราจะสามารถพัฒนาและ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 183 

 

เจริญเติบโตทั้งในด้านที่เป็นที่ต้องการและที่มีคุณค่าอย่างที่จริง และเราสามารถเชื่อมโยงชีวิต  
ที่มีความสุขกับการทำงานที่มีประสิทธิภาพในองค์กรได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระครูสุทธิวรญาณ (ภักดี เขมธโร) และคณะ. (2565). รูปแบบการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 

เชิงพุทธขององค์การบริหารส่วนตำบลปากช่อง อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์. 
วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ, 7(2), 1-14. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์
ครั้งที่ 23). กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วีระกิตติ์ เอกอัครวิจิตร และคณะ. (2566). หลักพุทธธรรมนำชีวิตสู่ความผาสุก. วารสารภักดี
ชุมพลปริทัศน์, 1(1), 44-53. 

Allen, T. D., et al. (2000). Consequences associated with work-to-family conflict: 
A review and agenda for future research. Journal of Occupational Health 
Psychology, 5(2), 278-308. 

Ashforth, B. E., Kreiner, G. E., & Fugate, M. (2000). All in a day’s work: Boundaries 
and micro role transitions. Academy of Management Review, 25(3), 472-491. 

Brown, B. (2015). Rising strong: How the ability to reset transforms the way we 
live, love, parent, and lead. Spiegel & Grau. 

Covey, S. R. (1989). The 7 habits of highly effective people: Powerful lessons in 
personal change. New York: Simon and Schuster. 

Dalai Lama, & Cutler, H. C. (2003). The art of happiness at work. Riverhead Books. 
Derks, D., & Bakker, A. B. (2010). The impact of e -mail communication on 

organizational life. Cyberpsychology: Journal of Psychosocial Research 
on Cyberspace, 4(1), Article 1. 

Ferrell, B.A., & Riveira, L. (1995). Quality of live in long term cancer survivors 
Oncology Nursing Forum, 22(6), 915-922. 

Fisher, C. D. (2010). Happiness at work. International Journal of Management 
Reviews, 12(4), 384-412. 

Gelles, D. (2015). Mindful work: How meditation is changing business from the 
inside out. Houghton Mifflin Harcourt. 



184 | ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม – ธันวาคม 2567)        Vol.9 No.4 (October – December 2024) 

 

Greenhaus, J. H., & Beutell, N. J. (1985). Sources of conflict between work and 
family roles. Academy of Management Review, 10(1), 76-88. 

Goleman, D. (1988). The meditative mind: The varieties of meditative 
experience. Tarcher Perigee. 

Harvey, P. (2013). An introduction to Buddhism: Teachings, history and practices 
(2nd ed.). Cambridge University Press. 

Kabat-Zinn, J. (2003). Mindfulness-based interventions in context: Past, present, 
and future. Clinical Psychology: Science and Practice, 10(2), 144-156. 

Kabat-Zinn, J. (1994). Wherever you go, there you are: Mindfulness meditation in 
everyday life. Hyperion. 

Kossek et al. (2011). How work–family research can finally have an impact in 
organizations. Industrial and Organizational Psychology, 4(3), 352-369. 

Lyubomirsky et al. (2005). The benefits of frequent positive affect: Does 
happiness lead to success? Psychological Bulletin, 131(6), 803-855. 

Peters, P., et al. (2009). The effects of time-spatial flexibility and new working 
condit ions on employees’ work -l i fe balance: The Dutch case. 
Community, Work & Family, 12(3), 279-297. 

Rahula, W. (1974). What the Buddha taught (Revised ed.). Grove Press. 
Salzberg, S. (2002). Lovingkindness: The revolutionary art of happiness. 

Shambhala Publications. 
Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness 

and well-being. Free Press. 
Schonert-Reichl et al. (2016). Handbook of mindfulness in education: Integrating 

theory and research into practice. Springer. 
Shapiro et al. (2007). Mindfulness-based stress reduction for health care 

professionals: Results from a randomized trial. International Journal of 
Stress Management, 12(2), 164-176. 

Thich Nhat Hanh. (1991). Peace is every step: The path of mindfulness in 
everyday life. Bantam. 

Wallace, B. A., & Shapiro, S. L. (2006). Mental balance and well -being: Building 
bridges between Buddhism and Western psychology. American 
Psychologist, 61(7), 690-701. 

 


