
 

 
 
 
 

 
มุมมองทางประวัติศาสตร์กับข้อห้ามในกิจกรรมทางเพศของภิกษุสงฆ์: 

กรณีศึกษาจากพระวินัยปิฎก*

HISTORICAL PERSPECTIVES ON PROHIBITIONS  
AGAINST SEXUAL ACTIVITY FOR BUDDHIST MONKS:  

A CASE STUDY FROM THE VINAYA PITAKA 

 
พินธกร นามดี1, สุรทิน พรมสี2* 

Pintakhon Namdee1, Surathin Promsri2* 

1มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 
1Nakhon Pathom Rajabhat University, Thailand 
2โรงเรียนวังไกลกังวล ในพระบรมราชูปถัมภ ์

2Wang Klai Kangwon School Under the Royal Patronage of His Majesty the King, Thailand 
*Corresponding author E-mail: suratinpp.sp@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มุ่งวิเคราะห์กิจกรรมทางเพศที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกในฐานะเป็น
หลักฐานทางประวัติศาสตร์ เพื่อนำเสนอภาพสะท้อนของกิจกรรมทางเพศในสังคมภิกษุสงฆ์ 
สมัยพุทธกาลตลอดจนความสัมพันธ์ระหว่างพฤติกรรมของสงฆ์กับบริบทของสังคมอินเดียโบราณ 
โดยศึกษาจากเอกสารชั้นต้น และเอกสารชั้นรอง ผลจากการศึกษาปรากฏว่าข้อความในสิกขาบท
หลายข้อระบุถึงการแสดงออกทางเพศของภิกษุสงฆ์ ตั ้งแต่พฤติกรรมทางเพศปกติไปจนถึง
พฤติกรรมที่มีลักษณะพิสดาร สิ ่งนี ้สะท้อนให้เห็นว่าแม้สถาบันสงฆ์จะมุ ่งเน้นการประพฤติ
พรหมจรรย์ แต่ธรรมชาติของความต้องการทางเพศยังคงปรากฏในหมู่ภิกษุ สงฆ์ นอกจากนี้
การศึกษาพบว่าพฤติกรรมทางเพศของสงฆ์ในอดีตไม่ได้แตกต่างไปจากกรณีอื้อฉาวในยุคปัจจุบัน
มากนัก อย่างไรก็ตาม ความเสื่อมถอยของพระพุทธศาสนามักถูกอธิบายผ่านกรอบแนวคิดที่มองว่า
อดีตเป็นยุครุ่งเรือง และปัจจุบันเป็นยุคแห่งความเสื่อมถอย แนวคิดนี้สอดคล้องกับความเชื่อเรื่อง
กาลจักรของศาสนาฮินดู ซึ่งแบ่งอายุของโลกออกเป็น 4 ยุค โดยปัจจุบันเป็นยุคกลียุคที่เต็มไปด้วย
ความวุ่นวายและศีลธรรมเสื่อมถอย 

 
*Received April 27, 2025; Revised June 23, 2025; Accepted June 27, 2025 

วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์ 
 ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)  |  Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

บทความวิชาการ 

 



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 44 

 

อย่างไรก็ตาม การที่พระวินัยปิฎกต้องกำหนดกฎเกณฑ์เกี่ยวกับพฤติกรรมทางเพศของ
สงฆ์อย่างละเอียดเป็นหลักฐานที่ชี้ให้เห็นว่า ความต้องการทางเพศเป็นเรื่องธรรมชาติที่ฝังลึกอยู่ใน
มนุษย์ และไม่สามารถถูกกำจัดได้โดยสิ้นเชิง แม้ว่าสถาบันศาสนาจะพยายามกำหนดมาตรฐาน
ความประพฤติของนักบวชเพื่อสร้างความแตกต่างจากฆราวาส และรักษาความศรัทธาของสังคม 
แต่ในที่สุดแล้วสภาพแวดล้อมทางสังคมและชีววิทยาของมนุษย์ยังคงเป็นปัจจัยที่ส่งอิทธิพลต่อ
พฤติกรรมทางเพศของบุคคลไม่ว่าจะแตกต่างกันในยุคสมัยใดก็ตาม 
คำสำคัญ: พระวินัยปิฎก, กิจกรรมทางเพศ, ภิกษุสงฆ์ 
 
Abstract 

This academic article aims to analyze sexual narratives found in the Vinaya 
Pitaka as historical evidence, presenting a reflection of sexual activities within the 
monastic community during the Buddha’ s time.  It also examines the relationship 
between monastic behavior and the socio-cultural context of ancient Indian society 
by studying both primary and secondary sources.  The study reveals that several 
Vinaya rules explicitly mention the sexual expressions of monks, ranging from 
conventional sexual behavior to more unconventional acts.  This suggests that, 
despite the monastic institution’ s emphasis on celibacy, the natural presence of 
sexual desire remained among the monks.  Furthermore, the study finds that 
monastic sexual behavior in the past was not significantly different from 
contemporary scandals involving the clergy.  However, the decline of Buddhism is 
often interpreted through a conceptual framework that views the past as a golden 
age and the present as a period of deterioration.  This perspective aligns with the 
Hindu concept of the Kalachakra, which divides the world's ages into four eras, with 
the present Kali Yuga being an age of chaos and moral decline. 

Nonetheless, the detailed regulations on monastic sexual conduct in the 
Vinaya Pitaka serve as evidence that sexual desire is an inherent and inescapable 
aspect of human nature, which cannot be entirely suppressed.  While religious 
institutions seek to establish behavioral standards for monks to distinguish them 
from laypeople and maintain public faith, social and biological factors continue to 
shape human sexual behavior across different historical periods. 
Keywords: Vinaya Pitaka, Sexual Activities, Monk  
 



45 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

บทนำ 
ข้อบัญญัติทางเพศสำหรับภิกษุสงฆ์ในพระพุทธศาสนา ถือเป็นลักษณะสำคัญประการหนึ่ง

ของพุทธศาสนา โดยปรากฏในสิกขาบทหลายข้อแห่งพระวินัยปิฎก ซึ่งเป็นบทบัญญัติที่เกี่ยวข้อง
กับเรื่องทางเพศสำหรับนักบวชผู้ดำรงตนในสมณะพรหมจรรย์ ครอบคลุมถึงการร่วมเพศ การสำเร็จ
ความใคร่ การสัมผัสร่างกายสตรี และการกล่าววาจาเกี้ยวพาราสี เป็นต้น (Horner, 1938) การ
ธำรงพรหมจรรย์ในหมู่นักบวชมิได้เป็นแนวปฏิบัติใหม่ หรือเป็นลักษณะเฉพาะของศาสนาพุทธ  
แต่ประการใด นักบวชในศาสนาและในนิกายอื ่น ๆ จำนวนมาก นั ้นย่อมยึดถือแนวปฏิบัตินี้
เช่นเดียวกัน ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อบางประการของแต่ละศาสนา (Tambiah, 1976) 
สำหรับศาสนาพุทธการธำรงพรหมจรรย์ และการละเว้นจากกามราคะในหมู่นักบวช ถือเป็นแนวทาง 
การปฏิบัติที่สำคัญยิ่งเพื่อบรรลุถึงนิพพาน เนื่องด้วยการละเว้นจากกามราคะ จะช่วยลดโอกาส 
ในการเข้าไปพัวพันกับกิเลสนานาประการ ซึ่งเป็นอุปสรรคต่อการปฏิบัติธรรมเพื่อบรรลุนิพพาน  
(Collins, 1998) 

หลักปฏิบัติทางเพศของภิกษุสงฆ์ ได้รับการประมวลรวบรวมไว้ในพระไตรปิฎก ซึ่งเป็น
คัมภีร์ศาสนาที่ได้รับการเคารพสูงสุดในศาสนาพุทธนิกายเถรวาท โดยพระไตรปิฎกนั้นได้รวบรวม
พระธรรมวินัยอันเป็นคำสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า รวมถึงสิกขาบทอันเป็นหลักปฏิบัติของ
ภิกษุสงฆ์จำนวนมาก ประเด็นที่น่าสนใจจากการศึกษาข้อปฏิบัติทางเพศในพระไตรปิฎก คือ การทำ
ความเข้าใจบริบทแวดล้อมของสิกขาบทที่เกี ่ยวข้องกับเรื่องเพศเหล่านั้น เนื่องจากบทบัญญัติ  
ที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก ได้สะท้อนถึงกรณีศึกษา และตัวอย่างของประเด็นทางเพศที่เกิดขึ้นจริง
ในอดีต ทั้งนี้ การพิจารณาพระไตรปิฎกในฐานะเอกสารทางประวัติศาสตร์มากกว่าการยึดถือเพียง
สถานะคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์ที่ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ ย่อมนำไปสู่ความรู้ความเข้าใจที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น  
อันจะสะท้อนถึงแนวความคิดของผู้รจนาเอกสารภายใต้บริบททางสังคมในสมัยพุทธกาลหรือสมัย
หลังจากนั้นของอินเดียได้ในระดับหนึ่ง 

อย่างไรก็ตาม การศึกษาพระไตรปิฎกในฐานะเป็นเอกสารสำคัญชิ้นหนึ่งทางประวัติศาสตร์นั้น 
ย่อมมีข้อจำกัดโดยธรรมชาติในด้านความเที่ยงตรงของข้อเท็จจริงที่ปรากฏในเอกสาร กล่าวคือ 
เนื้อหาที่บรรจุอยู่ในพระไตรปิฎก อาจมีความคลาดเคลื่อนไปจากเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นจริงในสมัย
พุทธกาล เมื่อครั้งที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้ายังทรงดำรงพระชนม์ชีพอยู่ ทั ้งนี้  เนื่องจาก
พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ของพุทธศาสนานิกายเถรวาท ได้รับการจารึกเป็นลายลักษณ์อักษร
เป็นครั้งแรกในพุทธศตวรรษที่ 4 หรือประมาณ 500 ปีภายหลังพุทธปรินิพพาน (Horner, 1938) 
ก่อนหน้าการปรากฏขึ้นของตัวอักษร เนื้อหาในพระไตรปิฎกได้ถูกถ่ายทอดผ่าน "มุขปาฐะ" หรือ
การท่องจำสืบต่อกันมาเป็นระยะเวลาหลายร้อยปีซึ่งการสืบทอดเนื้อหาโดยอาศัยความทรงจำของ
บุคคลเป็นระยะเวลาหลายชั่วอายุคนนี้ย่อมเป็นไปได้ที่เนื้อหาจะเกิดการเปลี่ยนแปลง บิดเบือน 
หรือถูกเพิ่มเติม และตัดทอน ทั้งโดยเจตนา และโดยมิได้เจตนา ยิ่งไปกว่านั้นยังมีความเป็นไปได้ที่



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 46 

 

เนื้อหาบางส่วนซึ่งได้รับการรจนาไว้ในพระไตรปิฎก อาจมิได้มีมูลความจริงทางประวัติศาสตร์ หรือ
มิได้เคยเกิดขึ้นจริงในยุคพุทธกาล 

กระนั้น ลักษณะความไม่ตรงกันของข้อเท็จจริงจากเอกสารหลักฐานในลักษณะดังกล่าว 
ถือเป็นประเด็นปกติวิสัยในการศึกษาทางประวัติศาสตร์ อย่างไรก็ดี จุดมุ่งหมายของการศึกษาใน
ครั ้งนี ้ มิได้มุ ่งเน้นไปที่การพิสูจน์ความถูกต้องของเนื ้อหาที ่ปรากฏในพระไตรปิฎก หากแต่
ความสำคัญของการศึกษาครั้งนี้ อยู่ที่การวิเคราะห์ว่า พระวินัยปิฎกได้ฉายภาพแนวความคิดเกี่ยวกับ 
กิจกรรมทางเพศในสมัยพุทธกาลไว้อย่างไร และกิจกรรมทางเพศที่ได้รับการกล่าวถึงนั้น สามารถ
สะท้อนภาพบริบททางสังคมของชมพูทวีปในยสมัยพุทธกาล ซึ่งอาจมีความแตกต่างหรือสอดคล้อง
กับสังคมไทยร่วมสมัยหรือไม่ อย่างไร ซึ่งองค์ความรู้ที่ได้นี้ย่อมเป็นส่วนสำคัญหนึ่งของฐานข้อมูล
สำหรับการศึกษาในประเด็นที่กว้างขวางและลุ่มลึกเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาในมิติทางประวัติศาสตร์
ต่อไปในอนาคต 
 
พระวินัยปิฎก: หลักปฏิบัติสำหรับภิกษุสงฆ์ 

พระวินัยปิฎก คือ เนื้อหาหนึ่งใน 3 หมวด ของพระไตรปิฎกซึ่งประกอบด้วย 1) พระวินัย
ปิฎกว่าด้วยเรื่องหลักปฏิบัติของภิกษุ และภิกษุณีในพระพุทธศาสนา 2) พระสุตตันตปิฎก ว่าด้วย
พระสูตรซึ่งเป็นการประมวลพระธรรมคำสั่งสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  ที่เกิดขึ้นตาม
สถานที่และโอกาสต่าง ๆ และ 3) พระอภิธรรมปิฎก ว่าด้วยแก่นธรรมของพุทธศาสนา โดยไม่ 
ยกบุคคล สถานที่ เหตุการณ์ หรือบริบทที่มาของการแสดงหลักธรรมดังกล่าวมาเก่ียวข้อง 
 โดยหลักการแล้ว สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงวางหลักพระวินัยเพ่ือเป็นแนวประพฤติ
ปฏิบัติที่คณะสงฆ์พึงยึดถือร่วมกัน อันเป็นการธำรงความเป็นระเบียบวินัยในสังฆมณฑล ซึ่งประกอบ 
ด้วยสมาชิกจากภูมิภาคอันหลากหลาย ทั้งนี้ พระพุทธองค์มิได้ทรงบัญญัติพระวินัยไว้เป็นการ
ล่วงหน้าตั้งแต่ปฐมกาลหากแต่ทรงบัญญัติขึ้นในภายหลัง เมื่อเกิดกรณีปัญหาที่เกี่ยวเนื่องกับการ
ประพฤติปฏิบัติตนของภิกษุ โดยเมื่อพระองค์ทรงพิจารณาถึงกรณีปัญหานั้นแล้ว ทรงบัญญัติพุทธ
บัญญัติขึ ้นตามหลัง อันเป็นหลักการสำคัญในสิกขาบทนั้น ๆ (Horner, 1938) อย่างไรก็ตาม  
ในกาลต่อมา มักปรากฏผู้ล่วงละเมิดสิกขาบทดังกล่าวโดยอาศัยช่องโหว่ของบทบัญญัติที่ยังมิได้
รัดกุม ทำให้พระองค์ต้องทรงบัญญัติข้อกำหนดอนุบัญญัติเพิ่มเติม เพื่อเสริมสร้างความรัดกุมของ
สิกขาบทให้สอดคล้องกับพระประสงคใ์ห้มากท่ีสุดเท่าที่จะกระทำได้ 

ตัวอย่างเช่น สิกขาบทแรกในพระวินัยว่าด้วยเรื่องการเสพเมถุน สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้ากำหนดบัญญัติตอนแรกว่า “... ภิกษุใดเสพเมถุนธรรม เป็นปาราชิก หาสังวาสมิได้...”  (มหา
เถระสมาคม, 2549) แต่ต่อมาปรากฏว่า มีภิกษุบางรูปเลี่ยงสิกขาบทข้อนี้  โดยการเสพเมถุนกับ 
ลิงตัวเมียแทน ด้วยสำคัญว่า พุทธบัญญัติครอบคลุมแค่มนุษย์สตรีเท่านั้น ทำให้พระพุทธองค์ทรงมี
อนุบัญญัติเพิ่มเติมให้ครอบคลุมถึงสิ่งมีชีวิตเพศหญิงอื่น ๆ ด้วย ดังความว่า “... ภิกษุใดเสพเมถุน
ธรรมโดยที่สุด แม้กับสัตว์เดรัจฉานเพศเมีย เป็นปาราชิก หาสังวาสมิได้...”  (มหาเถระสมาคม, 



47 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

2549) ภิกษุผู้ได้กระทำการล่วงละเมิดสิกขาบทที่ได้บัญญัติไว้แล้ว ถือว่าเป็นผู้ต้องอาบัติ ลักษณะ
ของอาบัติสามารถจำแนกได้หลายประเภท ดังนี้ 1) จำแนกตามลักษณะการแก้อาบัติ แบ่งเป็น
อาบัติที่ต้องแล้วแก้ไม่ได้ กล่าวคือ เป็นอาบัติที่มีโทษร้ายแรง ไม่สามารถแก้ไขให้กลับคืนสู่สถานะ
เดิมได้ เช่น อาบัติปาราชิก ซึ่งเป็นเหตุให้ภิกษุขาดจากความเป็นภิกษุ  และอาบัติที่ต้องแล้วแก้ได้ 
เป็นอาบัติที่มีโทษเบาลงมา สามารถแก้ไขได้ด้วยการปฏิบัติตามขั้นตอนที่กำหนดไว้ในพระวินัย 
เช่น การสารภาพบาป การอยู่กรรม เป็นต้น 2) จำแนกตามเจตนาของผู้ล่วงละเมิด แบ่งเป็นอาบัติ
ที่เกิดขึ้นโดยเจตนา เป็นอาบัติที่ภิกษุรู้ตัวว่ากระทำผิด แต่ยังคงล่วงละเมิดสิกขาบทนั้น และอาบัติ
ที่เกิดขึ้นโดยไม่มีเจตนา เป็นอาบัติที่ภิกษุกระทำไปโดยไม่รู้ตัวหรือไม่เจตนาที่จะล่วงละเมิด และ   
3) จำแนกตามโทษแห่งอาบัติ แบ่งเป็นความผิดที่โลกติเตียน เป็นการกระทำที่ชาวโลกทั่วไปเห็นว่า
ไม่เหมาะสมจนเกิดการติเตียนขึ้น เช่น การกระทำที่ไม่เหมาะสมทางเพศ การดื่มสุรา เป็นต้น และ
ความผิดที่เป็นโทษทางพระวินัย เป็นการกระทำที่ผิดพระวินัยแต่ชาวโลกอาจจะไม่ทราบหรือไม่
เห็นว่าเป็นความผิด เช่น การฉันอาหารในยามวิกาล การรับทรัพย์สินเงินทอง เป็นต้น  
 แต่การจำแนกลักษณะของอาบัติที่ให้ภาพเด่นชัดที่สุด คือ การจำแนกตามระดับความ
รุนแรงของอาบัติซึ่งสามารถจำแนกเป็นอาบัติ “อย่างหนัก อย่างกลาง และอย่างเบา” โดยอาบัติ
ปาราชิกหรืออาบัติอย่างหนัก เป็นความผิดที่ไม่สามารถแก้ไขได้ ภิกษุรูปใดต้องอาบัติปาราชิกแล้ว 
จะขาดจากสมณะเพศทันที และไม่สามารถกลับมาเป็นภิกษุได้อีก ปาราชิกสิกขาบทสำหรับภิกษุ
สงฆ์ มีทั้งหมด 4 ข้อ คือ 1) การเสพเมถุน 2) การลักขโมย 3) การฆ่าคนตาย และ 4) การอวดฤตริ
มนุษย์ธรรมที่ไม่มีในตน ส่วนอาบัติสังฆาทิเสสหรืออาบัติอย่างกลางนั้น ผู้ต้องอาบัติระดับนี้มี
ความผิดที่พอแก้ไขได้โดยการอยู่กรรม และประพฤติวัตรปฏิบัติเป็นพิเศษชั่วระยะเวลาหนึ่ง 
สังฆาทิเสสสิกขาบทสำหรับภิกษุสงฆ์มีทั้งหมด 13 ข้อ คือ 1) การทำให้น้ำอสุจิเคลื่อน 2) การจับต้อง
กายหญิง 3) การพูดเกี้ยวหญิง 4) การพูดให้บำเรอกาม 5) การชักสื่อชายหญิง 6) การสร้างกุฏิอย่าง
ไม่ถูกต้อง 7) การสร้างวิหารอย่างไม่ถูกต้อง 8) การใส่ร้ายภิกษุอ่ืนด้วยอาบัติปาราชิก 9) การแกล้ง
สมมติแล้วใส่ความว่าปาราชิกโดยไม่มีมูล 10) การเป็นผู้นำยุยงให้สงฆ์แตกแยกกัน 11) การเป็น
พวกของผู้ที่ทำให้สงฆ์แตกแยก 12) การเป็นผู้ว่ายาก สอนยาก แม้โดนตักเตือนแล้วก็ไม่เชื ่อฟัง 
และ 13) การประจบคฤหัสถ์จนเสียชื่อเสียงของสงฆ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2560) 
ส่วนสิกขาบทอ่ืนที่เหลือทั้งหมด จัดอยู่ในสิกขาบทที่มีอาบัติอย่างเบา 
 การกำหนดระดับอาบัติอันเกิดจากการล่วงละเมิดสิกขาบทใดสิกขาบทหนึ่งนั้น ต้อง
พิจารณาเจตนา และผลของการกระทำเป็นส่วนประกอบด้วย ภิกษุที่ล่วงละเมิดสิกขาบทที่มีอาบัติ
อย่างหนักและอย่างเป็นกลาง แต่ผลของการกระทำนั้นไม่บรรลุวัตถุประสงค์อย่างเต็มที่ก็เพียง
ต้องโทษอาบัติในระดับเบาได้ เช่น ภิกษุที่พยายามฆ่าคนตายแต่เหยื่อไม่ตาย ภิกษุผู้นั้นจะต้อง
อาบัติถุลลัจจัย ถือเป็นอาบัติระดับเบา ไม่ใช่ต้องอาบัติปาราชิก ทั้งนี้ จะเห็นได้ว่าการนำเอาผลของ
การกระทำมาพิจารณาระดับโทษด้วย แตกต่างจากแนวคิดบุญบาปซึ่งพิจารณาที่เจตนาเป็นสำคัญ 
(Gombrich, 2006) ทั้งนี้ ภิกษุผู้เป็นต้นเหตุให้เกิดบัญญัติในแต่ละข้อ จะได้รับการยกเว้นไม่ต้อง



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 48 

 

อาบัติสำหรับการกระทำในครั้งนั้น เนื่องจากยังไม่มีข้อกำหนดเกิดขึ้น  การกระทำนั้นจึงยังไม่มี
ความผิด ทำนองเดียวกับการไม่มีผลย้อนหลังของกฎหมาย นอกจากนี้ สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ยังทรงกำหนดลักษณะของภิกษุบางประเภทที่ยกเว้นไม่ต้องอาบัติแม้มีการกระทำที่ล่วงละเมิด
สิกขาบท เช่น ภิกษุผู้ไม่รู้สึกตัว ภิกษุผู้วิกลจริต ภิกษุผู้กระสับกระส่ายเพราะเวทนา เป็นต้น (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2560) 
 
สิกขาบทว่าด้วยเรื่องกิจกรรมทางเพศ 

เรื ่องทางเพศเป็นประเด็นสำคัญประเด็นหนึ่งในหลักพระวินัย ในสิกขาบท 227 ข้อ 
สำหรับภิกษุสงฆ์เป็นสิกขาบทที่เกี่ยวกับกิจกรรมทางเพศประมาณ 20 ข้อ และยิ่งเมื่อพิจารณา
ระดับอาบัติของสิกขาบทเรื่องทางเพศเหล่านี้ จะพบว่าประเด็นทางเพศได้รับการจัดวางให้มี
ความสำคัญมากท่ีสุดเรื่องหนึ่ง ดังจะเห็นได้ว่าสิกขาบทเรื่องการเสพเมถุน ถูกกำหนดเป็นสิกขาบท
ข้อแรก ในระดับปาราชิกสิกขาบทและสิกขาบทข้อนี้ได้อธิบายขยายความด้วยการยกตัวอย่าง และ
กำหนดข้อห้ามย่อย ๆ อีกจำนวนวนมากจนกลายเป็นสิกขาบทที่มีเนื้อหายาวที่สุดบทหนึ่งในพระ
วินัยปิฎก (Horner, 2001) สิกขาบทในระดับรองลงมาอย่างสังฆาทิเสส สิกขาบท 13 ข้อ มีถึง 5 
ข้อ ที่ว่าด้วยเรื่องทางเพศ อีกทั้ง ยังถูกจัดวางไว้เป็น 5 ข้อแรกของสิกขาบทในกลุ่มดังกล่าว หรือ
สิกขาบทระดับต่อมาที่เรียกว่าอนิยต ทั้ง 2 ข้อ ก็เป็นบทบัญญัติเรื่องทางเพศเช่นกัน ไม่ว่าจะเป็น
บทบัญญัติเรื่องภิกษุอยู่ในที่ลับตากับหญิงสองต่อสอง และบทบัญญัติเรื่องภิกษุอยู่ในที่ลับหูกับหญิง
สองต่อสอง (Wijayaratna, 1990) เป็นต้น จะเห็นได้ว่า สิกขาบท 19 ข้อ แรกท่ีมีระดับอาบัติสูงสุด
มีถึง 8 ข้อ ที่เก่ียวข้องกับเรื่องทางเพศ การบัญญัติข้อสิกขาบททางเพศหลายข้อ และถูกจัดวางให้มี
ความสำคัญระดับสูง ย่อมแสดงให้เห็นแนวคิดในการควบคุมกิจกรรมทางเพศสำหรับภิกษุสงฆ์ใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการกำหนดหลักเกณฑ์เหล่านี้เป็นผลพวงมาจากเหตุการณ์จริงที่เกิดขึ้น
จริงจากการกระทำของภิกษุสงฆ์ สิกขาบทว่าด้วยเรื่องทางเพศเหล่านี้จึงย่อมเป็นกระจกสะท้อน
กิจกรรมทางเพศ ที่ปรากฏในสังคมพระภิกษุสงฆ์สมัยนั้นด้วยเช่นกัน โดยรายละเอียดในสิกขาบท
ที่ว่าด้วยเรื่องทางเพศมี ดังต่อไปนี้ 

1. สิกขาบทว่าด้วยการเสพเมถุน 
สิกขาบทข้อนี้มีต้นเหตุจากพระสุทิน ซึ่งครอบครัวต้องการให้ผลิตทายาทสืบสายสกุล

ทดแทนตัวท่านเองที่ออกบวช พระสุทินยินยอมทำตามความต้องการของบิดาโดยการมีเพศสัมพันธ์
กับอดีตภรรยา จนกระทั่งภรรยาตั้งครรภ์ และมีลูกสืบวงศ์ตระกูลต่อไป แต่เหตุดังกล่าวทำให้เกิด
การโจษจัน จนองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าต้องกำหนดบัญญัติขึ ้น ก่อนที่จะกำหนดอนุบัญญัติ
เพิ ่มเติมต่อไป อนุบัญญัติหรือคำอธิบายเพิ ่มเติมทำให้ปรากฏลักษณะของการเสพเมถุนใน
ความหมายที่ขยายกว้างขึ้นกว่าการร่วมเพศของภิกษุกับสตรีเท่านั้น เพราะจะครอบคลุมสิ่งมีชีวิต
ประเภทอื่น และเพศอื่นด้วย สิกขาบทข้อนี้จำแนกสิ่งมีชีวิตที่พระภิกษุมีโอกาส เข้าไปร่วมเพศด้วย
เป็น 3 ประเภท คือ มนุษย์ อมนุษย์ และสัตว์เดรัจฉาน ขณะเดียวกันก็จำแนกเพศของสิ่งมีชีวิตได้ 4 



49 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

ประเภท คือ เพศหญิง เพศชาย กระเทยหรือบัณเฑาะก์ และสิ่งมีชีวิต 2 เพศ ซึ่งมีท้ังเพศหญิง และ
เพศชายในร่างเดียวกัน 

เมื่อพิจารณาจากประเภทและเพศของสิ่งมีชีวิตแล้ว สิกขาบทข้อนี้ยังแสดงช่องทางของ
การร่วมเพศเป็น 3 ทาง คือ ช่องทวารหนัก ช่องทวารเบาหรือช่องคลอด และช่องปาก ทั้งนี้  
สิ่งมีชีวิตเพศหญิง และสิ่งมีชีวิต 2 เพศ จะมีช่องทางร่วมเพศครบทั้ง 3 ช่องทาง ขณะที่บัณเฑาะก์ 
และสิ่งมีชีวิตเพศชายจะมีเพียงทวารหนัก และปากเป็นช่องทางร่วมเพศเท่านั้น พระวินัยปิฎกยัง
แสดงลักษณะอาการร่วมเพศ โดยจำแนกตามระดับการสัมผัสสของอวัยวะเพศชายกับช่องทางร่วม
เพศของสิ่งมีชีวิตอื่น โดยแบ่งอาการออกเป็น 1) การสอดใส่อวัยวะเพศชายเข้าไปในช่อง 2) การ
เข้าไปถึงที ่ 3) การหยุดอยู ่กับที ่ และ 4) การถอนอวัยวะเพศชายออกมา โดยในอาการทั ้ง 4 
ลักษณะนี้เมื่อใดที่ภิกษุผู้ร่วมเพศนั้นเกิดความยินดีแม้เพียงชั่วขณะหนึ่ง ให้ถือว่าภิกษุผู้กระทำการ
ดังกล่าว ต้องอาบัติปาราชิก ขาดจากความเป็นภิกษุในทันที กรณีเดียวที่ภิกษุผู้อยู่ในอาการกิริยา
เช่นนี้ไม่ต้องอาบัติ คือ "ต้องไม่ยินดีการเข้า ไม่ยินดีการเช้าไปถึงที่แล้ว ไม่ยินดีการหยุดอยู่ และไม่
ยินดีการถอนออก"  

 จะพิจารณาได้ว่าเจตนาของภิกษุผู้กระทำการเป็นสิ่งสำคัญที่สุดสำหรับการตัดสินอาบัติ
ในสิกขาบทนี้ ถ้าภิกษุรูปนั้นไม่ได้มีเจตนา และไม่เกิดความรู้สึกยินดีด้วยแม้แต่น้อย แม้จะเกิดกิริยา
การร่วมเพศ เช่น การถูกข่มขืนหรือลักหลับ ภิกษุผู้นั้นย่อมไม่ต้องอาบัติ หรือในกรณีที่ภิกษุฝันว่า
ตัวเองได้ร่วมเพศ ย่อมถือว่าไม่ต้องอาบัติปาราชิกเช่นกัน เพราะไม่มีเหตุการณ์ล่วงละเมิดทางเพศ
เกิดขึ้นจริง สิกขาบทข้อนี้ยังแสดงตัวอย่างที่พิสดารน่าสนใจเกี่ยวกับการร่วมเพศ ไม่ว่าจะเป็นการ
ร่วมเพศกับลิงเพศเมีย การร่วมเพศกับบุคคลในครอบครัวไม่ว่าจะเป็นมารดา บุตรสาว พี่สาว และ
น้องสาวของตน รวมถึงการร่วมเพศกับตนเอง ดังกรณีของภิกษุท่ีหลังอ่อนมากจนสามารถก้มลงมา
ใช้ปากสำเร็จความใคร่ตนเองได้ หรือภิกษุที่มีอวัยวะเพศยาวผิดปกติจนสามารถจับอ้อมหลังลอด
เข้าไปทางทวารหนักของตนเองได้ เป็นต้น ลักษณะกิจกรรมทางเพศที่กล่าวมานี้ล้วนแต่ต้องอาบัติ
ปาราชิกด้วยกันทั้งสิ้น 

ในความพิสดารที่ปรากฏในสิกขาบทนี้ เรื ่องการร่วมเพศกับศพเป็นประเด็นใหญ่ที ่มี
ตัวอย่างปรากฎเป็นหลักฐาน โดยเริ่มจากการแบ่งซากศพออกเป็น 2 ประเภท คือ ซากศพที่เนื้อตัว
ส่วนใหญ่ยังไม่ถูกสัตว์กัดแทะ และชากศพที่เนื้อตัวส่วนใหญ่ถูกสัตว์กัดแทะแล้ว การร่วมเพศกับ
ชากสิ่งมีชีวิตประเภทแรกทำให้ภิกษุผู ้นั ้นต้องอาบัติปาราชิก แต่การร่วมเพศกับซากสิ่งมีชีวิต
ประเภทที ่2 ซึ่งรูปลักษณ์ภายนอกได้กลายสภาพไปพอสมควรแล้วภิกษุผู้นั้นจะต้องอาบัติถุลลัจจัย
ซึ่งถือเป็นเพียงอาบัติระดับเบา (Wijayaratna, 1990) โดยลักษณะเฉพาะต่าง ๆ ของการร่วมเพศ
กับศพ กำหนดระดับอาบัติให้แตกต่างกันไป ภิกษุที่สอดใส่อวัยวะเพศของตนผ่านทางแผลฉีกขาด
บริเวณใกล้อวัยวะเพศของศพจะต้องอาบัติปาราชิก กรณีศีรษะหลุดอออกมาจากร่างศพ ถ้าภิกษุ
สอดอวัยวะเพศเข้าไปในปากศพที่อ้าอยู่และมีการสัมผัสในปากภิกษุรูปนั้นต้องอาบัติปาราชิก แต่
ถ้าสอดใส่เข้าไปในปากแล้วไม่เกิดการสัมผัส จะต้องเพียงอาบัติทุกกฎ หรืออีกกรณีหนึ่งที่นำกระดูก



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 50 

 

ศพมาเรียงกันเป็นรูปคน แล้วภิกษุนำอวัยวะเพศของตนจรดลงที่เครื่องหมายทางเพศ ของซาก
กระดูกนั้นภิกษุผู้นั้นต้องอาบัติทุกกฎ เป็นต้น แม้ว่าข้อกำหนดปลีกย่อยจำนวนมากที่ระบุไว้ใน
สิกขาบทข้อนี้ อาจเป็นกรณีที่ยังไม่เกิดขึ้นจริงก็ตามเพียงแต่เป็นการกำหนดโทษในเชิงป้องปราม 
แต่การบัญญัติเนื ้อหาหลักของแต่ละสิกขาบทเป็นผลต่อเนื ่องจากเหตุการณ์จริงที ่ เก ิดขึ้น 
ขณะเดียวกันการระบุถึงกิจกรรมทางเพศจำนวนมากย่อมสะท้อนแนวคิดของคนอินเดีย สมัย
พุทธกาลในเรื่องกิจกรรมทางเพศในระดับหนึ่ง เป็นที่น่าสังเกตว่าย่อมต้องมีกรณีการร่วมเพศอย่าง
พิสดารส่วนหนึ่งได้ปรากฏขึ้นจริงในสมัยนั้น เช่น การร่วมเพศกับตนเอง เป็นต้น (Holt, 2017)  
 2. สิกขาบทว่าด้วยการสำเร็จความใคร่ด้วยตนเอง 

สิกขาบทนี้มีสาเหตุมาจากพระเสยยสกะที่ทำตามคำแนะนำของพระอุทายี ด้วยการสำเร็จ
ความใคร่ด้วยตนเองเพื่อคลายความกระสัน จนทำให้พระเสยยสกะที่เดิมเคย “...ซูบผอม เศร้า
หมอง มีผิวพรรณคล้ำ มีผิวเหลืองขึ้น ๆ มีตัวสะพรั่งด้วยเส้นเอ็น...” เปลี่ยนไปเป็น “...มีน้ำมีนวล
ขึ้น มีอินทรีย์อิ่มเอิบ มีสีหน้าสดใสมีผิวพรรณผุดผ่อง...” (มหาเถระสมาคม, 2549) ซึ่งเมื่อสมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทราบเรื่องดังกล่าว จึงได้กำหนดสิกขาบทข้อนี้  ห้ามการจงใจทำให้น้ำอสุจิ
เคลื่อน สิกขาบทข้อนี้ให้ความรู้เกี่ยวกับน้ำอสุจิไว้อย่างน่าสนใจหลายประการและมีความละเอียด
อย่างมาก มีการแบ่งลักษณะน้ำอสุจิไว้ถึง 10 ประเภท ตามสี คือ เขียว เหลือง แดง ขาว สีเหมือน
เปรียง สีเหมือนน้ำท่า สีเหมือนน้ำมัน สีเหมือนนมสด สีเหมือนนมส้ม และสีเหมือนเนยใส 
ขณะเดียวกันก็ได้แจกแจงวัตถุประสงค์ของการปล่อยน้ำอสุจิออกเป็น 9 ลักษณะ คือ เพื่อหายโรค 
เพ่ือความสุข เพ่ือเป็นยา เพ่ือให้ทาน เพ่ือเป็นกุศล เพ่ือบูชายัญ เพ่ือไปสวรรค์เพื่อเป็นพืชพันธุ์ เพ่ือ
ทดลอง และเพ่ือความสนุก อีกท้ัง ยังได้แบ่งกรณีของการปล่อยอสุจิเป็น 5 กรณี คือ เมื่อเกิดความ
กำหนัด เมื่อปวดอุจจาระ เมื่อปวดปัสสาวะ เมื่อเวลาต้องลม และเมื่อถูกบุ้งขน (มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  
 เป็นที่น่าพิจารณาว่าข้อมูลที่ถูกบันทึกลงในพระวินัยปิฎกเกี่ยวกับการเคลื่อนของน้ำอสุจิ
ในสิกขาบทข้อนี้ น่าจะเป็นผลมาจากความตั้งใจสังเกต และรวบรวมข้อมูลโดยเฉพาะอันแสดงให้
เห็นถึงความสนใจใคร่รู้ของคนสมัยพุทธกาลเพื่อสร้างความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับน้ำอสุจิ จาก
การศึกษาพบว่าการบันทึกข้อมูลดังกล่าวในพระวินัยมีความละเอียดอย่างมาก เห็นได้จากมีการ
บันทึกข้อมูลว่าสามารถจำแนกน้ำอสุจิออกเป็น 10 สี ซึ่งการจำแนกได้เช่นนี้อาจเป็นผลมาจากการ
เปรียบเทียบและเก็บตัวอย่างน้ำอสุจิจากคนจำนวนมาก หรือหากเก็บจากบุคคลเดียวกันอาจมีการ
เก็บในเวลาที่แตกต่างต่างกันอย่างต่อเนื่อง ขณะที่วัตถุประสงค์ของการปล่อยน้ำอสุจิ ดูจะมี
ความหมายกว้างขวางกว่าในปัจจุบันที่เป็นเรื่องของความใคร่ และการสืบพันธ์เพื่อดำรงวงศ์ตระกูล
เป็นที่ตั้ง อีกท้ัง ยังรวมไปถึงวัตถุประสงค์ท่ีน่าสนใจอย่างยิ่งอ่ืน ๆ เช่น เพ่ือให้เป็นยา เพ่ือเป็นกุศล
หรือแม้กระทั่งเพ่ือเป็นต้นกำเนิดแห่งพืชพันธุ์ เป็นต้น 

โดยลักษณะการต้องอาบัติของสิกขาบทข้อนี้ไม่ได้จำกัดอยู่เพียงการสำเร็จความใคร่ด้วย
มือตนเองเท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึงเจตนาที่จะคลายความกำหนัดด้วยวิธีต่าง ๆ เช่น นำอวัยวะ



51 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

เพศเสียดสีตรงระหว่างขาอ่อน สะดือ เกลียวท้อง รักแร้ คอ ช่องหู มวยผม ง่ามมือของสตรี หรือ
แม้แต่การส่ายเอว เป็นต้น (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) หากการกระทำ
กิจกรรมเหล่านี้มีเจตมาจนทำให้น้ำอสุจิเคลื่อน ให้ถือเป็นอาบัติสังฆาทิเสส แต่ในทางตรงกันข้าม 
ถ้าน้ำอสุจิของภิกษุเคลื่อนด้วยความไม่จงใจ เช่น ขณะถ่ายอุจจาระหรือปัสสาวะ ถือว่าไม่ต้อง
อาบัติ แต่หากมีความตั้งใจแม้ขณะปวดอุจจาระหรือปัสสาวะก็ถือว่าต้องอาบัติเช่นกัน ในขณะ 
ที่การอาบน้ำร้อนก็เป็นสาเหตุของการเคลื่อนของน้ำอสุจิได้ โดยมีการจำแนกระดับของอาบัติใน
การอาบน้ำร้อนไว้หลายกรณี ถ้าน้ำอสุจิเคลื่อนโดยไม่ได้ตั้งใจ ไม่ต้องอาบัติ ถ้าภิกษุประสงค์ให้น้ำ
อสุจิเคลื่อนขณะอาบน้ำร้อน แต่อสุจิไม่เคลื่อน ภิกษุผู้นั้นต้องอาบัติถุลลัจจัย แต่ถ้าตั้งใจแล้วทำจริง 
จนอสุจิเคลื่อน ภิกษุผู้นั้นต้องอาบัติสังฆาทิเสส ตามข้อกำหนดหลักของสิกขาบทข้อนี้ 

การตัดสินระดับอาบัติสำหรับกรณีท่ีเกิดการสัมผัสกับอวัยวะเพศของภิกษุ นอกจากเจตนา 
อันเป็นเครื่องกำหนดการกระทำเป็นเบื้องต้นแล้ว ผลลัพธ์สุดท้ายว่าน้ำอสุจิเคลื่อนจริงหรือไม่ก็เป็น
สิ่งสำคัญ หากน้ำอสุจิเคลื่อนถือว่าต้องอาบัติสังฆาทิเสส แต่หากน้ำอสุจิไม่เคลื่อนให้ถือว่าอาบัติติ
ทุกกฎ แต่หากเป็นกรณีที่ยังไม่เกิดการสัมผัสกับอวัยวะเพศระดับอาบัติจะลดลงมา ตัวอย่างเช่น 
กรณีที่ภิกษุจับอวัยวะเพศของเณรจนทำให้น้ำอสุจิของตัวเองเคลื่อน หรือภิกษุเพ่งดูอวัยวะเพศ
หญิงจนน้ำอสุจิเคลื่อน เช่นนี้ ภิกษุดังกล่าวต้องอาบัติทุกกฎ ไม่ใช่อาบัติสังฆาทิเสส นอกจากนี้ การ
สำเร็จความใคร่หรือกิจกรรมทางเพศต่าง ๆ ที่ปรากฏในสิกขาบทเกี่ยวกับการเสพเมถุน ได้เปิด
มุมมองใหม่เกี่ยวกับพฤติกรรมทางเพศของคนในสมัยพุทธกาล โดยเฉพาะการบรรยายสภาพทาง
กายท่ีเกิดข้ึนหลังการสำเร็จความใคร่ เช่น ในกรณีของพระเสยยสกะ ซึ่งชี้ให้เห็นถึงแนวคิดที่ว่าการ
ปลดปล่อยความต้องการทางเพศอาจช่วยลดความกดดันทางร่างกาย อันอาจสะท้อนแนวคิดที่มี
ความคล้ายคลึงกับความเข้าใจในยุคปัจจุบัน ขณะเดียวกันกิจกรรมทางเพศที่มีความพิสดารต่าง ๆ 
ซึ่งปรากฏอยู่ในพระวินัยปิฎกได้ชี้ให้คนในสมัยปัจจุบันต้องขบคิดด้วยเช่นกันว่าความต้องการทาง
เพศเป็นธรรมชาติพื้นฐานของสิ่งมีชีวิต (ชลิดาภรณ์ ส่งสัมพันธ์, 2551) การนำประเด็นพฤติกรรม
ทางเพศของคนสมัยรุ่นปัจจุบันมาสนับสนุนแนวคิดที่ว่าสังคมสมัยใหม่นั้นเสื่อมทรามกว่าสังคมใน
สมัยอดีตนั้น อาจไม่ใช่แนวคิดที่มองปัจจุบันอย่างเป็นธรรมนัก เพราะจากหลักฐานทางประวัติศาสตร์
ได้ชี้ให้เห็นว่ากิจกรรมทางเพศต่าง ๆ ในลักษณะพิสดารเช่นนี้ได้ดำรงอยู่ คู่กับสังคมมนุษย์มาแต่
สมัยโบราณ ดังปรากฏอยู่ในสิกขาบททางเพศท้ัง 2 ข้อ รวมถึงสิกขาบทข้ออ่ืน ๆ ด้วย 

3. สิกขาบทว่าด้วยการถูกต้องกายหญิง 
สิกขาบทข้อนี้มีเหตุมาจากพระอุทายีซึ่งถือวิสาสะลูบคลำจับต้องหญิงผู้มาเยือนกุฏิของ

ท่านจนเป็นที่เสื่อมเสียของสงฆ์ จนทำให้สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทข้อนี้ขึ้น 
โดยให้คำจำกัดความของลักษณะการถูกต้องกายหญิง ให้ครอบคลุมอาการต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการ
ถูกจับคลำ ลูบลง ลูบขึ้น ทับ อุ้ม ฉุด ผลัก กด รวมถึงการบีบ เป็นต้น ภิกษุที่ตั้งใจจับต้องกายหญิง
ด้วยความกำหนัดจะต้องอาบัติในระดับที่ขึ้นอยู่กับประเภทของสิ่งมีชีวิตที่ภิกษุจับต้องและความ
รับรู้ของภิกษุนั้น ตัวอย่างเช่น กรณีที่ภิกษุไปจับต้องกายหญิง และภิกษุก็เข้าใจว่าสิ่งไปจับโดยมี



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 52 

 

ความกำหนัดเป็นสตรี กรณีนี้ภิกษุผู้นั้นต้องอาบัติสังฆาทิเสสตามบทบัญญัติหลัก แต่ถ้าเป็นกรณี 
ที่ภิกษุเข้าไปจับต้องกายหญิงแต่เข้าใจว่าสิ่งที่เข้าไปจับนั้นเป็นบัณเฑาะก์ ภิกษุผู้นั้นจะต้องอาบัติ
ถุลลัจจัย แทนที่จะเป็นอาบัติสังฆาทิเสส เป็นต้น (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539) 

การจำแนกระดับอาบัติของสิกขาบทในกรณีต่าง ๆ จะขึ้นอยู่กับสิ่งมีชีวิตที่ภิกษุเข้าไป 
จับต้องว่าด้วยความกำหนัดหากเป็นชาย หรือสัตว์เดรัจฉาน ภิกษุผู้นั้นจะต้องอาบัติทุกกฎเท่านั้น 
แต่หากเป็นบัณเฑาะก์ หรือสตรีก็จะต้องอาบัติในระดับที่สูงขึ้น นอกจากการสัมผัสกายตรงแล้ว 
ข้อบัญญัติในสิกขาบทข้อนี้  ยังหมายรวมถึงการสัมผัสของเนื ่องด้วยกายด้วย เช่น เสื ้อผ้า
เครื่องนุ่งห่มที่สวมใส่ หรือของที่โยน เช่น ผ้าเช็ดหน้า ผ้ารับของประเคน เป็นต้น อย่างไรก็ตาม 
หากเป็นลักษณะการสัมผัสที่ไม่ใช่การสัมผัสถูกต้องร่างกายโดยตรง ระดับโทษอาบัติจะลดลง
ตามลำดับ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) จุดประสงค์ของสิกขาบทข้อนี้คือ
การลดโอกาสการละเมิดปาราชิกสิกขาบทข้อว่าด้วยการเสพเมถุน กล่าวคือ การสัมผัสต้องกาย
ระหว่างกันของภิกษุกับสตรีอาจนำไปสู่การร่วมเพศได้ เมื่อลดหรือห้ามถูกต้องกายกันเหตุอัน
นำไปสู่การร่วมเพศย่อมลดลงด้วย อย่างไรก็ตาม การสัมผัสต้องกายระหว่างภิกษุกับสตรีมีโอกาส 
ที่จะเกิดขึ้นได้อย่างปกติ เช่น การเดินชนกัน การบังเอิญหรือมีอุบัติเหตุให้ต้องสัมผัสกัน หรือ
แม้กระทั่งการจับต้องภาชนะสิ่งของเดียวกัน เป็นต้น ดังนั้น จึงต้องพิจารณาเจตนาของการสัมผัส
ให้แน่ชัดว่าเป็นไปด้วยความกำหนัดหรือไม่ ถ้าไม่มีความกำหนัดเป็นเครื่องประกอบก็ไม่ต้องอาบัติ
แต่อย่างใด 

4. สิกขาบทว่าด้วยการพูดเกี้ยวสตรี 
มูลเหตุของการบัญญัติสิกขาบทเกิดจากกรณีท่ีพระอุทายีได้พูดถึงสตรีที่มาเยี่ยมชมกุฏิของ

ในลักษณะ “...กล่าวชมบ้าง กล่าวติบ้าง ขอบ้าง อ้อนวอนบ้าง ถามบ้าง ย้อนถามบ้าง บอกบ้าง 
สอนบ้าง ด่าบ้าง พาดพิงถึงวัจมรรค ปัสสาวมรรค ...” ของหญิงเหล่านั้น (มหาเถระสมาคม, 2549) 
จนนำมาสู่การกำหนดพุทธบัญญัติเป็นสิกขาบทข้อนี้  การระบุระดับอาบัติสำหรับสิกขาบทข้อนี้มี
ความชับช้อนยิ ่งขึ ้น เพราะนอกจากขึ ้นอยู ่กับประเภท ของสิ ่งมีชีวิตและการรับรู ้ของภิกษุ 
เช่นเดียวกับสิกขาบทว่าด้วยการจับต้องกายสตรีแล้ว ยังขึ้นอยู่กับอวัยวะที่ภิกษุพูดพาดพิงถึง โดย
อวัยวะที่สำคัญมากที่สุด และส่อเจตนาของการล่วงเกินทางเพศมากที่สุด  คือ ทวารหนัก และ
อวัยวะเพศของสตรี ภิกษุที่พูดพาดพิงถึงอวัยวะดังกล่าว ย่อมต้องอาบัติสังฆาทิเสส แต่ถ้าเป็น
อวัยวะอื่น ๆ ระดับอาบัติก็จะลดลง เช่น หากพูดถึงท้องต้องอาบัติถุลลัลจัย แต่หากพูดถึงเท้าต้อง
อาบัติทุกกฎ เป็นต้น 

สิกขาบทข้อนี้ยังหมายรวมถึงการพูดในลักษณะสองแง่สองง่าม หรือการพูดถึงสิ ่งอ่ืน  

ที่อาจเปรียบได้กับอวัยวะของสตรี เช่น กรณีการใช้ผ้าขนสัตว์เป็นอาสนะรองนั่งของภิกษุ เมื่อมีการ
กล่าวถึงขนของผ้า บางครั้งอาจสื่อความไปในทางอนาจารต่อสตรีได้ ตัวอย่างเช่น เธอมีขนแข็งแรง 
เธอมีขนยุ่ง เธอมีขนหยาบ หรือเธอมีขนยาว เป็นต้น หรือกรณีที่ภิกษุที่มีความกำหนัด เข้าไปช่วย



53 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

สตรีคนหนึ่งที่ทำงานอยู่ โดยพูดว่า “น้องหญิง ยืนขึ้นสิ ฉันจักทำเอง” หรือ “นั่งลงสิ” หรือ “นอนลงสิ” 
กรณีเช่นนี้ ภิกษุรูปดังกล่าวต้องอาบัติทุกกฏ เป็นต้น (มหาเถระสมาคม, 2549) สิกขาบทว่าด้วย
เรื่องการพูดเกี้ยวสตรีนี้ แสดงให้เห็นลักษณะพฤติกรรมการล่วงละเมิดทางเพศบุคคลอื่นด้วยวาจา
ของคนในสมัยพุทธกาลได้ในระดับหนึ่ง ซึ่งมีตัวอย่างทั้งการละเมิดโดยตรง และการพูดเปรียบเปรย
ในลักษณะสองแง่สองง่าม การยกตัวอย่างโดยใช้ผ้ากัมพลหรือผ้าขนสัตว์ซึ่งเป็นสิ่งของที่ภิกษุใช้
แสดงให้เห็นว่าพฤติกรรมการเกี้ยวสตรี ได้ปรากฏในหมู่ภิกษุสงฆ์ผู้ถือเพศพรหมจรรย์มาแต่สมัย
พุทธกาล ย่อมสะท้อนจิตสำนึกเรื่องการกดขี่ทางเพศที่ปรากฏในสังคมอินเดียสมัยนั้นที่บุรุษเป็น
ใหญ่ มองสตรีเป็นเพียงวัตถุที่สนองความต้องการทางเพศ ในขณะที่สังคมไทยเองก็ปรากฏพฤติกรรม
การเกี้ยวสตรีมาแต่สมัยโบราณ เช่น การเกี้ยวสตรีของภิกษุในสมัยรัชกาลที่ 1 จนพระองค์ต้องทรง
ออกกฎหมายควบคุมวินัยสงฆ์หลายฉบับ (พระวรวงศเ์ธอกรมหมื่นพิทยลาภพฤฒิยากร, 2500) 

5. สิกขาบทว่าด้วยการพูดให้บำเรอความใคร่ของตน 
สิกขาบทข้อนี ้มีเหตุมาจากพระอุทายีได้กล่าวหลอกล่อขอร่วมประเวณีกับสตรีม่าย  

ผู้หนึ่งเป็นการตอบแทน หลังจากที่แสดงธรรมให้สตรีผู้นั้นฟังจนเลื่อมใสศรัทธา และยอมปวารณา
ตัวให้ พระอุทายีพึงพอใจต่อคำตอบตกลงของนางโดยไม่คิดจะมีความสัมพันธ์ทางเพศกับนางจริง 
ๆ แต่กลับต่อว่า และแสดงอาการดูหมิ่นว่าเป็นการกระทำที่ไร้ยางอาย จนหญิงม่ายคนนั้นไม่พอใจ 
และนำเรื่องดังกล่าวไปโจษจัน เมื่อสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงทราบ จึงบัญญัติสิกขาบทโดย
กำหนดว่า “...ภิกษุใด กำหนัดแล้วมีจิตแปรปรวนกล่าวคุณแห่งการบำเรอกามของตนในสำนัก
มาตุคาม ด้วยถ้อยคำพาพาดพิงเมถุนว่า น้องหญิง สตรีใด บำเรอผู้ประพฤติพรหมจรรย์ มีศีล  
มีกัลยาณธรรม เช่นเรา ด้วยธรรมนั่นเป็นยอดแห่งความบำเรอทั้งหลาย เป็นสังฆาทิเสส...” (มหา
เถระสมาคม, 2549) 

ระดับอาบัติของสิกขาบทข้อนี้มีลักษณะเดียวกับสิกขาบทว่าด้วยเรื่องการจับต้องกายหญิง 
และการพูดเกี้ยวหญิง โดยพิจารณาจากประเภทของสิ่งมีชีวิต และความรับรู้ของภิกษุเช่นเดียวกัน 
อย่างไรก็ตาม ไม่พบตัวอย่างหรือการแจงแจงรายละเอียดในสิกขาบทข้อนี ้นัก เมื ่อเทียบกับ
สิกขาบททางเพศที่กล่าวมาก่อนหน้านี้ รวมถึงเป็นสิกขาบทว่าด้วยเรื่องทางเพศที่สั้นที่สุดสิกขาบท
หนึ่ง ทั้งนี้ เป็นเพราะกรณีการกล่าวคุณแห่งการบำเรอความใคร่ เป็นกรณีที่มีความจำเพาะเจาะจง
ในตัวเองมากอยู่แล้ว อีกทั้ง ลักษณะข้อห้ามของสิกขาบทนี้สามารถจัดรวมในสิกขาบทว่าด้วยการ
เสพเมถุน หรือว่าด้วยการพูดเกี้ยวหญิงได้ ภิกษุผู้กล่าวคุณของกามน่าจะมีความผิดอย่างเห็นได้ชัด
อยู่แล้ว เมื่อพิจารณาจากหลักเกณฑ์ของสิกขาบทก่อนหน้านี้  แต่การมีข้อกำหนดลักษณะนี้แยก
ออกมาจากสิกขาบทอื่น มีความหมายโดยนัยที่เน้นให้เห็นว่าการเสพเมถุนของคฤหัสถ์เพื่อตอบ
แทนคุณ หรือหวังผลประโยชน์ตามความเชื่อ เช่น หวังทางไปสู่นิพพาน หรือหวังทางสู่ความร่ำรวย 
ย่อมไม่ใช่สิ่งที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพึงปรารถนา แต่พระองค์ไม่สามารถกำหนดสิกขาบท
สำหรับพุทธศาสนิกชนโดยทั ่วไปได้ เพราะเป็นการล่วงละเมิดอิสรภาพของผู ้ยึดมั ่นศรัทธา 
ในพระพุทธศาสนามากจนเกินไป สิ่งที่พระองค์ทรงทำได้จึงเป็นการนำเสนอหลักธรรมเพื่อเป็นข้อ



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 54 

 

เตือนสติให้คฤหัสถ์ลดกำหนัด หรือความต้องการทางเพศที่ไม่เหมาะสมลง เช่น การละเมิดทางเพศ
ต่อภิกษุ หรือสามี ภรรยา และบุตรธิดาของผู้อื่น เป็นต้น 

6. สิกขาบทว่าด้วยการชักสื่อ 
ต้นเหตุของการบัญญัติสิกขาบทนี้ เกิดจากพระอุทายีกระทำการเป็นพ่อสื่อขอหญิงสาว

ให้กับชายหนุ่มคนหนึ่ง แม่ของหญิงสาวผู้นั ้นรู ้จักนับถือพระอุทายีจึงยอมยกลูกสาว แต่เพียง  
หนึ่งเดือนต่อมา ลูกสาวที่ออกเรือนไปกลับได้รับการปฏิบัติจากสามีเยี่ยงทาสได้รับความทุกข์
ทรมานใจ เป็นที่ร้อนใจของเจ้าสาว และแม่เจ้าสาว เมื่อสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงทราบเรื่อง 
พระองค์จึงกำหนดบัญญัติเรื่องการชักสื่อว่า “...ภิกษุใดชักสื่อ คือ บอกความประสงค์ของชายแก่
หญิงก็ดี บอกความประสงค์ของหญิงแก่ชายก็ดี ในความเป็นภรรยาก็ตามในความเป็นชู้ก็ตาม เป็น
สังฆาทิเสส ...” (มหาเถระสมาคม, 2549) 

เป็นที่น่าสังเกตว่าเมื่อเทียบสิกขาบทข้อนี้กับสิกขาบททางเพศอ่ืนที่กล่าวมาก่อนหน้า การ
ชักสื่อเป็นกิจกรรมที่เกี ่ยวข้องกับกิจกรรมทางเพศของภิกษุสงฆ์น้อยมาก การชักสื่อจับคู่ของ
คฤหัสถ ์ไม่ไช่สิ่งที่สามารถตอบสนองความต้องการทางเพศโดยตรงของภิกษุได้ และอาจมองในแง่ดี
ได้ด้วยว่า การเป็นธุระจัดการให้คฤหัสถ์ได้สมรสกันน่าจะเป็นเรื ่องน่ายินดีในสังคมเสียด้วยซ้ำ  
แต่สิกขาบทข้อนี้ กลับถูกจัดวางให้อยู่ในระดับอาบัติสังฆาทิเสสเทียบเท่ากับสิกขาบททางเพศอ่ืน 
เช่น การสำเร็จความใคร่ซึ่งมีความรุนแรงกว่าการชักสื่อเป็นอย่างมาก เป็นต้น 

อาจพิจารณาโดยหลักการทั่วไปได้ว่าสิกขาบทข้อนี้ต้องการป้องกันให้ภิกษุตั ้งตนอยู่ใน
สมณเพศ ไม่ควรเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับกิจของคฤหัสถ์ โดยเฉพาะเรื่องความรักของชายหนุ่มหญิงสาว 
ซึ่งเป็นเรื่องทางโลกที่ต้องตัดขาด อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณาให้ลึกซึ้งขึ ้นอาจสามารถอธิบาย  
ได้เช่นกันว่า การให้ความสำคัญกับเรื่องการชักสื่อ เป็นความพยายามในการควบคุมความคิดเรื่อง
เพศของภิกษุสงฆ์ในทางหนึ่งด้วย ทั้งนี้ แม้ว่าจะมีสิกขาบทควบคุมกายกรรม และวจีกรรมของภิกษุ
สงฆ์ในเรื่องทางเพศอยู่แล้ว แต่การแสดงออกในเรื่องทางเพศของภิกษุอาจส่งผ่านในลักษณะของ
การชักสื่อให้ประสบความสำเร็จ แม้ว่าการเป็นพ่อสื่อของภิกษุไม่อาจตอบสนองความต้องการทาง
เพศของตนได้โดยตรง แต่การที ่ชักสื ่อให้ชายหญิงสมรสกันได้ ในแง่หนึ ่งอาจเป็นเครื ่องมือ
ตอบสนองความต้องการทางเพศท่ีซ่อนอยู่ภายในแต่ไม่สามารถแสดงออกมาเองได้ 

นอกจากสิกขาบททั้ง 6 ข้อที่กล่าวมาข้างต้นแล้วยังมีสิกขาบทอื่น ๆ ที่เกี ่ยวข้องกับ
กิจกรรมทางเพศของภิกษุสงฆ์ เช่น ห้ามนั่งในที่ลับหลับตา กับหญิงสองต่อสอง ซึ่งอาจนำมาสู่การ
ละเมิดสิกขาบทการเสพเมถุนหรือการพูดเกี้ยวพาราสีได้ ห้ามนอนร่วมห้องกับหญิง ห้ามเดิน
ทางไกลร่วมกับผู้หญิง ห้ามสอนนางภิกษุณี หลังพระอาทิตย์ตกดินแล้ว เป็นต้น สิกขาบทเรื่องเพศ
ทั้งหมดนี้เป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้ข้อกำหนดทางเพศในพระวินัยปิฎกมีความเข้มแข็งจวบจนปัจจุบัน 

 
 

 



55 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

กิจกรรมทางเพศ: อดีตจนถึงปัจจุบัน 
เรื ่องราวทางเพศในพระวินัยปิฎกสะท้อนภาพส่วนหนึ่งของกิจกรรมทางเพศที่ปรากฏ  

ในสังคมสงฆ์สมัยพุทธกาล ดังตัวอย่างที่ระบุในสิกขาบททางเพศหลายข้อ สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่า
แม้แต่ภิกษุในพระพุทธศาสนาที่มีหน้าที่ประพฤติพรหมจรรย์ ก็ยังแสดงความต้องการทางเพศ
ออกมาในหลายรูปแบบ ทั้งลักษณะแบบปกติ เช่น การสำเร็จความใคร่ด้วยตนเองไปจนถึงลักษณะ
ที่พิสดาร เช่น การร่วมเพศกับศพ การร่วมเพศกับตนเอง เป็นต้นกิจกรรมทางเพศดังกล่าว ไม่ ได้
แสดงถึงสิ่งที่ปรากฏในสังคมสงฆ์เท่านั้น แต่น่าจะแสดงให้เห็นภาพกิจกรรมทางเพศที่ปรากฏ  
ในสังคมอินเดียสมัยพุทธกาลและสมัยหลังจากนั้นโดยทั่วไปด้วย เพราะสังคมพุทธเป็นสังคมเปิด
กว้างที ่สมาชิกสามารถเข้าและออกได้อยู่ตลอดเวลา อาจกล่าวได้ว่าพฤติกรรมของภิกษุสงฆ์
เกี่ยวกับกิจกรรมทางเพศในสมัยพุทธกาลย่อมตั้งอยู่บนพื้นฐานพฤติกรรมของคนในสังคมอินเดีย  
ณ ขณะนั้นเช่นกัน  

ขณะเดียวกันพฤติกรรมทางเพศในลักษณะพิสดารที่ปรากฎอยู่ในพระวินัยปิฎกไม่ได้ต่าง
จากพฤติกรรมวิตถารอนาจารของภิกษุบางรูปในสมัยปัจจ ุบ ัน ที ่นำ ความเสื ่อมเสียมาสู่
พระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นการข่มขืนศพ หรือการร่วมเพศกับสัตว์ เป็นต้น (อมรินทร์ทีวี, 2567) 
แต่ความเสื่อมของพุทธศาสนามักได้รับการอธิบายว่าเป็นเพราะการพัฒนาทางวัตถุละเลยการ
พัฒนาทางจิตและทางศีลธรรม ทำให้สังคมแห่งวัตถุนิยมมีความเสื่อมทรามลงไม่ดีงามเหมือนสังคม
ที่เคยเป็นมาในสมัยอดีตกาล การมองโลกในลักษณะที่มองอดีต ว่ามีความรุ่งเรืองที่สุด และจะเสื่อม
ถอยลงไปตามกาลเวลา เป็นการมองโลกตามแนวคิดของสังคมอินเดียโบราณที่อิงตามหลักศาสนา
ฮินดู โดยแบ่งอายุของโลกเป็น 4 ยุค ยุคปัจจุบัน คือ กลียุคซึ่งโลกมีความวุ่นวายมากที่สุด ศาสนา
พุทธโดยเฉพาะในดินแดนไทยเองก็อยู่บนหลักความเชื่อนี้ไม่ต่างกันดังปรากฏอยู่จารึก หลักที่ 3 
จารึกนครชุม พ.ศ. 1900 กล่าวคือ อายุของพระพุทธศาสนาของศาสดาแต่ละองค์มีช่วงเวลาของ
ตนก่อนที่จะดับสลายไป ศาสนาของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน (พระสมณโคตม)  
จะมีอายุประมาณ 5,000 ปี จากนั้นจะเสื่อมถอยลงไปเรื่อย ๆ จนสูญสลายไปหรือที่ศาสนาพุทธ
เรียกว่า ปัญจอันตรธาน (คณะอนุกรรมการ พิจารณาจารึกเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ไทย, 2548) ส่วน
ในมิติของผู้ศึกษาประวัติศาสตร์เอง มีนักประวัติศาสตร์กลุ่มหนึ่งที่มีแนวคิดคล้ายคลึงกับแนวคิดของ
ศาสนาฮินดูและศาสนาพุทธเช่นกันนักประวัติศาสตร์กลุ่มนี้เชื่อว่าอดีตน่าชื่นชมหลงใหล มีความ
สวยงาม เปี่ยมด้วยความน่าอภิรมย์ และอยากให้ปัจจุบันหวนกลับไปเหมือนดังเช่นอดีตอีก เช่น 
กรณีที่กลุ่มนักประวัติศาสตร์ในยุคฟื้นฟูศิลปวิทยาการยกย่องยุคกรีกและโรมันว่าเป็นยุคที่มีความ
เจริญรุ่งเรืองในทุก ๆ ด้าน หรือนักประวัติศาสตร์ไทยในสมัยสร้างวัฒนธรรมไทยใหม่บางคนยกย่อง
เชิดชูยุคสุโขทัยว่าเป็นยุคสมัยแห่งความเจริญ เป็นต้น (พินธกร นามดี, 2564) 

เมื่อพิจารณาจากพฤติกรรมทางเพศที่ปรากฏขึ้นในพระวินัยปิฎก ย่อมเห็นได้ว่าสังคม
สมัยก่อนไม่ได้เป็นสุข และเป็นระเบียบเรียบร้อยตามแนวความเชื่อดังกล่าว เพราะเพียงแค่ประเด็น
เรื่องกิจกรรมทางเพศพบว่าภิกษุสงฆ์ผู้สมควรจะประพฤติตนอยู่ในพรหมจรรย์กลับมีการแสดงออก



วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 56 

 

ทางเพศอย่างพิสดารมากมาย จนดูเหมือนว่าหลักคำสอนหรือข้อกำหนดแม่บทไม่สามารถควบคุม
พฤติกรรมทางเพศของภิกษุสงฆ์ได้ จนเป็นสาเหตุให้ต้องกำหนดอนุบัญญัติ และข้อกำหนดเพ่ิมเติม
อย่างละเอียดในพระวินัยปิฎกสิ่งนี้ ย่อมเป็นหลักฐานที่แสดงให้เห็นว่า กิจกรรมทางเพศเป็นเรื ่อง 
ที่อยู่คู่กับสังคมมนุษย์เสมอมา โดยเป็นเรื่องธรรมชาติตามความต้องการทางชีววิทยา อีกทั้งยังถูก
กระตุ้นเร้าได้ง่าย แต่กระนั้นเพราะสถาบันศาสนา ได้การวางตำแหน่งตัวเองให้มีหน้าที่เป็นที่พ่ึง
ทางใจและเป็นบรรทัดฐานทางศีลธรรมอันสูงส่งแก่บุคคลทั่วไป การประพฤติพรหมจรรย์อันเป็น
การต่อสู้กับความต้องการพ้ืนฐานทางชีววิทยาของมนุษย์ ย่อมเป็นการสร้างความแตกต่างที่ชัดเจน
ระหว่างนักบวชกับคฤหัสถ์ในแทบทุกศาสนาซ่ึงได้ส่งเสริมให้สถาบันศาสนาของตน กลายที่ยอมรับ
นับถือจากคนส่วนใหญ่ได้อย่างชัดเจนมากที่สุดประการหนึ่ง แต่สุดท้ายแล้วมนุษย์ย่อมไม่สามารถ
ฝืนธรรมชาติทางชีวิวิทยาแห่งตนที่ต้องดำรงเผ่าพันธุ์ได้ ยิ่งมีการกำหนดระเบียบและหลักบัญญัติ 
ที่มากข้ึนเท่าไร่ ก็ยิ่งแสดงให้เห็นความต้องการปลดปล่อยทางเพศมากข้ึนเท่านั้น ภายใต้สมมติฐาน
เช่นนี้กิจกรรมทางเพศระหว่างอดีตจนถึงปัจจุบันของภิกษุสงฆ์ ย่อมไม่ได้มีระดับความแตกต่าง
อย่างมีนัยสำคัญ เพราะความต้องการทางเพศของมนุษย์ยังคงมีอิทธิพลต่อกิจกรรมทางเพศล้ำไป
กว่า ค่านิยม ศีลธรรม หรือสุนทรียภาพ ทีพั่ฒนาไปตามกาลเวลา (ธเนศ วงศ์ยานนาวา, 2567) 
 
บทสรุป 

พระวินัยปิฎกในฐานะหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่สามารถสะท้อนความสัมพันธ์ระหว่าง
พฤติกรรมของภิกษุสงฆ์กับบริบททางสังคมของอินเดียสมัยพุทธกาล ไดส้ะท้อนให้เห็นถึงพฤติกรรม
ทางเพศที่หลากหลายของภิกษุสงฆ์ ตั ้งแต่ลักษณะที่สอดคล้องกับพฤติกรรมทั่วไป ไปจนถึง
พฤติกรรมที่มีลักษณะผิดแปลกไปจากบรรทัดฐานของสังคม การศึกษานี้แสดงให้เห็นชัดเจนว่า  
แม้สถาบันสงฆ์จะมีหลักการสำคัญในการธำรงพรหมจรรย์เพื ่อแยกแยะสถานะของภิกษุจาก
ฆราวาส และเพื่อรักษาศรัทธาของสังคม แต่ความต้องการทางเพศยังคงเป็นธรรมชาติพื้นฐานของ
มนุษย์ที่มิอาจขจัดให้หมดสิ้นได้ ดังสะท้อนจากรายละเอียดของสิกขาบทเกี่ยวกับกิจกรรมทางเพศ 
ที่ได้รับการกำหนดไว้อย่างละเอียดและเคร่งครัดในพระวินัยปิฎก การที่พระวินัยปิฎกจำต้องมีการ
บัญญัติข้อกำหนดเกี่ยวกับกิจกรรมทางเพศของภิกษุสงฆ์อย่างรัดกุมและมีรายละเอียดเป็นจำนวน
มาก เป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่ชี้ให้เห็นว่าพฤติกรรมทางเพศของภิกษุสงฆ์เป็นสิ่งที่ปรากฎ
อยู่จริง และยังแสดงให้เห็นถึงบริบททางสังคมในสมัยพุทธกาล ซึ่งมิได้แตกต่างจากบริบททางสังคม
ในยุคปัจจุบันมากนัก โดยเฉพาะในประเด็นที่เกี ่ยวข้องกับพฤติกรรมที่สังคมถือว่าเป็นเรื ่องผิด
ค่านิยมหรือศีลธรรม นอกจากนี้ข้อค้นพบยังสะท้อนถึงสภาพธรรมชาติของมนุษย์ในเรื่องความ
ต้องการทางเพศที่มิอาจละทิ้งหรือขจัดออกไปได้โดยสิ้นเชิง แม้ว่าสถาบันศาสนาจะพยาย าม
กำหนดมาตรฐานที่ชัดเจนในการปฏิบัติตนของนักบวชเพ่ือแยกตนเองออกจากคฤหัสถ์ก็ตาม มันจึง
เป็นความท้าทายแนวคิดที่มองว่าความเสื่อมของพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นเฉพาะในยุคปัจจุบัน และ



57 | ปีท่ี 10 ฉบับที่ 2 (เมษายน – มิถุนายน 2568)        Vol.10 No.2 (April – June 2025) 

 

ยังเป็นการเน้นย้ำถึงความต่อเนื ่องของธรรมชาติรวมถึงพฤติกรรมมนุษย์ที ่ยังคงดำรงอยู ่มิได้
เปลี่ยนแปลงอย่างมีนัย สำคัญไปตามยุคสมัย 

 
เอกสารอ้างอิง 
คณะอนุกรรมการพิจารณาจารึกเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ไทย. (2548). ประชุมจารึกภาคที่ 8 จารึก

สุโขทัย. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
ชลิดาภรณ์ ส่งสัมพันธ์. (2551). ประวัติศาสตร์ของเพศวิถี: ประวัติศาสตร์เรื่องเพศ/เรื่องเพศใน

ประวัติศาสตร์ไทย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิสร้างความเข้าใจเรื่องสุขภาพสตรี. 
ธเนศ วงศ์ยานนาวา. (2567). 40 ปี การจากไปของ "มิเชล ฟูโกต์" จากประวัติศาสตร์ความบ้าถึง

ประวัติศาสตร์ เพศวิถี. เรียกใช้เมื่อ 12 กุมภาพันธ์ 2568 จาก https://www.youtube.com 
/watch?v=XHIZyphd7jA. 

พินธกร นามดี. (2564). วิธีการทางประวัติศาสตร์และประวัติศาสตร์ไทยตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์
จนถึง พ.ศ. 2516. นครปฐม: มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2560). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์
ครั้งที่ 17). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิธรรมทาน. 

พิทยลาภพฤฒิยากรม, พระวรวงศ์เธอกรมหมื่น .(2500). เรื่องพระบาทสัมเด็จพระพุทธยอดฟ้า
จุฬาโลกทรงฟื้นฟูวัฒนธรรม. พระนคร: โรงพิมพ์ท่าพระจันทร์ 

มหาเถระสมาคม. (2549). พระไตรปิฎกภาษาไทย: ฉบับเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระ
เจ้าอยู่หัว เนื่องในการจัดงานฉลอง สิริราชสมบัติสมบัติครบ 60 ปี พุทธศักราช 2549. 
กรุงเทพมหานคร: มหาเถรสมาคม. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย พระวินัยปิฎก เล่มที่ 1 มหาวิภังค์ ภาค 1. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อมรินทร์ทีวี. (2567). รายการทุบโต๊ะข่าว ประจำวันที่ 29 กรกฎาคม 2567. เรียกใช้เมื่อ 12 กุมภาพันธ์ 
2568 จาก https://www.youtube.com/watch?v=Ct6j5FsVKSM. 

Collins, S. (1998). Nirvana and Other Buddhist Felicities. Cambridge University Press. 
Gombrich, R. F. (2006). Theravada Buddhism: A Social History from Ancient Benares 

to Modern Colombo (2nd ed.). London: Routledge 
Horner, I.  B.  ( 1938) .  The Book of the Discipline ( Vinaya- Pitaka) , Volume I 

(Suttavibhanga). London: Oxford University Press. 
Holt, J.  C.  (2017) .  Theravada Traditions:  Buddhist Ritual Cultures in Contemporary 

Southeast Asia and Sri Lanka. Honolulu: University of Hawai’i Press. 

https://www.youtube.com/


วารสารพุทธสังคมวิทยาปริทรรศน์     Journal of Buddhistic Sociology | 58 

 

Tambiah, S. J. (1976). World Conqueror and World Renouncer: A Study of Buddhism 
and Polity in Thailand Against a Historical Background.  Cambridge University 
Press. 

Wijayaratna, M.  ( 1990) .  Buddhist Monastic Life:  According to the Texts of the 
Theravada Tradition. Cambridge: Cambridge University Press. 

 


