
 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[53] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

 
 

จิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ: รปูแบบการพัฒนาเชิงระบบ 
The Integrated Buddhist Public Mind: Systematic Development Model 

 
บุญจักรวาล  รอดบำเรอ1,วรวิทย์  กุลจิรกาญจน์ 2, ธีร์ ภวังคนันท์3, สุรพล  ทับทิมหิน4, ทินกร  ภาคนาม5 

นักวิชาการอิสระ1,2,3,4,5 
Bunchakkrawan Rotbamroe1, Worawit Kuljirakarn2, Thira Bhawangkanantha3, Surapon Tabtimhin4 and 

Thinnakorn Paknam5 

Independent scholars1,2,3,4,5 
 

Received: January 08, 2022 Revised: January 15, 2022, Accepted: February 7, 2022 
 
 

บทคัดย่อ  
จิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการเป็นพฤติกรรมการเห็นแก่ผลประโยชน์ของส่วนรวมโดยงดเว้นกระทำ

ให้ทรัพย์สินส่วนรวมเสียหาย มีส่วนร่วมในการดูแลรักษาทรัพย์สินส่วนรวม การเคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการ
ใช้ทรัพย์สินร่วมกันโดยมุ่งเน้นการให้ การไม่เบียดเบียน และการมุ่งประโยชน์ร่วมกันท่ีผสมผสานหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาในการปฏิบัติ ได้แก่ หลักสังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 ไตรสิกขา และหลักการสงเคราะห์ตาม
แนวพระพุทธศาสนา มีร ูปแบบการพัฒนาเชิงระบบ 6 ระยะ ได้แก่ การเตรียมการ  การประเมินก่อน
ดำเนินการ การพัฒนา  การฝึกปฏิบัติ การประเมินผลหลังดำเนินการ และการวิเคราะห์ผลการดำเนินงาน 
 
คำสำคัญ : รูปแบบการพัฒนา, จิตสาธารณะ, พุทธบูรณาการ 
 
Abstract 
 The integrated Buddhist public mind is the behavior of altruism by refraining from 
causing damage to public property, maintaining common property, respecting the rights of 
others to share property with as focusing on giving non-intrusion and aiming for mutual 
benefits that combined Buddhist principles in practice, such as the Sangahavatthu IV, 
Brahmavihara Dhamma IV, Threefold Principles, and the disciples’ social welfare 
principles based on Buddhist principles. There are 6 phases of the systematic development 
model, which are preparation, assessment, treatment, practice, evaluation, and feedback. 
 
Keywords: Development Model, Public Mind, Integrated Buddhist 
 

 
1

 Corresponding author, Tel. 0972519338, E-mail: sj_boon@hotmail.com 

 บทความเทคนิค (Technical Article) 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[54] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

บทนำ 
จิตสาธารณะเป็นคุณลักษณะสำคัญของการเป็นพลเมืองดีของประเทศและพลเมืองโลก เพราะบุคคลที่มี

จิตสาธารณะจะเป็นผู้ที ่ตระหนักในหน้าที่และความรับผิดชอบต่อสังคม พร้อมที่จะเสียสละและอุทิศตนเพื่อ
ประโยชน์ของส่วนรวมโดยการช่วยเหลือผู้อื่น การมีส่วนร่วมในการทำกิจกรรมท่ีเป็นประโยชน์ต่อสังคม ด้วยความ
เต็มใจ โดยไม่หวังผลตอบแทน พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 ฉบับแก้ไขเพิ่มเติม พ.ศ. 2545  ได้
กล่าวไว้ในมาตราท่ี 23, 24 และ26 เกี่ยวกับการจัดการศึกษา สรุปได้ว่า ต้องเน้นความสำคัญท้ังความรู้และคุณธรรม 
การจัดกระบวนการเรียนรู้ต้องบูรณาการด้านต่าง ๆ เช่น ทักษะทางวิทยาศาสตร์ และเทคโนโลยี  ศาสนา ศิลปะ 
และวัฒนธรรม ภูมิปัญญาไทย ทักษะในการประกอบอาชีพ และการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขโดยต้องผสมผสาน
สาระความรู้เหล่านั้นให้ได้สัดส่วนสมดุลกัน รวมท้ังปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรมค่านิยมและคุณลักษณะท่ีดีงามไว้ใน
ทุกวิชา และให้สถานศึกษาจัดการประเมินผู้เรียน โดยพิจารณาการประเมินของผู้เรียน ความประพฤติ การสังเกต
พฤติกรรมการเรียน การร่วมกิจกรรมการทดสอบ ควบคู่ไปกับกระบวนการเรียนการสอนตามความเหมาะสมในแต่
ละระดับ และรูปแบบการศึกษา ได้อย่างมีความสุข  ซึ่งกระทรวงศึกษาธิการมีโยบายปฏิรูปการศึกษาโดยยึดหลัก
คุณธรรมนำความรู้มุ่งมั่นขยายโอกาสทางการศึกษาให้เยาวชนได้รับการศึกษาที่มีคุณภาพอย่างกว้างขวางทั่วถึง 
(สำนักวิชาการและมาตรฐานการศึกษา, 2548) “จิตสาธารณะ” จึงเป็นคุณลักษณะสำคัญประการหนึ่งของคน
ไทยท่ีสังคมในปัจจุบันเรียกร้องให้พัฒนากันอย่างจริงจัง  

เกรียงศักด์ิ เจริญวงศ์ศักดิ (2546)  ให้เหตุผลว่า การที่คนไทยควรมีจิตสาธารณะเนื่องมาจากการ
เปล่ียนแปลง ดังนี้ ประการแรก กระแสการแข่งขันและระบบทุนนิยม จากสภาพการแข่งขันที่รุนแรงขึ้น ทำให้
ผู้คนจำนวนมากต่างมุ่งกอบโกยผลประโยชน์อย่างเห็นแก่ตัว ไม่สนใจว่าผู้อื่นจะได้รับความเดือดร้อนหรือไม่
รวมทั้งขาดความสนใจในภาพรวมของประเทศ เนื่องจากคิดว่าตัวเองไม่ได้มีส่วนรับผิดชอบโดยตรงกับเรื่อง
นั้นๆ แม้รู้ว่าจะเกิดผลเสียหายอย่างมากมายตามมา ก็ตาม ดังนั้น หากเราไม่ปลูกฝังและสร้างจิตสำนึกเพื่อ
ส่วนรวมให้เกิดขึ้นกับคนรุ่นใหม่แล้ว ย่อมน่าเป็นห่วงสังคมไทยในอนาคต ที่จะเต็มไปด้วยการแก่งแย่งและ
ความเห็นแก่ตัวอย่างรุนแรง ประการท่ีสอง กระแสโลกเรื่องการอนุรักษ์ส่ิงแวดล้อม จากสภาวการณ์เส่ือมโทรม
ด้านสิ่งแวดล้อม อาทิ การทำลายสิ่งแวดล้อม การเกิดภาวะเรือนกระจก การตัดไม้ทำลายป่า จนเกิดปัญหา
วิกฤตทางธรรมชาติ หรือการใช้ทรัพยากรอย่างส้ินเปลือง ฯลฯ นำไปสู่กระแสการเรียกร้องอย่างเข้มข้นในเรื่อง
การอนุรักษ์ส่ิงแวดล้อม ไม่เพียงเท่านั้นยังถูกนำไปใช้เป็นประเด็นสำคัญในการกำหนดเป็นกติกาเงื่อนไขสากล
ในการดำเนินการทางเศรษฐกิจ ธุรกิจการค้า และการเมืองให้เราต้องปฏิบัติตาม ประการที่สาม วิกฤตทาง
คุณธรรมจริยธรรม วิกฤตการเสื่อมถอยทางคุณธรรมจริยธรรมและปัญหาสังคมศึกษาต่างๆ ที่ทวีความรุนแรง
มากขึ้น อาทิ ปัญหายาเสพติด ปัญหาอาชญากรรม การลักขโมยการคอรัปช่ัน การขาดจรรยาบรรณในวิชาชีพ 
ฯลฯ โดยเราไม่สามารถท่ีจะบอกปัดได้เลยว่าไม่เกี่ยวข้องกับเรา เนื่องจากโลกท่ีมีการเช่ือมโยงเป็นเครือข่ายถึง
กันอย่างแน่นแฟ้น ส่งผลให้ทุกฝ่ายได้รับผลกระทบเชื่อมโยงถึงกันหมด แม้ว่าตนจะไม่ได้เป็นผู้ก่อก็ตาม และ
ปัญหามากมายเหล่านี้กำลังรอการช่วยเหลือและแก้ไขอย่างเร่งด่วนโดยการร่วมมือจากประชาชนทุกคน ไม่ใช่
รอคอยแต่เพียงการช่วยเหลือจากรัฐเท่านั้น และประการสุดท้าย สังคมชุมชนวิถี กระแสของการรวมกลุ่มของ
ประชาสังคม ท่ีประชาชนจากกลุ่มต่างๆ จะเข้ามามีบทบาทในการเรียกร้องการดูแล การตรวจสอบ รวมถึงการ
เข้ามาพัฒนาชุมชนและสังคมส่วนรวมมากขึ้น ส่ิงสำคัญคือ คนเหล่านี้จำเป็นต้องมีจิตสำนึกเพื่อส่วนรวม จึงจะ
ทำให้การรวมกลุ่มนี้เป็นไปเพื่อประโยชน์ และพัฒนาประเทศอย่างแท้จริง มิใช่เป็นการใช้ช่องทางนี้ในการ



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[55] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

แสวงหาผลประโยชน์ให้กับตนเอง ดังนั้น จากกระแสการแข่งขันและระบบทุนนิยม กระแสเรื่องการอนุรักษ์
ส่ิงแวดล้อมวิกฤตทางคุณธรรมจริยธรรม และสังคมชุมชนวิถีที ่เปลี่ยนแปลงไป จึงควรเร่งสร้างการมีจิต
สาธารณะให้เกิดขึ้นในสังคมไทย เพื่อให้เกิดการแสดงออกถึงการไม่ยึดเอาประโยชน์ของตนเองเป็นท่ีต้ัง ไม่ใช่
เพียงแค่ให้ตนเองอยู่รอดเท่านั้น  

สำหรับจิตสาธารณะในทางพุทธศาสนานั้นมีหลักธรรมสำหรับพุทธศาสนิกชนพึงยึดถือปฏิบัติซึ่งพระ
พรหมคุณาภรณ์ (2548) ได้กล่าวถึงปัจจัยภายในเกี่ยวกับการคิดความรู้สึกท่ีส่งผลให้แต่ละคนแสดงพฤติกรรม
จิตสาธารณะ ได้แก่ พรหมวิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 โดยสรุปว่า การลงมือทำสาธารณประโยชน์จะได้ผล
สมบูรณ์ต้องมีรากฐานท่ีเกิดจากความคิดความระลึกซึ่งเป็นคุณธรรมในใจท่ีแต่ละคนยึดถือ ได้แก่ พรหมวิหาร4 
ประกอบด้วย เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ซึ่งเป็นคุณธรรมที่รากฐานของพฤติกรรมที่แสดงออกมาเป็น
พฤติกรรมการทำเพื่อสาธารณประโยชน์จะเข้มแข็ง ส่วน สังคหวัตถุ 4 จิตสาธารณะเป็นคุณลักษณะของผู้ท่ี
คำนึงถึงส่วนรวมมุ่งประโยชน์ของส่วนรวม ซึ่งสอดคล้องกับ ว.วชิรเมธี (2554) ที่กล่าวไว้ในหนังสือ “เธอคือ
โพธิสัตว์” ว่าจิตสาธารณะถือเป็นลักษณะสำคัญประการหนึ่งของการแสดงออกถึงภาวะผู้นำจะเห็นได้จาก
ความเสียสละของพญาวานรเมื่อพระโพธิสัตว์ของเรานั้นเสวยพระชาติเป็นพญาวานรท่ีเป่ียมไปด้วยจิตอาสามี
ความเสียสละในการรับใช้ฝูงลิงของตัวเองแล้วตัดสินใจอุทิศตนเป็นส่วนหนึ่งของเถาวัลย์นั้นด้วย โดยใช้ 2 ขา
หลังเกาะกิ่งไม้ของอีกฝ่ังหนึ่ง ส่วน 2 มือข้างหน้า ถือปลายของเถาวัลย์ไว้อย่างมั่นคงแล้วก็ผูกเถาวัลย์นั้นเข้ากับ
ตัว ดึงจนมั่นใจว่าแน่นหนาแล้วตะโกนให้บริวารของตัวเองไต่เถาวัลย์ข้ามมา ลิงหลายร้อยตัวไต่เถาวัลย์ข้ามมา
จากหน้าผาฝ่ังหนึ่งไปยังอีกฝ่ังหนึ่ง พอถึงจุดท่ีพญาวานรอุทิศตนเป็นเถาวัลย์ บริวารไม่อยากจะเหยียบแต่พระ
โพธิสัตว์บอกว่าให้เหยียบไปเลย อย่าไปคิดอะไรมาก สิ่งสำคัญที่สุดของเราตอนนี้คือ ทำอย่างไรจะทำให้เรา
รอด เหล่าวานรก็ได้ไต่เถาวัลย์ข้ามฝั่งไป โดยเหยียบบนหลัง บนหัว บนไหล่ ของพญาวานร เอาชีวิตรอดได้
ทั้งหมด ซึ่งจากแนวคิดดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงความเป็นผู้เสียสละตนเองเพื่อประโยชน์ของส่วนร่วมนั่ นเอง 
ดังนั้น เพื่อบูรณาการจิตสาธารณะในโลกยุคปัจจุบันเข้ากับจิตสาธารณะทางพระพุทธศาสนาเพื่อนำไปสู่การ
ประยุกต์ใช้อย่างเหมาะสม ผู้เขียนจึงนำเสนอแนวคิดจิตสาธารณะในทัศนะต่างๆ ท้ังในมุมมองของโลกปัจจุบัน
และมุมมองทางพระพุทธศาสนาเพื่อนำไปสู่การบูรณาการเป็นรูปแบบการพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณา
การ อันจะเอื้อประโยชน์ต่อการประยุกต์ใช้ในการพัฒนาจิตสาธารณะต่อไป  
 
แนวคิดเกี่ยวกับจิตสาธารณะของนักวิชาการไทย 

ในประเด็นความหมายของจิตสาธารณะนั้น มีผู้รู้ได้ให้ความหมายไว้สอดคล้องกัน เช่น พระธรรมปิฎก 
(2558) ให้ความหมายไว้อย่างครอบคลุมว่า เป็นการเห็นแก่ผลประโยชน์ของส่วนรวมการรักษากฎกติกาใช้
เสรีภาพเป็นช่องทางหรือเป็นโอกาสในการร่วมสร้างสรรค์สังคมให้เกิดผลแก่ส่วนรวมคือทำให้สังคมอยู่ได้ด้วยดี
โดยแต่ละคนมีความรับผิดชอบในการทำให้ได้ผลประโยชน์แก่ตัวเองและส่วนรวมให้สอดคล้องกัน  ในขณะท่ี 
วิชัย วงศ์ใหญ่ (2554) ได้อธิบายว่า จิตสาธารณะมีคำที่ใช้ใกล้เคียงกันอยู่สองคำ คือ “จิตอาสา” (voluntary 
mind) หมายถึง จิตใจท่ีคิดช่วยเหลือผู้อื่น จิตใจท่ีเป็นผู้ให้ เช่น ให้ส่ิงของ ให้เงิน ให้ความช่วยเหลือด้วยกำลัง
แรงกาย แรงสมอง ซึ่งเป็นการเสียสละ ส่ิงท่ีตนเองมีแม้กระท่ังเวลา โดยมีปัญญาเป็นเครื่องกำกับ เป็นการ
กระทำท่ีไม่เบียดเบียนตนเอง ส่งผลให้แสดงพฤติกรรมหลัก 3 ด้าน ได้แก่ 1) การช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่หวังส่ิง
ตอบแทน 2) การเสียสละประโยชน์ส่วนตนเพื่อประโยชน์ส่วนรวม และ3) การมุ่งมั่นพัฒนาส่ิงรอบตัวให้เกิด



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[56] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

การเปล่ียนแปลงท่ีดีขึ้น_ส่วนคำว่า “จิตสาธารณะ” (public mind) บางครั้งอาจใช้คำว่า จิตสำนึกสาธารณะ 
หมายถึง จิตใจท่ีคำนึงถึงส่วนรวมร่วมกัน คำนึงถึงบุคคลอื่นท่ีต่างมีความสัมพันธ์เช่ือมโยงเป็นหนึ่งเดียวกัน 
รวมทัง้มีความสำนึกและยึดมั่นในระบบคุณธรรม และจริยธรรมท่ีดีงาม ความเป็นระเบียบเรียบร้อย ประหยัด 
และมีความสมดุลระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ ส่งผลทำให้แสดงพฤติกรรมหลัก 3 ด้าน ได้แก่ 1) การงดเว้นการ
กระทำท่ีจะส่งผลทำให้เกิดความชำรุดเสียหายของทรัพย์สินส่วนรวม 2) การมีส่วนร่วมดูแลรักษาทรัพย์สิน
ส่วนรวม และ 3) การเคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการใช้ทรัพย์สินส่วนรวม  

สอดคล้องกับ ชาย  โพธิสิตา (2546) ที่ให้ความหมายว่าเป็นความตระหนักและความรับผิดชอบต่อ
ส่วนรวมโดยมองจากการแสดงออกทางพฤติกรรมอันสะท้อนถึงสิ่งที่อยู่ในใจของผู้ที่แสดงพฤติกรรมนั้นเป็น
หลักซึ่งหมายถึงการกระทำที่แสดงความรับผิดชอบต่อส่วนรวมนั ่นเอง  โดยอธิบายเพิ่มเติมว่า คำว่าจิต
สาธารณะประกอบด้วยคำว่าจิตและสาธารณะการทำความเข้าใจความหมายของคำว่าจิตสาธารณะจึงต้องทำ
ความเข้าใจคำทั้ง 2 คำนี้คำว่าจิต โดยนัย หมายถึง จิตสำนึกซึ่งมีความหมายในเชิงสังคมว่าหมายถึงความ
ตระหนักซึ่งแสดงออกทางการกระทำหรือพฤติกรรม คำว่า สาธารณะ หมายถึงเพื่อประชาชนทั่วไปไม่ได้เป็น
ของผู้ใดผู้หนึ่งสาธารณะเป็นเรื่องของส่วนรวมเป็นเรื่องที่เหนือจากเรื่องของส่วนตัวคือมีผู้อื่นเกี่ยวข้องด้วย
สาธารณะมีหลายระดับเช่นระดับครอบครัวระดับชุมชนหรือท้องถิ่นระดับประเทศชาติ  (ปฐมมณีโรจน์, 2558) 
การพิจารณาว่าส่ิงใดเป็นสาธารณะพิจารณาได้จากส่ิงท่ีเกี่ยวข้องสองประการคือสิทธิการเข้าถึงและสิทธิการใช้
ประโยชน์โดยใครจะเป็นเจ้าของหรือมีหรือไม่มีเจ้าของก็ไม่ใช่คุณลักษณะท่ีจะกำหนดว่าเป็นสาธารณะหรือไม่
ส่ิงท่ีบุคคลใดบุคคลหนึ่งหรือประชาชนท่ัวไปหรือรัฐเป็นเจ้าของหากคนท่ัวไปสามารถเข้าถึงหรือใช้ประโยชน์ได้
ก็ถือว่าเป็นสาธารณะด้วยอย่างน้อยก็ในระดับหนึ่ง (ชาย  โพธิสิตาและคณะ,  2543) ส่ิงท่ีเป็นสาธารณะจึงควร
เป็นทั้งสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาติเช่นต้นไม้ป่าไม้แม่น้ำอากาศและสิ่งที่รัฐสร้างขึ้นเพื่ออำนวยความสะดวกเช่น
โทรศัพท์สาธารณะสวนสาธารณะถนนและทางเท้ารวมท้ังสถานท่ีให้บริการต่างๆท้ังของรัฐและเอกชน เช่น วัด 
โรงเรียน โรงพยาบาล ผู้รู้หลายคนให้ความหมายของคำว่าจิตสาธารณะไว้เช่นเดียวกับ พระไพศาล       วิสาโล 
(2544) ที่ให้ความหมายโดยสรุปว่า เป็นความสำนึกใส่ใจและพร้อมจะมีส่วนร่วมในกิจการสาธารณะรวมถึง
ความเคารพและหวงแหนสมบัติส่วนรวมมิใช่เฉพาะครอบครัวญาติมิตรคนรอบข้างหรือชุมชนละแวกบ้าน
เท่านั้นหากครอบคลุมไปถึงบุคคลอื่นที่ไม่ร ู ้จ ักไม่เคยพบแต่ก็รู ้อยู ่ว่าเป็นส่วนหนึ่งของสังคมที่ตนสังกัด  
เช่นเดียวกัน เกรียงศักด์ิ เจริญวงศ์ศักด์ิ (2543) กล่าวว่า จิตสาธารณะ หมายถึง ความคิดที่ไม่เห็นแก่ตัว มี
ความปรารถนาที่จะช่วยเหลือ ช่วยแก้ปัญหาให้แก่ผู้อื่นหรือสังคม โดยพยายามหาโอกาสที่จะช่วยเหลืออย่าง
จริงจัง และมองโลกในแง่ดีบนพื้นฐานของความเป็นจริง ในขณะที่ ไพฑูรย์ สินลารัตน์ (2540) กล่าวถึงจิต
สาธารณะในลักษณะของสำนึกทางสังคม ประกอบด้วย ความรู้ ความเข้าใจ และความรู้สึกร่วมได้ร่วมเสียกับ
สังคม โดยรู้จักเข้าใจ และมองเห็นระบบโครงสร้างของสังคม มองเห็นปัญหา ทางเลือกและทางออกต่าง ๆ ของ
ปัญหาในสังคม สามารถเช่ือมโยงปัญหาของสังคมเข้ากับบทบาทหน้าท่ีของตน และพร้อมท่ีจะร่วมแก้ปัญหากับ
คนอื่น ๆ ในสังคมอย่างมีระบบ และเป็นประชาธิปไตย 

จากการศึกษาความหมายของจิตสาธารณะดังกล่าวข้างต้น พบว่า การให้ความหมายของจิตสาธารณะ
กล่าวถึงจิตใจท่ีคำนึงถึงส่วนรวมโดยแสดงออกทางการกระทำซึ่งความหมายของจิตสาธารณะประกอบด้วย 3 
ส่วนได้แก่ 1) ส่วนท่ีแสดงถึงจิตใจได้แก่ความตระหนักการตระหนักรู้เอาใจใส่ความสำนึกการคำนึงถึงและความ
รับผิดชอบ 2) ส่วนที่แสดงถึงความเป็นส่วนรวมได้แก่ผู้อื่นที่ร่วมความสัมพันธ์เป็นกลุ่มเดียวกับตนเรื่องของ

4 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[57] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

ส่วนรวมทีเ่ป็นประโยชน์ต่อประเทศชาติกิจการสาธารณะเป็นส่วนหนึ่งของสังคมท่ีตนสังกัดเรื่องของส่วนรวมท่ี
ได้ประโยชน์ร่วมกันของกลุ่มประโยชน์สุขของส่วนรวมและสังคมความปรารถนาของส่วนรวมผลประโยชน์ของ
ส่วนรวมได้ ผลประโยชน์แก่ตัวเอง และส่วนรวมให้สอดคล้องกันเกิดประโยชน์ต่อพื้นท่ีของสาธารณะหรือสังคม 
และ3) ส่วนที่แสดงถึงการกระทำ ได้แก่ การใช้สติปัญญาเป็นธุระเข้าร่วมมีส่วนร่วมการดูแลสร้างสรรค์และ
ความพยายามทำให้ดีขึ้น 
  
แนวคิดจิตสาธารณะของนักวิชาการตะวันตก 

คำว่า “จิตสาธารณะ” มีการใช้คำในภาษาไทยที่มีความหมายเป็นนัยเดียวกันคือจิตสำนึกทางสังคมจิต
อาสาหรือจิตสำนึกสาธารณะส่วนในภาษาอังกฤษใช้คำว่า Public Mind หรือ Public Consciousness ซึ่งในทัศนะ
ของนักวิชาการตะวันตก เช่น Oslan, Blekher and Chesnokova (1999) ที่ให้ความเห็นว่าหลักการและแนวคิด
ของจิตสาธารณะเป็นเครื่องมืออย่างหนึ่งที่จะกำจัดความเห็นแก่ตัวของคนในสังคมเกิดขึ้นจากสำนึกส่วนบุคคลท่ี
เกิดจากสติปัญญาท่ีนำไปสู่การปฏิบัติและความพยายามนำมาใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อพื้นท่ีของสาธารณะหรือสังคม
เป็นการกระทำท่ีอยู่เหนือความต้องการส่วนบุคคลอย่างแท้จริง ในขณะท่ี Chi (1998) สรุปได้ว่า จิตสำนึกสาธารณะ 
หรือ Public consciousness เป็นกระบวนการท่ีทำให้เกิดความยุติธรรมต่อสังคมเพื่อแสดงความเอาใจใส่ต่อสังคม
เป็นความคิดท่ีไม่เห็นแก่ตัวมีความปรารถนาท่ีจะช่วยเหลือช่วยแก้ปัญหาให้แก่ผู้อื่นหรือสังคมพยายามฉวยโอกาสท่ี
จะช่วยเหลืออย่างจริงจังและมองโลกในแง่ดีบนพื้นฐานของความเป็นจริงโดยได้กล่าวถึงจิตสาธารณะว่ามี 3 ระดับ
คือจิตสาธารณะเกี่ยวกับตนเอง (Self Consciousness) เป็นจิตสำนึกเพื่อพัฒนาตนเองทำให้ตนเองเป็นบุคคลท่ี
สมบูรณ์ยิ ่งขึ ้นจิตสาธารณะเกี่ยวกับผู้อื ่น (Others Oriented Consciousness) เป็นจิตสำนึกของความสัมพันธ์
ระหว่างบุคคลของคนในกลุ่มชนหนึ่งสังคมหนึ่งเช่นความเห็นอกเห็นใจความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ความสามัคคีเป็นต้น 
และจิตสาธารณะเกี่ยวกับสังคม (Social Consciousness) เป็นจิตสานึกท่ีตระหนักถึงความสำคัญในการอยู่ร่วมกัน
หรือคำนึงถึงผู้อื่นที่ร่วมความสัมพันธ์เป็นกลุ่มเดียวกันเช่นจิตสานึกด้านเศรษฐกิจจิตสำนึกด้านการเมืองจิตสานึก
ด้านส่ิงแวดล้อมจิตสานึกด้านสุขภาพเป็นต้น 
 ในขณะท่ี Raj (1996) กล่าว่า จิตสำนึกเป็นคำที่ไม่สามารถให้คำจำกัดความได้ชัดเจนแต่สามารถ
อธิบายที่ใกล้ เคียงได้ 2 แนวทาง ซึ่งแนวทางแรกเป็นความคิดที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลาไม่หยุดนิ่ง และ
แนวทางที่สอง หมายถึง จิตสำนึกของบุคคล เป็นความรู้สึกของบุคคลที่มีอยู่ตลอดเวลาแม้ช่วงว่างของเวลา 
เช่น การนอนหลับ จากความหมายของจิตสำนึกท่ีกล่าวมา จึงสรุปได้ว่า จิตสำนึกเป็นพฤติกรรมภายใน อย่าง
หนึ่งของมนุษย์ ที่แสดงออกถึงภาวะทางจิตใจที่เกี่ยวกับความรู้สึก ความคิด ความปรารถนาต่างๆ เป็นภาวะ
ทางจิต ตื่นตัว และรู้ตัวสามารถตอบสนองต่อสิ่งเร้าจากประสาทสัมผัสทั้งห้า เป็นสิ่งที่เกิดจากประสบการณ์
ต่างๆ ของมนุษย์ที่รวมตัวกันขึ้น และมีความสัมพันธ์ระหว่างประสบการณ์ต่างๆ เหล่านั้น และประเมินค่าส่ิง
เหล่านั้นออกมาเป็นจิตสำนึกสาธารณะ (Public) เป็นคำที่มีความหมายกว้าง สามารถใช้ได้กับสิ่งของ บุคคล 
สถานที่และการกระทำ Sills (1972) กล่าวว่า สาธารณะเป็นความรู้สึกเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล 
สรุปความหมายของคำว่า สาธารณะ ได้ว่า ส่ิงของ บุคคล สถานท่ี และการกระทำ ท่ีเป็นของส่วนรวม ทุกคนมี
สิทธิ์ที่จะใช้ประโยชน์เป็นเจ้าของ หวงแหนในส่ิงเหล่านั้นร่วมกัน เมื่อรวมคำว่า จิตสำนึกและสาธารณะ จึงได้
คำว่า จิตสำนึกสาธารณะ (public consciousness) หรือจิตสาธารณะ (public mind) ซึ่งมีผู้ให้ความหมายไว้
หลากหลายและมีการเรียกที่แตกต่างกัน ได้แก่ การเห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวม จิตสำนึกต่อสังคม จิตสำนึกต่อ



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[58] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

ส่วนรวม จิตสำนึกต่อสาธารณะสมบัติ เป็นต้น และ Kraft (1992) กล่าวถึงจิตสาธารณะไว้สอดคล้องกันว่าเป็น
จิตสำนึกทางสังคมที่เกี่ยวข้องกับความสามารถของบุคคลในการรับรู้ถึงความไม่ยุติธรรม ให้ความสำคัญกับ
ความต้องการท่ีหลากหลายของบุคคลอื่น และมีการกระทำเพื่อเปล่ียนแปลงสังคม 
  กล่าวโดยสรุป ในทัศนะของนักวิชาการตะวันตก สรุปได้ว ่าจิตสำนึกสาธารณะ หรือ Public 
consciousness เป็นกระบวนการท่ีทำให้เกิดความยุติธรรมหรือเอื้อประโยชน์ต่อสังคมเพื่อแสดงความเอาใจใส่
ต่อสังคมเป็นความคิดท่ีไม่เห็นแก่ตัวมีความปรารถนาท่ีจะช่วยเหลือช่วยแก้ปัญหาให้แก่ผู้อื่นหรือสังคมพยายาม
ฉวยโอกาสท่ีจะช่วยเหลืออย่างจริงจังและมองโลกในแง่ดีบนพื้นฐานของความเป็นจริง 3 ลักษณะ คือ ลักษณะ
แรก เป็นจิตสาธารณะท่ีเอื้อประโยชน์ต่อตนเองท่ีเน้นการพัฒนาตนเองทำให้ตนเองเป็นบุคคลท่ีสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 
ลักษณะที่สอง เป็นจิตสาธารณะที่เอื้อประโยชน์ต่อผู้อื่น เป็นจิตสำนึกที่ให้ความสำคัญเกี่ยวกับความสัมพันธ์
ระหว่างบุคคลของคนในกลุ่ม เช่น ความเห็นอกเห็นใจความเอื้อเฟื้อเผ่ือแผ่ ความสามัคคี เป็นต้น และลักษณะ
ที่สาม จิตสาธารณะท่ีเอื้อประโยชน์แก่สังคม เป็นจิตสานึกท่ีตระหนักถึงความสำคัญในการอยู่ร่วมกันในสังคม
โดยส่วนรวมในด้านต่างๆ เช่น จิตสานึกด้านเศรษฐกิจ ด้านการเมือง ด้านส่ิงแวดล้อม หรือด้านสุขภาพ เป็นต้น 
 
จิตสาธารณะตามแนวพระพุทธศาสนา 

 พระจริยาวัตรของพระพุทธเจ้าที่ทรงบำเพ็ญมาตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์เป็นการบำเพ็ญ
ประโยชน์ในฐานะของพระพุทธเจ้าทรงส่ังสอนเหล่าเวไนยสัตว์ให้ได้ข้ามพ้นจากกองทุกข์ถือได้ว่าพระองค์ทรง
เป็นต้นแบบของบุคคลผู้มีจิตสาธารณะพุทธจริยา คือ การบำเพ็ญประโยชน์ของพระพุทธเจ้ามี 3 ลักษณะ คือ 
1) โลกัตถจริยา การบำเพ็ญประโยชน์แก่โลก 2) ญาตัตถจริยา การบำเพ็ญประโยชน์แก่พระญาติ และ3) 
พุทธัตถจริยา การบำเพ็ญประโยชน์โดยฐานะเป็นพระพุทธเจ้า โดย พระพรหมคุณาภรณ์ (2548) ให้
ความหมายจิตสาธารณะว่ามาจากคำว่าจิต + สาธารณะคำว่าจิต หมายถึง ธรรมชาติท่ีรู้อารมณ์สภาพท่ีนึกคิด
ความคิดใจโดยจิตเป็นธรรมชาติชนิดหนึ่งท่ีเป็นนามธรรมไม่มีรูปร่างอาศัยอยู่ในร่างกายของสัตว์ท้ังหลายมักด้ิน
รนกวัดแกว่งรักษายากห้ามยากมักตกไปในอารมณ์ที่ตนปรารถนาเกิดเร็วดับเร็วเที่ยวไปไกลและเที่ยวไปดวง
เดียวแต่เป็นธรรมชาติท่ีฝึกได้จิตนี้เป็นธรรมชาติท่ีรู้อารมณ์คือรับอารมณ์อยู่เสมอจึงเรียกว่า “รู้อารมณ์” ส่วน
คำว่า สาธารณะ หมายถึง ท่ัวไป, ส่ิงท่ีมิได้เป็นของผู้หนึ่งผู้ใด, เป็นของกลางสำหรับส่วนรวมซึ่งจากความหมาย
ที่กล่าวมานี้ได้ข้อสรุปว่า จิตสาธารณะ คือ จิตที่คิดสร้างสรรค์เป็นกุศลปราศจากอคติและมุ่งทำกรรมดีที่เป็น
ประโยชน์ต่อส่วนรวมคิดสร้างสรรค์คือคิดในทางที ่ดีไม่ทำลายบุคคลสังคมวัฒนธรรมประเทศชาติและ
สิ่งแวดล้อมกรรมดีคือการกระทำและคำพูดที่มาจากความคิดที่ดี สอดคล้องกับ พระธรรมปิฎก (2559) ให้
ความหมายจิตสาธารณะโดยสรุปได้ว่า เป็นการเห็นแก่ผลประโยชน์ของส่วนรวม การรักษากฎกติกา ใช้
เสรีภาพเป็นช่องทางหรือเป็นโอกาสในการร่วมสร้างสรรค์สังคมให้เกิดผลแก่ส่วนรวมคือทำให้สังคมอยู่ได้ด้วยดี 
โดยแต่ละคนมีความรับผิดชอบในการทำให้ได้ผลประโยชน์แก่ตัวเองและส่วนรวมให้สอดคล้องกัน 
  จากแนวคิดดังกล่าว จะเห็นว่าถ้าใช้มุมมองของการคิดท่ีเป็นระบบไม่มองแยกส่วนจะพบว่าจิต
สาธารณะจะเป็นประโยชน์ท้ังในระดับส่วนบุคคลหรือในระดับส่วนรวม ดังนั้น จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์
พฤติกรรมสำคัญของจิตสาธารณะในทางพระพุทธศาสนา มีองค์ประกอบท่ีเป็นพื้นฐานสำคัญ 3 ประการ ได้แก่ 
1) การให้ 2) การไม่เบียดเบียน และ 3) การมุ่งประโยชน์ ซึ่งการให้และการมุ่งประโยชน์จะสอดคล้องกับ
หลักธรรมสังคหวัตถุ 4 ส่วนการไม่เบียดเบียนจะสอดคล้องกับหลักธรรมพรหมวิหาร 4 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[59] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

รูปแบบการพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ 
1. ความหมายของจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ 
จากการศึกษาความหมายของจิตสาธารณะทั้งในทัศนของนักวิชาการไทย นักวิชาการตะวันตก และ

จิตสาธารณะตามแนวพระพุทธศาสนาจะเห็นว่า นักวิชาการไทยจะให้ความสำคัญกับพฤติกรรมท่ีแสดงออกถึง
การงดเว้นการกระทำที่จะส่งผลทำให้เกิดความชำรุดเสียหายของทรัพย์สินส่วนรวม การมีส่วนร่วมดูแลรักษา
ทรัพย์สินส่วนรวม และการเคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการใช้ทรัพย์สินส่วนรวม  สอดคล้องกับมุมของ
นักวิชาการตะวันตกท่ีมุ่งเน้นพัฒนาตนเองทำให้ตนเองเป็นบุคคลที่สมบูรณ์ยิ ่งขึ ้น  การให้ความสำคัญกับ
ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล และการตระหนักถึงความสำคัญในการอยู่ร่วมกันในสังคมโดยส่วนรวม  ซึ่ง
สอดคล้องกับจิตสาธารณะตามแนวพุทธซึ่งสามารถวิเคราะห์และสังเคราะห์เป็นองค์ประกอบของพฤติกรรมจิต
สาธารณะพุทธบูรณาการ ได้ดังนี้ 
 
ตาราง 1 การวิเคราะห์และสังเคราะห์พฤติกรรมจิตสาธารณะเชิงพุทบูรณาการ 
 

ท่ี พฤติกรรมหลัก 

แนวคิดจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ (ไตรสิกขา) 

การให ้
(สังคหวัตถุ 4) 

การไม่
เบียดเบียน 

(พรหมวิหาร 4) 

การมุ่ง
ประโยชน์ 

(สังคหวัตถุ 4) 
1 แนวคิดจิตสาธารณะนักวิชาการไทย    
 1) การงดเว้นการกระทำท่ีจะส่งผลทำให้

เกิดความชำรุดเสียหายของทรัพย์สิน
ส่วนรวม 

✓ ✓ ✓ 

 2) การมีส่วนร่วมดูแลรักษาทรัพย์สิน
ส่วนรวม 

✓ ✓ ✓ 

 3) การเคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการใช้
ทรัพย์สินส่วนรวม 

✓ ✓ ✓ 

2 แนวคิดจิตสาธารณะนักวิชาการ
ตะวันตก    

 1) การมุ่งเน้นพัฒนาตนเองทำให้ตนเอง
เป็นบุคคลท่ีสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 

✓ ✓ ✓ 

 2) การมุ่งเน้นให้ความสำคัญกับ
ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล 

✓ ✓ ✓ 

 3) การตระหนักถึงความสำคัญในการอยู่
ร่วมกันในสังคมโดยส่วนรวม 

✓ ✓ ✓ 

 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[60] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

 จากตารางท่ี 1 จะเห็นว่า จิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ หมายถึง พฤติกรรมการเห็นแก่ผลประโยชน์
ของส่วนรวมโดยงดเว้นกระทำให้ทรัพย์สินส่วนรวมเสียหาย มีส่วนร่วมในการดูแลรักษาทรัพย์สินส่วนรวม การ
เคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการใช้ทรัพย์สินร่วมกันโดยการให้ การไม่เบียดเบียน และการมุ่งประโยชน์ร่วมกัน
โดยการผสมผสานหลักธรรมสังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 ไตรสิกขา และหลักการสงเคราะห์ตามแนว
พระพุทธศาสนา 
 2. รูปแบบการพัฒนาพฤติกรรมจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ 

ในการพัฒนาบุคคลซึ่งอาจเรียกได้หลายอย่าง แต่ในความหมายส่วนใหญ่นักวิชาการมักจะให้ความหมาย
ว่าประกอบด้วยการดำเนินงานเกี ่ยวกับ “การฝึกอบรม (training) การศึกษา (education) และการพัฒนา 
(development)” เพื่อเป็นการเพิ่มเติม/ปรับปรุง ความรู้ ทักษะ ทัศนคติและพฤติกรรมของบุคคลอันจะช่วย
พัฒนาสมรรถนะสำคัญ (key competencies) เกี ่ยวกับรูปแบบการพัฒนาในเชิงระบบนั้น สัมฤทธิ์ กางเพ็ง 
(2552) ท่ีได้นำเสนอกรอบแนวคิดหลักในการสร้างรูปแบบการพัฒนาตามกระบวนการในการดำเนินการ 6 
ขั้นตอน คือ ขั้นที่ 1  การเตรียมการ ขั้นที่ 2  การประเมินก่อนดำเนินการ ขั้นที่ 3  การพัฒนา ขั้นที่ 4  การ
ปฏิบัติ ขั้นที่ 5  ประเมินผลหลังดำเนินการ และขั้นที่ 6  การวิเคราะห์การดำเนินการ โดยมีหลักการและ
แนวคิดในการสร้างรูปแบบ ได้แก่ การกำหนดลำดับและขั้นตอนในโครงสร้างรูปแบบ โดยความสัมพันธ์ของแต่
ละขั้นตอนของรูปแบบจะต้องเชื่อมโยงอย่างเป็นเหตุเป็นผลโครงสร้างของรูปแบบจะต้องสามารถบูรณาการ
และนำเสนอรูปแบบการดำเนินการได้ในรูปแบบของโครงสร้างหลักสูตรและรายละเอียดของหลักสูตรและใน
แต่ละขั้นตอนขององค์ประกอบของรูปแบบและในแต่ละองค์ประกอบย่อยของรูปแบบต้องสามารถดำเนินการ
ให้บรรลุวัตถุประสงค์ตามหลักสูตรได้อย่างอิสระ ดังแสดงในภาพท่ี 1 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดในการพัฒนารูปแบบ  

เมื่อพิจารณาในทางพระพุทธศาสนาถือว่า ไตรสิกขาเป็นกระบวนการพัฒนาคนท้ังทางกาย จิตใจและ
ปัญญาเพื่อให้บุคคลดำเนินชีวิตไปในวิถีท่ีถูกต้องดีงาม จิตใจสงบมั่นคงเป็นสมาธิและเกิดปัญญาท่ีรู้แจ้ง ซึ่งเมื่อ
แยกประเภทออกเป็นหมวดหมู่ ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ถ้าบุคคลนำมาเป็นแนวปฏิบัติ สังคมก็จะอยู่
ร่วมกันอย่างสันติสุข ซึ่งการฝึกอบรมและพัฒนาตามหลักไตรสิกขาสามารถฝึกได้ในทุกการกระทำและฝึกหัดให้

ปัจจัย 
(Input) 

กระบวนการ 
(Process) 

ผลผลิต 
(Output) 

Phase 1 – 
Preparation 

 

(การเตรียมการ) 

Phase 2 – 
Assessment 

 

(การประเมิน
ก่อนดำเนินการ) 

Phase 3 – 
Treatment 

 

(การพัฒนา) 

Phase 4 – 
Practice 

 

(การปฏิบัติ) 

Phase 5 – 
Evaluation 

 

(การประเมิน
หลังดำเนินการ) 

ข้อมูลป้อนกลับ (Feedback) 
Phase1 – Feedback (การวิเคราะห์การดำเนินการ) 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[61] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

รู้จักตนเองซึ่งจะช่วยให้การปฏิบัติศีล สมาธิและปัญญาก้าวหน้ายิ่งขึ้น กล่าวคือ ต้องพิจารณาการกระทำของ
ตนว่าไปเบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น การกระทำดังกล่าวเป็นไปในทางที่ดี และในขณะเดียวกัน
จิตใจของเรานั้นต้องไม่มีความโลภ โกรธ คิดร้ายต่อผู้อื่น และต้องใช้ปัญญาในการพิจารณาการกระทำของตน
ด้วยว่าถูกต้องหรือไม่ถูกต้อง เหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ควรปรับปรุงแก้ไขอย่างไร ซึ่งเมื่อเราเข้าใจตนเองเราก็
จะเข้าใจผู้อื่นเข้าใจต่อการอยู่ร่วมสังคมที่ต้องพึ่งพาเกื้อกูลกับผู้อื่น ฉะนั้น การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาก็คือ
การสร้างเสริมจิตสาธารณะให้เกิดกับตนเองซึ่งก็จะเกิดประโยชน์ต่อส่วนรวมเช่นกัน 

ดังนั้น การพัฒนาจิตสาธารณะตามแบบการสังคมสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนามองว่ามนุษย์และ
สรรพส่ิงท้ังหลายเป็นทุกข์หรือปัญหาและปัญหานั้นมนุษย์เราสามารแก้ไขได้ในทางปฏิบัติและพระพุทธศาสนานั้น
มุ ่งไปสู ่การแก้ไขปัญหาแต่ในแง่ของการสังคมสงเคราะห์เราสามารถที ่จะนำหลักการสงเคราะห์ตามแนว
พระพุทธศาสนามาปฏิบัติได้และหลักการสังคมสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนาประมวลได้ 7 ประการ คือ 1) 
ต้องคำนึงถึงหลักเหตุผลเป็นสำคัญ 2) ต้องยึดหลักทางสายกลาง 3) ต้องยึดหลักพึ่งตนเอง 4) ต้องเป็นไปอย่างสมดุล 
5) ต้องค่อยเป็นค่อยไปตามความเหมาะสม 6) ต้องสอดคล้องจุดหมายหลักของชีวิต และ7) ต้องไม่ก่อทุกข์ให้แก่
ตนเองและผู้อื่น โดยเน้นหลักการปฏิบัติตนตามกระบวนการของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ท่ีครอบคลุม
ทั้งการรับรู้และการรู้คิด เจตคติ  การพัฒนาตนเองด้านทั้งด้านพฤติกรรม (ศีล) ด้านจิตใจ (สมาธิ) ด้านความรู้
ความคิด (ปัญญา) และการมีวิธีคิดเป็นคิดถูกต้องตามหลักเหตุผลเพื่ออุทิศตนให้ส่วนรวม (พฤติกรรมระดับบุคคล) 
และการมีส่วนร่วมสร้างเครือข่ายช่วยแก้ปัญหา ลงมือปฏิบัติ สร้างสรรค์ให้เกิดประโยชน์สุขแก่สังคม และการ
เตรียมตัวให้พร้อมรับผลกระทบการเปล่ียนแปลงด้านต่างๆ อย่างเหมาะสม (พฤติกรรมระดับส่วนรวม)  

อย่างไรก็ตาม ต้องถือเป็นหลักการว่าการพัฒนาจิตสาธารณะสามารถสอดแทรกได้ในทุกกิจกรรมการ
เรียนรู้ โดยมีแนวทาง ดังนี้ (วิชัย วงษ์ใหญ่, 2554) 

1) การเป็นตัวแบบท่ีดีด้านจิตสาธารณะอย่างสม่ำเสมอตามทฤษฎีกระจกเงา (mirror neuron theory) 
เมื่อผู ้สอนแสดงพฤติกรรมใดๆ ออกมาอย่างสม่ำเสมอ แม้ไม่ต้องสอนโดยวาจาแต่เป็นการสอนโดยการกระทำ 
ผู้เรียนจะมีแนวโน้มแสดงพฤติกรรมนั้นด้วย การพัฒนาลักษณะนี้เป็นการให้ผู้เรียนเกิดการเรียนรู้โดยกระบวนการ
ซึมซับ การสังเกต การเลียนแบบพฤติกรรม แต่ควรใช้ควบคู่กับการสะท้อนผลตนเอง (reflection) ด้วย 

2) การจัดการเรียนรู้ต้องผ่านกระบวนการการปฏิบัติ (action learning) โดยการให้ผู้เรียนลงมือปฏิบัติ
กิจกรรมจิตสาธารณะตามความเหมาะสมด้วยตนเอง โดยไม่จำเป็นต้องจัดทำเป็นโครงการเฉพาะกิจขึน้แต่ควรบูรณา
การไปในทุกกิจกรรมการเรียนรู้และท่ีสำคัญจะต้องมีการแลกเปล่ียนเรียนรู้ผลการปฏิบัติต่อเพื่อนและผู้สอน 

3) การสร้างบรรยากาศท่ีกระตุ้นการเรียนรู ้จิตสาธารณะโดยทำให้ผู ้เรียนเกิดความรู้สึกร่วม 
ความเห็นอกเห็นใจ (empathy) เอาใจผู้อื่นมาใส่ใจตนเอง เพื่อรับรู้ความรู้สึก และตอบสนองโดยการแสดง
พฤติกรรมจิตสาธารณะอย่างถูกต้องเหมาะสม ท้ังภาษาพูดและภาษากาย  

4) มุ่งเน้นการการเรียนรู้เพื่อปรับเปล่ียนความคิดและมุมมอง (transformation of learning) ของ
ผู้เรียนทำให้เห็นว่าผู้เรียนแต่ละคนมีศักยภาพท่ีจะช่วยเหลือผู้อื่อและสังคมส่วนรวมได้ ไม่สำคัญว่าจะเรียนเก่ง
สอบได้คะแนนดีหรือไม่ การปรับเปล่ียนความคิดและมุมมองดังกล่าวจะทำให้ผู ้เร ียนเกิดการพัฒนาจิต
สาธารณะอย่างยั่งยืนและต่อเนื่อง  



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[62] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

5) การจัดการเรียนรู้ต้องเปิดโอกาสให้ผู้เรียนสะท้อนตนเอง (self - reflection) มุ่งให้เห็นความคิด
และความรู้สึกของตนเองเมื่อได้ช่วยเหลือผู้อื่นหรือทำประโยชน์ต่อส่วนรวมรวมท้ังการกำหนดแนวทางสำหรับ
พัฒนาตนเองให้เป็นคนท่ีมีจิตสาธารณะต่อไป  

6) ผู้สอนต้องสร้างความเข้าใจให้ชัดเจนว่าการมีจิตสาธารณะนั้นจะต้องไม่เป็นการเบียดเบียนตนเอง
หรือบุคคลรอบข้างด้วยมิฉะนั้นจะเกิดปัญหาอื่นๆ ตามมาส่ิงใดท่ีเกินกำลังท่ีเราจะทำได้เพียงคนเดียวต้องรู้จัก
สร้างแนวร่วมหรือเครือข่ายมาช่วยให้สำเร็จ 

จากแนวคิดท่ีกล่าวมา ในการจัดการเรียนรู้เพื่อพัฒนาจิตสาธารณะสามารถทำได้ทุกช่วงวัย โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งวัยเด็กท่ีเป็นวัยแห่งการเรียนรู้ ผู้สอนเป็นหัวใจสำคัญในการปลูกฝังคุณลักษณะจิตสาธารณะสามารถ
พัฒนาพร้อมกัน สำหรับแนวทางการจัดการเรียนรู้จำเป็นต้องนำองค์ความรู้เชิงทฤษฎีมาปรับประยุกต์ให้มี
ความเหมาะสมกับผู้เรียนในปัจจุบัน เริ่มจากตัวผู้สอนเองท่ีจะต้องเป็นแบบอย่างท่ีดีและค่อยๆ ขยายไปสู่การ
พัฒนาผู้เรียน และโดยเฉพาะอย่างยิ่งต้องพัฒนาไปให้ถึงระบบคิดของผู้เรียนมากกว่าการให้ทำกิจกรรมโดย
ปราศจากการฝึกกระบวนการคิด 

 
องค์ความรู้ใหม่  

การพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการเป็นกระบวนการปรับเปล่ียนพฤติกรรมให้เห็นแก่ผลประโยชน์
ของส่วนรวมโดยการงดเว้นกระทำให้ทรัพย์สินส่วนรวมเสียหาย มีส่วนร่วมในการดูแลรักษาทรัพย์สินส่วนรวม การ
เคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการใช้ทรัพย์สินร่วมกัน การรักษากฎกติกาใช้เสรีภาพเป็นช่องทางหรือเป็นโอกาสใน
การร่วมสร้างสรรค์สังคมให้เกิดผลแก่ส่วนรวมคือทำให้สังคมอยู่ได้ด้วยดีโดยแต่ละคนมีความรับผิดชอบในการทำ
ให้ได้ผลประโยชน์แก่ตัวเองและส่วนรวมให้สอดคล้องกันโดยผสมผสานหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ การ
ให้ การไม่เบียดเบียน และการมุ่งประโยชน์ร่วมกัน ซึ ่งร ูปแบบการพัฒนาควรเป็นรูปแบบเชิงระบบที่ให้
ความสำคัญครอบคลุมท้ังปัจจัยนำเข้า กระการ ผลผลิต และข้อมูลย้อนกลับ ดังภาพท่ี 2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 2 รูปแบบการพัฒนาจิตสาธารณะเชิงพุทธบูรณาการ 

ระยะท่ี 1 การเตรียมการ 
(Phase1: Preparation) 

- ประเมินความต้องการ
จำเป็น (need assessment) 
เก่ียวกับองค์ประกอบจิต
สาธารณะที่จะพัฒนา 

- สร้างรูปแบบ/กำหนด
เป้าหมาย/จัดทำหลักสูตร/
แผนพัฒนา/โปรแกรม/
เคร่ืองมือ ประเมิน  

- จัดทำปฏิทินการ
ปฏิบัติงาน  

ระยะท่ี 2 การประเมิน
ก่อนดำเนินการ 

(Phase: 
Assessment) 

- วัดพฤติกรรมจิต
สาธารณะก่อน
ดำเนินการ  

- ชี้แจงแนวปฏิบัติ
ร่วมกัน 

ระยะท่ี 3 การพัฒนา 
(Phase3: 

Treatment) 
- ดำเนินการพัฒนาจิต

สาธารณะเชิงพุทธ
บูรณาการ 

- สังคหวัตถุ 4  
- พรหมวิหาร 4 
 

ระยะท่ี 4 การฝึกปฏิบัติ 
(Phase4: Practice) 
- ปฏิบัติกิจกรรมจิต

สาธารณะเชิงพุทธ
บูรณาการ 

- ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ 
ปัญญา)  

- หลักการสังเคราะห์
ตามแนวพุทธ 

ระยะท่ี 5 การประเมิน
หลังดำเนินการ 

(Phase4: 
Evaluation) 

- ประเมินพฤติกรรม
จิตสาธารณะหลัง
ดำเนินการอยาง
ต่อเน่ือง 

- ประเมินแบบ    
360 องศา  

ระยะที่ 6 การวเิคราะห์การดำเนินการ  
(Phase: Feedback) 

กระบวนการ (Process) ปัจจัยนำเข้า (Input) ผลผลิต (Output) 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[63] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

บทสรุป 
จากแนวคิดดังกล่าว ซึ่งหากใช้มุมมองของการคิดท่ีเป็นระบบไม่มองแยกส่วนจะพบว่าจิตสาธารณะจะ

เป็นประโยชน์ทั้งในระดับส่วนบุคคลหรือในระดับส่วนรวม ดังนั้น จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์พฤติกรรม
สำคัญของจิตสาธารณะในทางพระพุทธศาสนา มีองค์ประกอบท่ีเป็นพื้นฐานสำคัญ 3 ประการ ได้แก่ 1) การให้ 
2) การไม่เบียดเบียน และ3) การมุ่งประโยชน์ ซึ่งการให้และการมุ่งประโยชน์จะสอดคล้องกับหลักธรรมสังคห
วัตถุ 4 ส่วนการไม่เบียดเบียนจะสอดคล้องกับหลักธรรมพรหมวิหาร 4 นั่นเอง อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณา
ในทางพระพุทธศาสนาถือว่า ไตรสิกขาเป็นกระบวนการพัฒนาคนทั้งทางกาย จิตใจและปัญญาเพื่อให้บุคคล
ดำเนินชีวิตไปในวิถีที่ถูกต้องดีงาม จิตใจสงบมั่นคงเป็นสมาธิและเกิดปัญญาที่รู ้แจ้ง  ซึ่งเมื ่อแยกประเภท
ออกเป็นหมวดหมู่ ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ถ้าบุคคลนำมาเป็นแนวปฏิบัติ สังคมก็จะอยู่ร่วมกันอย่างสันติ
สุข ซึ่งการฝึกอบรมและพัฒนาตามหลักไตรสิกขาสามารถฝึกได้ในทุกการกระทำและฝึกหัดให้รู้จักตนเองซึ่งจะ
ช่วยให้การปฏิบัติศีล สมาธิและปัญญาก้าวหน้ายิ ่งขึ ้น กล่าวคือ ต้องพิจารณาการกระทำของตนว่าไป
เบียดเบียนหรือก่อความเดือดร้อนแก่ผู้อื่น การกระทำดังกล่าวเป็นไปในทางท่ีดี และในขณะเดียวกันจิตใจของ
เรานั้นต้องไม่มีความโลภ โกรธ คิดร้ายต่อผู้อื่น และต้องใช้ปัญญาในการพิจารณาการกระทำของตนด้วยว่า
ถูกต้องหรือไม่ถูกต้อง เหมาะสมหรือไม่เหมาะสม ควรปรับปรุงแก้ไขอย่างไร ซึ่งเมื่อเราเข้าใจตนเองเราก็จะ
เข้าใจผู้อื่นเข้าใจต่อการอยู่ร่วมสังคมท่ีต้องพึ่งพาเกื้อกูลกับผู้อื่น ฉะนั้น การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาก็คือการ
สร้างเสริมจิตสาธารณะให้เกิดกับตนเองซึ่งก็จะเกิดประโยชน์ต่อส่วนรวมเช่นกัน 

นอกจากนี้ หากพิจารณาเกี่ยวกับการพัฒนาจิตสาธารณะตามแบบการสังคมสงเคราะห์ตามแนว
พระพุทธศาสนาจะมองว่ามนุษย์และสรรพส่ิงท้ังหลายเป็นทุกข์หรือปัญหาและปัญหานั้นมนุษย์เราสามารแก้ไข
ได้ในทางปฏิบัติและพระพุทธศาสนานั้นมุ่งไปสู่การแก้ไขปัญหาแต่ในแง่ของการสังคมสงเคราะห์เราสามารถท่ี
จะนำหลักการสงเคราะห์ตามแนวพระพุทธศาสนามาปฏิบัติได้และหลักการสังคมสงเคราะห์ตามแนว
พระพุทธศาสนาประมวลได้ 7 ประการ คือ 1) ต้องคำนึงถึงหลักเหตุผลเป็นสำคัญ 2) ต้องยึดหลักทางสายกลาง 
3) ต้องยึดหลักพึ่งตนเอง 4) ต้องเป็นไปอย่างสมดุล 5) ต้องค่อยเป็นค่อยไปตามความเหมาะสม 6) ต้อง
สอดคล้องจุดหมายหลักของชีวิต และ7) ต้องไม่ก่อทุกข์ให้แก่ตนเองและผู้อื่น โดยเน้นหลักการปฏิบัติตนตาม
กระบวนการของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ท่ีครอบคลุมท้ังการรับรู้และการรู้คิด เจตคติ  การพัฒนา
ตนเองด้านทั้งด้านพฤติกรรม (ศีล) ด้านจิตใจ (สมาธิ) ด้านความรู้ความคิด (ปัญญา) และการมีวิธีคิดเป็นคิด
ถูกต้องตามหลักเหตุผลเพื่ออุทิศตนให้ส่วนรวม (พฤติกรรมระดับบุคคล) และการมีส่วนร่วมสร้างเครือข่ายช่วย
แก้ปัญหา ลงมือปฏิบัติ สร้างสรรค์ให้เกิดประโยชน์สุขแก่สังคม และการเตรียมตัวให้พร้อมรับผลกระทบการ
เปล่ียนแปลงด้านต่างๆ อย่างเหมาะสม (พฤติกรรมระดับส่วนรวม)  
  จิตสาธารณะเชิงพุทบูรณาการจึงเป็นการเห็นแก่ผลประโยชน์ของส่วนรวมโดยงดเว้นกระทำให้
ทรัพย์สินส่วนรวมเสียหาย มีส่วนร่วมในการดูแลรักษาทรัพย์สินส่วนรวม การเคารพสิทธิของบุคคลอื่นในการใช้
ทรัพย์สินร่วมกันโดยมุ่งเน้นการให้ การไม่เบียดเบียน และการมุ่งประโยชน์ร่วมกันที่ผสมผสานหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาในการปฏิบัติ ได้แก่ หลักสังคหวัตถุ 4 พรหมวิหาร 4 ไตรสิกขา และหลักการสังเคราะห์ตาม
แนวพระพุทธศาสนา มีรูปแบบการพัฒนาเชิงระบบ 6 ระยะ ได้แก่ การเตรียมการ (Preparation) การประเมิน
ก่อนดำเนินการ (Assessment) การพัฒนา (Treatment) การฝึกปฏิบัติ (Practice) การประเมินผลหลัง
ดำเนินการ (Evaluation) และการวิเคราะห์ผลการดำเนินงาน (Feedback) 



 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[64] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

เอกสารอ้างอิง 
เกรียงศักดิ ์เจริญวงศ์ศักดิ.์  (2546). โครงการวิจัยคุณลักษณะสำคัญของคนไทยท่ีพึงประสงค์ตามแต่ละช่วงวัย: 

รายงานผลการศึกษา. เอกสารประกอบการประชุมเรื่องยุทธศาสตร์ของสังคมไทยในการสร้างวิถีการ
เรียนรู้. วันองัคารท่ี 27 พฤษภาคม พ.ศ. 2546 ณ ห้องกมลทิพย์ โรงแรมสยามซิต้ี. กรุงเทพฯ: 
สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ. 

เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศักดิ์. (2543). จอมปราชญ์นักศึกษา : สังเคราะห์ วิเคราะห์ และประยุกต์แนวพระราช
ดำรัสด้าน การศึกษาและการพัฒนาคน. พิมพ์ครั้งท่ี 2 กรุงเทพฯ: ซัคเซสมีเดีย.  

ชาย  โพธิสิตา. (2546). จิตสำนึกต่อสาธารณสมบัติ : แนวคิดทางสังคมและนัยเชิงนโยบาย. วารสาร
ราชบัณฑิตยสถาน 28 (เมษายน-มิถุนายน): 431-448. 

ชาย  โพธิสิตาและคณะ. (2543). รายงานการวิจัยเรื่องการศึกษาจิตสำนึกของคนไทยต่อสาธารณสมบัติ : 
กรณีศึกษา. กรุงเทพมหานคร. นครปฐม : สถาบันวิจัยประชากรและสังคมมหาวิทยาลัยมหิดล. 

ปฐมมณีโรจน์. (2558). สาธารณะเรื่องง่ายท่ีเข้าใจยาก. http://www.rsunews.net/Think%20Tank/ 
TT34/Public.htm  

พระธรรมปิฎก. (2558).  เด็กนักเรียนยกพวกตีกันเพราะคิดส้ันขาจิตสำนึกต่อส่วนรวม. 
http://www.budpage. com/b68.shtml. 

พระธรรมปิฎก. (2559). เด็กนักเรียนยกพวกตีกัน เพราะคิดส้ันขาจิตสำนึกต่อส่วนรวม. 
http://www.budpage.com/ba68.shtml  

พระพรหมคุณาภรณ์. (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ : บริษัทเอส. อาร์. พริ้น
ต้ิงแมสโปรดักส์. 

พระไพศาลวิสาโล. (2544). วิถีสังคมไทยชุดท่ี4ประชาสังคมและวัฒนธรรมชุมชน. กรุงเทพมหานคร : เรือน
แก้วการพิมพ์. 

ไพฑูรย์ สินลารัตน์. (2540). อุดมศึกษา. กรุงเทพฯ: ภาควิชาอุดมศึกษา คณะครุศาสตร์ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

ว.วชิรเมธี. (2554). เธอคือโพธิสัตว์. กรุงเทพฯ : อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชช่ิง. 
วิชัย วงษ์หญ่. (2554). นวัตกรรมหลักสูตรและการเรียนรู้สู่ความเป็นพลเมือง.  กรุงเทพฯ : อาร์ แอนด์ ปริ้นซ์. 
วิชัย วงษ์ใหญ่. (2554).  นวัตกรรมหลักสูตรและการเรียนรู้สู่ความเป็นพลเมือง. กรุงเทพฯ: อาร์แอนด์ปริ้น,  
สัมฤทธิ์ กางเพ็ง. (2552). การพัฒนารูปแบบการเพิ่มประสิทธิภาพการทำวิจัยในช้ันเรียนของครูในสถานศึกษา

สังกัดสำนักงานเขตพื้นท่ีการศึกษาขอนแก่น เขต 1: กรณีศึกษาโรงเรียนบ้านหนองกุงวิทยาคาร. 
ขอนแก่น: คลังนานาวิทยา.  

สำนักวิชาการและมาตรฐานการศึกษา. (2548).  พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ : 
คุรุสภาพลาดพร้าว. 

Chi, Ti-Nan. (1998). Disappearance of Politics. Tokyo: Tangible intangible Garden City publication.  
Kraft. F.N. (1992). Nurturing Social Consciousness Through Church Education. Dissertation 

Abstracts International.  

http://www.rsunews.net/Think%20Tank/


 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 1(3), 53-65 

[65] 

 
 

วารสารครุศาสตร์ปัญญา ปีท่ี 1 ฉบบัท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2565) หน้า 53-65 
Journal of Learning and Education (JLE), Volume 1 No.3 (May–June 2022) Page 53-65 
 

Oslon, A., Blekher, L., Chesnokova,V. (1999).  Public consciousness. 
http://old.russ.ru/ds/english.htm  

Raj, Madhu. (1996). Encyclopedic Dictionary of Psychology and Education. Volume 3 (M-Z) 
New Delhi : ANMOL Publications PVT. 

Sills, D.L. (1972). Leadership International Encyclopedia of the Social Sciences.  New York. The 
Macmillan & The Free Press. 


