
      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 139 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

คติธรรมการออกแบบสถาปัตยกรรมเชิงพุทธจิตวิทยา 
Moral of architectural design in Buddhist psychology 

 
นายจ ารัส พรหมบุตร 
Chamrus Phombutra 

นิสิตหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

course student the Requirements for the Degree of Doctor of Philosophy 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email: Jr_919@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 

การศึกษาข้อมูล เรื่อง คติธรรมการออกแบบสถาปัตยกรรมเชิงพุทธจิตวิทยา คือ คติธรรมทาง
พระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในสถาปัตยกรรมที่เป็นเจดีย์และวิหาร ได้แก่ บูชา 2 การบูชา ได้แก่ อามิสบูชา และ
ปฏิบัติบูชา ภูมิ 31 หรือไตรภูมิ เป็นวรรณกรรมทางพุทธศาสนาที่กล่าวถึงดินแดน  3 คือ กามภูมิ 11 รูปภูมิ 
16 และอรูปภูมิ 4 ในส่วนของวิหารมีคติธรรม คือ อริยสัจ 4 วิหาร เป็นอนุปาทินกสังขาร สังขารที่ไม่มีใจครอง 
เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปตามกาลเวลา บารมี 10 หรือทศบารมี คติธรรมในการออกแบบวัด มีจุดเน้นเรื่อง
อาวาสสัปปายะ มีอุดมคติเรื่องที่ ชาติ ศีลธรรม สติปัญญา สถาบันพระมหากษัตริย์ ประชาชน และเปรียบรูป
แทนพระพุทธเจ้า เป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือสนองตอบและรับใช้งานทางด้านพระพุทธศาสนาที่มนุษย์
สร้างสรรค์ข้ึนเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา เนื่องใน
พระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา 
ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา สถาปัตยกรรมวัดในสมัยกรุง
รัตนโกสินทร์ นิยมสร้างพระปรางค์กับพระเจดีย์ไม้สิบสอง นิยมสร้างพระสถูปกลมทรงลังกา และมีรูปแบบที่
แตกต่างกันอย่างมากมายมีทั้งที่เลียนแบบบ้านไม้เรียนไทย แบบจีน และเรียนแบบ และคติความเชื่อพ้ืนฐาน
ของชุมชน ตลอดจนคติของศาสนา และวัฒนธรรมของกลุ่มชนอ่ืนที่ชุมชนนั้น ๆ มีความพึงพอใจ ทั้งยังขึ้นอยู่
กับประโยชน์ใช้สอยหลักของชุมชน สื่อถึงความรักความสามัคคีในชุมชนใสยุคที่ผ่านมาอีกด้วย 
 
ค าส าคัญ: คติธรรม; การออกแบบ; สถาปัตยกรรม 
 
 
 
 
 
 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 140 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

Abstract 
 

 The study of the moral of architectural design in Buddhism psychology is the 
underlying Buddhist morality in architecture that pagoda and sanctuary. Including, worship 2 
worships are Amis worship and practice worship Landscape 31 or Tri Phum. Buddhist 
literature referring to the land of 3 are Sensuous Planes11, Form Planes16 and Formless 
Planes4. In the part of the viharn, there is a moral philosophy which is the Four Noble 
Truths. Ten virtues are a motto in temple design, with a focus on the abassapaya. There are 
ideals of the nation, morality, intelligence, the monarchy, the people and comparing images 
to the Buddha. It is a work of art created in response and serving the work of Buddhism 
created by human beings as beauty for the satisfaction hidden by the moral philosophy. To 
be a Buddhist worship in Buddhism is to promote and disseminate as something to help 
persuade the minds of Buddhists to have faith. Behave in a good way according to the 
principles of Buddhism. Temple architecture in the Rattanakosin period, popularly built a 
prang with a wooden Sip Song chedi. Popularly built a round stupa and there are many 
different styles, including those that mimic a wooden house, learn Thai Chinese style and 
learn the basic beliefs and styles of the community. As well as the religious and cultural 
attitudes of other peoples to which the community is satisfied. It also depends on the main 
utility of the community and reflects the unity of the clear community in the past. 
 
Keywords: Morale; Design; Architecture 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 141 - ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

บทน า 
คติธรรมการออกแบบสถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนา เป็นคติธรรมที่เป็นแบบอย่าง ที่สื่อถึง

หลักธรรม ความเชื่อ ทัศนคติ ประเพณี และวัฒนธรรมของ ของสถาปนิกในการออกแบบสถาปัตยกรรมใน
พระพุทธศาสนาให้เป็นผลงานทางศิลปะที่แสดงออกถึงด้านการก่อสร้าง โบสถ์ วิหาร ศาลา สิ่งก่อสร้างเหล่านี้
จัดเป็นสถาปัตยกรรมเปิด และสิ่งก่อสร้างที่คนเข้าไปอยู่อาศัยไม่ได้ เช่น สถูป เจดีย์ อนุสาวรีย์ หอไตร จัดเป็น
สถาปัตยกรรมปิด แฝงคติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในสถาปัตยกรรมที่เป็นเจดีย์และวิหาร ได้แก่ บูชา 
2 การบูชา ได้แก่ อามิสบูชา และปฏิบัติบูชา ภูมิ 31 หรือไตรภูมิ เป็นวรรณกรรมทางพุทธศาสนาที่กล่าวถึง
ดินแดน 3 คือ กามภูมิ 11 รูปภูมิ 16 และอรูปภูมิ 4 ในส่วนของวิหารมีคติธรรม คือ อริยสัจ 4 วิหาร เป็นอนุ
ปาทินกสังขาร สังขารที่ไม่มีใจครอง เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปตามกาลเวลา บารมี 10 หรือทศบารมี คติธรรม
ในการออกแบบวัด มีจุดเน้นเรื่องอาวาสสัปปายะ มีอุดมคติเรื่องที่  ชาติ ศีลธรรม สติปัญญา สถาบัน
พระมหากษัตริย์ ประชาชน และเปรียบรูปแทนพระพุทธเจ้า เป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือสนองตอบและรับใช้
งานทางด้านพระพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างสรรค์ข้ึนเป็นความงาม เพื่อความพอใจที่แฝงไว้ด้วยปรัชญาธรรมทาง
วัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา เนื่องในพระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของ
พุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 
สถาปัตยกรรมวัดในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ นิยมสร้างพระปรางค์กับพระเจดีย์ไม้สิบสอง นิยมสร้างพระสถูปกลม
ทรงลังกา และมีรูปแบบที่แตกต่างกันอย่างมากมายมีทั้งที่เลียนแบบบ้านไม้เรียนไทย แบบจีน และเรียนแบบ 
และคติความเชื่อพ้ืนฐานของชุมชน ตลอดจนคติของศาสนา และวัฒนธรรมของกลุ่มชนอ่ืนที่ชุมชนนั้น ๆ มี
ความพึงพอใจ ทั้งยังขึ้นอยู่กับประโยชน์ใช้สอยหลักของชุมชน สื่อถึงความรักความสามัคคีในชุมชนใสยุคท่ีผ่าน
มาอีกด้วย 

 
คติธรรมการออกแบบสถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนา 
 คติธรรมการออกแบบสถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนา ธรรมที่เป็นแบบอย่าง ที่สื่อถึงหลักธรรม 
ความเชื่อ ทัศนคติ ของสถาปนิกในการออกแบบสถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนาให้เป็นผลงานทางศิลปะที่
แสดงออกถึงสิ่งก่อสร้างหรือที่อยู่อาศัยทั่วไป ได้แก่ ตึก อาคาร บ้าน เรือน โบสถ์ วิหาร ศาลา สิ่งก่อสร้าง
เหล่านี้จัดเป็นสถาปัตยกรรมเปิด และสิ่งก่อสร้างที่คนเข้าไปอยู่อาศัยไม่ได้ เช่น สถูป เจดีย์ อนุสาวรีย์ หอไตร  
จัดเป็นสถาปัตยกรรมปิด รูปแบบของสถาปัตยกรรมสามารถรับรู้ทางสายตาและสัมผัสได้ถึงรูปทรงทางผิวกาย 
รูปทรงส่วนใหญ่เป็นประเภททรงเรขาคณิต 3 มิติ สถาปัตยกรรม เป็นสิ่งก่อสร้างที่ไม่มีชีวิต มนุษย์สร้างสรรค์
ขึ้นมามีการวิวัฒนาการเช่นเดียวกับศิลปะแขนงอ่ืน ๆ เริ่มต้นจากความล้าสมัยและมีการพัฒนาไปตามล าดับ 
โดยมีจุดก าเนิดที่ประเทศอียิปต์ บุคคลที่เกี่ยวข้องกับการออกแบบสถาปัตยกรรม และเป็นผู้ที่เข้าใจมาตรฐาน
ในการก่อสร้างรวมถึงการน าวัสดุมาใช้ในการก่อสร้าง คือ สถาปนิก และผลงานทางศิลปะที่แสดงออกถึง
สิ่งก่อสร้าง ที่อยู่อาศัยทั่วไป สถาปัตยกรรมทางพระพุทธศาสนา คือ สิ่งก่อสร้างถาวรวัตถุที่เกี่ยวข้องทาง
ศาสนา ส่วนใหญ่ อยู่ในบริเวณสงฆ์ที่เรียกว่า วัด ประกอบด้วยสถาปัตยกรรมหลายอย่างอยู่คู่กับชาวไทยมาแต่
ครั้งโบราณกาลอย่างแยกกันไม่ออก โดยเฉพาะสถาปัตยกรรมทางพระพุทธศาสนามีคติธรรม คือ ค าสั่งสอน



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 142 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแฝงอยู่ในสถาปัตยกรรม เพ่ือน าไปประพฤติปฏิบัติใน ชีวิตประจ าวัน ส่วน
สถาปัตยกรรมล้านนา คือ ผลงานทางศิลปะการก่อสร้างอาคารของชาว ล้านนา ผ่านยุคมืดประมาณ 200 ปี 
ขณะที่อยู่ภายใต้อ านาจทางการเมืองของพม่า ล้านนา พยายามที่จะฟ้ืนฟูบ้านเมืองให้เจริญ สมั ยพญากาวิละ
ท าให้มีการซ่อมสร้าง และฟ้ืนฟู ศิลปวัฒนธรรมให้เจริญเป็นอย่างมาก โชคดีที่ยังเหลือหลักฐานทางโบราณคดี
ศิลปะสถาปัตยกรรมในยุคทองอยู่บ้าง หลักฐานยุคต้นสูญหายไป ต่อมามีการรวมล้านนาเข้าเป็นส่วนหนึ่งของ
สยามความเป็นมาของสถาปัตยกรรม ในแต่ละยุคสมัยจึงมีความแตกต่างกัน และคติธรรมทางพระพุทธศาสนา
ที่แฝงอยู่ในสถาปัตยกรรมของวัดล้านนาที่เป็นเจดีย์และวิหาร ได้แก่ บูชา 2 การบูชา ได้แก่ อามิสบูชา และ
ปฏิบัติบูชา ภูมิ 31 หรือไตรภูมิ เป็นวรรณกรรมทางพุทธศาสนาที่กล่าวถึงดินแดน 3 คือ กามภูมิ 11 รูปภูมิ 16 
และอรูปภูมิ 4 ในส่วนของวิหารมีคติธรรม คือ อริยสัจ 4 วิหาร เป็นอนุปาทินกสังขาร สังขารที่ไม่มีใจครอง 
เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปตามกาลเวลา บารมี 10 หรือทศบารมี เป็นการประพฤติปฏิบัติคุณธรรมอย่างยิ่งยวด 
(พระไพยนต์ รกฺขิตธมฺโม, 2562) 
 คติธรรมแนวคิดจักรวาลวิทยาในไตรภูมิเป็นการศึกษาจักรวาลทางจริยธรรมที่รองรับผลการกระท า
ของมนุษย์ มี 2 ภูมิใหญ่ๆ และ 31 ภูมิย่อย จ าลองภาพด้วยแผนผังแห่งภูมิทัศน์และสถาปัตยกรรม ก าหนดทิศ
ทางการสร้างสถาปัตยกรรมตามคติและความเชื่อในเรื่องเจดีย์วิหาร อุโบสถที่ถือเป็นแกนกลางของวัด
สอดคล้องกับคติเขาพระสุเมรุแกนกลางจักรวาล ไตรภูมิสัมพันธ์กับการปฏิบัติธรรมและสติปัญญาของมนุษย์ที่
สัมพันธ์กับภูมิทัศน์และสถาปัตยกรรมที่มีมุมมืดและมุมสว่างการส ารวจภูมิสถาปัตยกรรมวัดพระศรีรัตนมหา
ธาตุพิษณุโลก มีภูมิทัศน์ตั้งอยู่ฝั่งตะวันออกของแม่น้ าน่านไปคือคติที่พระพุทธเจ้าที่ตรัสรู้หันพระพักตร์ไปทิศ
ตะวันออกหรือหันไปทางแม่น้ า มีพระเจดีย์ปรางค์เป็นแกนกลางของวัดแบ่งเขตแดนเป็นพุทธาวาสสังฆาวาส
ธรรมาวาส พ้ืนที่บริการสังคมและพ้ืนที่วิญญาณ และอีกวัดตัวอย่างวัดอินทราวาส (ต้นเกว๋น) พระวิหารหลวง
เป็นประธานของวัด มีลักษณะเรือส าเภาที่สื่อถึงการน าสรรพสัตว์ข้ามพ้นทุกข์ส่วนแกนกลางของวัดถือเอา
ศาลาจัตุรมุขที่สื่อถึงสวรรค์ชั้นจาตุมหาราช มีก าแพงโบราณเช่นเดียวกับก าแพงจักรวาลในไตรภูมิมีเขต
พุทธาวาสสังฆาวาสธรรมาวาสพื้นที่บริการสังคม และพ้ืนที่จิตวิญญาณ (พระครูสิริรัตนานุวัตร, 2562) 
 คติธรรมในการออกแบบวัดป่าวิมุตตยาลัยที่เอ้ือต่อความสัปปายะ อาวาสสัปปายะในกระบวนการ
ออกแบบสถาปัตยกรรมนั้นมีลักษณะที่ส าคัญ 4 ประการ คือ (1) มีความเชื่อมโยงสอดคล้องกับปุคคลสัปปา
ยะและโคจรสัปปายะ คือ ผู้น า ทางจิตวิญญาณและที่ตั้งโครงการ กล่าวคือ หากอาวาสนั้นมีลักษณะที่เอ้ืออ า 
นวยต่อปฏิปทาการสอนของผู้น า ทางจิตวิญญาณแล้ว อาวาสนั้นย่อมเอ้ือให้เกิดความสัปปายะได้ง่าย หรือหาก
อาวาสนั้นได้รับการพัฒนาให้สอดคล้องกับที่ตั้งโครงการและส่งเสริมซึ่งกันและกันแล้วความเป็นอาวาสสัปปา
ยะ นั้นก็ย่อมเกิดขึ้นได้ง่ายเช่นกัน เพราะอาวาสหรือสถาปัตยกรรมนั้นจะมีพลังเกื้อหนุนต่อการพัฒนาทางจิต
วิญญาณของผู้ใช้งานได้จริง (2) เกิดจากกระบวนการเรียนรู้ใหม่ของสถาปนิกผู้ออกแบบ  ตราบเท่าที่
อาวาสสัปปายะนั้นเชื่อมโยงกับปุคคลสัปปายะและโคจรสัปปายะแล้ว สถาปนิกจึงจ า เป็นต้องเข้าใจในตัวผู้น า 
ทาจิตวิญญาณ ผู้ใช้โครงการ และที่ตั้งโครงการอย่างถ่องแท้โดยอาศัยกระบวนการเรียนรู้ร่วมกันจนกระทั่ง
สถาปนิกสามารถแปลความหมายเชิงนามธรรมที่เกิดจากกระบวนการเรียนรู้ให้เป็นรูปธรรมของสถาปัตยกรรม
ได้อย่างถูกต้องโดยผ่านสู่กระบวนการออกแบบทั้งการวิเคราะห์สังเคราะห์ที่ตั้งโครงการ โปรแกรมการใช้งาน 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 143 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

การสร้างทางเลือก และการพัฒนาแบบ (3) มีข้อค้นพบท่ีพ้องกับกรณีศึกษาอ่ืนๆ อาจกล่าวได้ว่าเป็นลักษณะ
สาธารณะของอาวาสสัปปายะที่อาจจะน า ไปก าหนดเกณฑ์เบื้องต้นในการออกแบบอาวาสสัปปายะได้ คือ คือ 
(3.1) ความเป็นธรรมชาติ (3.2) ความสงบ สะอาด สว่าง (3.3) ความงามอย่างพระ (3.4) การแฝงนัยยะทาง
ธรรม (4) มีลักษณะเด่นเฉพาะตัวหรือมีอัตตลักษณ์ตามปฏิปทาของผู้น าทางจิตวิญญาณ  กลุ่มสังฆะ  
และท่ีตั้งโครงการทั้งในแนวคิดและวิธีการตอบแนวคิดในการออกแบบ (ภคชาติเตชะอ า นวยวิทย, 2556) 
 คติธรรมการออกแบบอาคารรัฐสภาแห่งใหม่ ได้ให้ความส าคัญสูงสุด 9 เรื่อง โดยเน้นเรื่องอุดมคติ 5 
เรื่อง และเรื่องประสิทธิภาพและคุณภาพชีวิต 4 เรื่อง โดยเรื่องอุดมคติ พิจารณา ดังต่อไปนี้คือ อุดมคติเรื่องที่ 
1 ชาติ เมื่อมีรัฐสภาต้องสง่างาม แสดงถึงศักดิ์ศรีและมีคุณค่าอย่างไทย เป็นสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่เจริญขึ้น
จากรากเหง้าของศิลปะและวัฒนธรรมของประเทศไทย ซึ่งสถาปัตยกรรมที่ปรากฏขึ้นจะต้องเป็นการสืบสานทั้ง
ศิลปะ วัฒนธรรม คติความเชื่อ และภูมิปัญญาจากอดีตเชื่อมโยงมาจนถึงปัจจุบัน โดยวัตถุประสงค์ของการ
ออกแบบเพ่ือให้อาคารรัฐสภาแห่งใหม่เป็นศูนย์รวมจิตใจของบุคคลภายในชาติ และเป็นสถาปัตยกรรมที่แสดง
ถึงศิลปวัฒนธรรมอันงดงามภายในชาติให้ประจักษ์แก่ทั่วโลก ซึ่งเป็นการแสดงออกถึงความเป็นชาติไทยอย่าง
ชัดเจนเช่นเดียวกับอาคารรัฐสภาของทุกประเทศทั่วโลก อุดมคติเรื่องที่ 2 ศีลธรรม ปัญหาการแสดงความ
ขัดแย้งทางสังคมและการเมืองที่แตกต่างกันของคนในสังคมปัจจุบัน เนื่องจากคุณธรรมและศีลธรรมของคนใน
สังคมเสื่อมลง รัฐสภาจึงเป็นศูนย์รวมแห่งความหวังของประชาชนและสังคมทั่วไป โดยให้อาคารรัฐสภาเป็นสัป
ปายะของบ้านเมือง กล่าวคือ เป็นสถานที่แห่งปัญญา เป็นศูนย์รวมจิตใจและการมีส่วนร่วมกันของของคนทั้ง
ชาติ รวมทั้งเป็นสภาที่ศักดิ์สิทธิ์ และเป็นหลักของบ้านเมืองในเรื่องศีลธรรม คุณธรรม และการปกครองโดย
ธรรม อุดมคติเรื่องที่ 3 สติปัญญา รัฐสภาแห่งใหม่จะเป็นแหล่งเพ่ิมพูนความรู้และสติปัญญาของบุคคลภายใน
ชาติ ซึ่งท าหน้าที่เป็นแหล่งเรียนรู้ที่ส าคัญต่อไป โดยเฉพาะเรื่องความเป็นชาติ เพ่ือสืบสานความเป็นไทยไปสู่
สังคมโลก และน าพาสติปัญญาของบุคคลภายในชาติไปสู่ความรู้ที่สมดุล ระหว่างความรู้ภายในประเทศและ
ความรู้ภายนอกประเทศ โดยมีวัตถุประสงค์หลักที่จะยกระดับจิตใจของบุคคลภายในชาติให้สูงขึ้น  อุดมคติ
เรื่องที่ 4 สถาบันพระมหากษัตริย์ ประเทศไทยมีศูนย์รวมจิตในที่ส าคัญสูงสุดที่ท าให้แตกต่างจากชาติอ่ืน ๆ 
ในโลก คือ สถาบันพระมหากษัตริย์ เนื่องจากพระมหากษัตริย์ทรงด ารงไว้ซึ่งทศพิธราชธรรมในการปกครอง
ประเทศ ซึ่งการออกแบบอาคารรัฐสภาแห่งใหม่จึงให้ความส าคัญกับล าดับของพ้ืนที่ก าหนดขึ้นเพ่ือใช้ในการ
ประกอบรัฐพิธีที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเสด็จพระราชด าเนินมาทรงเปิดการประชุม ซึ่งจะต้องเป็นพ้ืนที่ที่
สมพระเกียรติโดยอยู่ในสถานที่อันควรและเหมาะสม อุดมคติเรื่องที่ 5 ประชาชน อาคารรัฐสภาเป็น
สัญลักษณ์ของการปกครองระบอบประชาธิปไตย แนวคิดในการออกแบบอาคารและบริเวณโดยรอบจึงให้
ความส าคัญแก่ประชาชนทุกระดับ เพราะประชาชนอยู่ในฐานะที่ส าคัญในทุกภาคส่วน เพ่ือให้ประชาชนใช้
ประโยชน์ได้อย่างเต็มที่ และมีศักดิ์ศรีในอาคารสถานที่แห่งนี้ ส่วนเรื่องประสิทธิภาพและคุณภาพชีวิตพิจารณา 
ดังต่อไปนี้ 1. ประโยชน์ใช้สอย แนวคิดสถาปัตยกรรมสร้างขึ้นโดยพิจารณาให้ความส าคัญกับสมาชิกสภาผู้แทน
ราษฎร และสมาชิกวุฒิสภาอย่างเท่าเทียมกัน การจัดระบบอาคารค านึงถึงประโยชน์ใช้สอยเป็นหลักจึงสร้าง
พ้ืนที่เชื่อมโยงระหว่างสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร และสมาชิกวุฒิสภาเข้าด้วยกัน และมีส่วนอื่นๆ อยู่ข้างนอก 2. 
อาคารเป็นมิตรกับสภาพแวดล้อมและประหยัดพลังงาน การออกแบบอย่างพิถีพิถันเพ่ือบูรณาการอาคารขนาด



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 144 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

ใหญ่เพ่ือให้เป็นอาคารตัวอย่างที่ส าคัญของประเทศ โดยการท างานร่วมกันอย่างใกล้ชิดของผู้เชี่ยวชาญทุก
แขนงที่เกี่ยวข้อง 3. การออกแบบที่เป็นสากลและเป็นธรรม การออกแบบวางผังแม่บทได้พิจารณาถึงการให้
ความสะดวกแก่ผู้พิการ เด็กและผู้สูงอายุด้วย 4. ระบบรักษาความปลอดภัยและความปลอดภัยจากเพลิงไหม้ 
การออกแบบอาคารและบริเวณโดยรอบได้เตรียมรองรับทุกสถานการณ์และวินาศภัยทุกรูปแบบอย่างบูรณา
การ รวมทั้งการวางระบบผังแม่บท โดยใช้มาตรฐานเทคโนโลยีระดับสูง (สถาบันพระปกเกล้า, 2563) 
 คติธรรมในการออกแบบพุทธศิลป์ คือรูปเปรียบหรือรูปแทนพระพุทธเจ้า เป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือ
สนองตอบและรับใช้งานทางด้านพระพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างสรรค์ขึ้นเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้
ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพื่อเป็นพุทธบูชา เนื่องในพระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วย
โน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนาประเทศไทยมีประวัติศาสตร์ทางพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติมายาวนานดังนั้นใน
ประเทศไทยจึงมีพุทธศิลป์เป็นจ านวนมาก พุทธศิลป์ที่ปรากฏในประเทศไทยเริ่มมีให้เห็นเป็นหลักฐานที่ยัง
หลงเหลืออยู่ก็คือในสมัยสุโขทัย และสมัยกรุงศรีอยุธยาท าให้เราได้เห็นร่องรอยความงดงาม ความศรัทธา 
ความเชื่อ และประวัติศาสตร์ชาติพันธ์ุของไทยได้เป็นอย่างดี แต่แม้ว่าพุทธศิลป์จะท าหน้าที่สื่อสารศรั ทธา 
เจตนา และแนวความคิดของผู้สร้างอย่างดียิ่ง แต่ก็ปฏิเสธไม่ได้ว่าเริ่มจะมีพุทธพาณิชย์เข้ามาเจือปนแล้ว 
(ชยาภรณ์ สุขประเสริฐ, 2559) 
 สรุปได้ว่า คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในสถาปัตยกรรมที่เป็นเจดีย์และวิหาร ได้แก่ บูชา 2 
การบูชา ได้แก่ อามิสบูชา และปฏิบัติบูชา ภูมิ 31 หรือไตรภูมิ เป็นวรรณกรรมทางพุทธศาสนาที่กล่าวถึง
ดินแดน 3 คือ กามภูมิ 11 รูปภูมิ 16 และอรูปภูมิ 4 ในส่วนของวิหารมีคติธรรม คือ อริยสัจ 4 วิหาร เป็นอนุ
ปาทินกสังขาร สังขารที่ไม่มีใจครอง เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปตามกาลเวลา บารมี 10 หรือทศบารมี เป็นการ
ประพฤติปฏิบัติคุณธรรมอย่างยิ่งยวด คติธรรมในการออกแบบวัด มีจุดเน้นเรื่องอาวาสสัปปายะ กระบวนการ
ออกแบบสถาปัตยกรรมนั้นมีลักษณะที่ส าคัญ คือ (1) มีความเชื่อมโยงสอดคล้องกับปุคคลสัปปายะและ
โคจรสัปปายะ (2) เกิดจากกระบวนการเรียนรู้ใหม่ของสถาปนิกผู้ออกแบบ (3) มีลักษณะเด่นเฉพาะตัวหรือ
มีอัตตลักษณ์ตามปฏิปทาของผู้น าทางจิตวิญญาณ มีอุดมคติเรื่องที่ 1 ชาติ อุดมคติเรื่องที่ 2 ศีลธรรม อุดมคติ
เรื่องท่ี 3 สติปัญญา    อุดมคติเรื่องท่ี 4 สถาบันพระมหากษัตริย์ และอุดมคติเรื่องที่ 5 ประชาชน รูปเปรียบหรื
อรูปแทนพระพุทธเจ้า เป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือสนองตอบและรับใช้งานทางด้านพระพุทธศาสนาที่มนุษย์
สร้างสรรค์ข้ึนเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา เนื่องใน
พระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา 
ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 
 
 
 

 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 145 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

สถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนาที่สื่อถึงคติธรรม 
 สถาปัตยกรรมวัดในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ 
 รัตนโกสินทร์ตอนต้น ส าหรับสถาปัตยกรรมสมัยรัตนโกสินทร์นั้นมีดังนี้ คือแบบอย่างพระสถูปเจดีย์
ซึ่งสร้างในรัชกาลที่ 1-3 นิยมสร้างพระปรางค์กับพระเจดีย์ไม้สิบสองเป็นหลักรัชกาลที่ 1 มีการสร้างวัดพระศรี
รัตนศาสดารามและวัดสุทัศน์เทพวราราม และให้บูรณะปฏิสังขรณ์ สิ่งก่อสร้างในวัดอ่ืนๆ ซึ่งมีมาก่อนสถาปนา
กรุงรัตนโกสินทร์เช่น สร้างพระปรางค์วัดระฆัง กับพระเจดีย์ศรีสรรเพชดาญาณ ณ วัดพระเชตุพนฯ และเจดีย์
ทองในวัดพระศรีรัตนศาสดาราม ในสมัยรัชกาลที่ 2 ทรงด าริเริ่มสร้างพระปรางค์วัดอรุณฯ แต่ค้างอยู่ มาส าเร็จ
ในสมัยรัชกาลที่ 3  ส าหรับโบสถ์วิหารในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นก็มัก สร้างเลียนแบบกรุงศรีอยุธยา เป็นต้น
ว่า พระ อุโบสถวัด พระศรีรัตนศาสดารามก็ยังคงมีฐานอ่อนโค้งอยู่ฐานอ่อนโค้งในสมัยต่อมาก็หายไป ในสมัย
รัชกาลที่ 3 เกิดนิยมแบบอย่างศิลปะจีนวัดที่สร้างในรัชกาลนี้บางแห่ง เป็นต้น ว่า วัดราชโอรส วัดเทพธิดา  
ฯลฯ โบสถ์วิหารก็ยับย้ายสร้างคล้ายแบบจีนคือยกเอาช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ออกเสีย หน้าบัน หรือหน้ าจั่ว 
แทนที่จะเป็นไม้สลักอย่างแต่ก่อนก็เปลี่ยนเป็นก่ออิฐถือปูนและใช้ลวดลายดินเผาเคลือบประดับเสาก็มัก  เป็น
สี่เหลี่ยมทึบใหญ่ไม่มีบัวหัวเสา ในรัชกาลนี้ได้ทรงสร้างวัดขึ้นเป็นจ านวนมาก 
 รัตนโกสินทร์ตอนกลาง รัชกาลที่ 4 นิยมสร้างพระสถูปกลมทรงลังกา เหตุด้วยเมื่อพระบาทสมเด็จ
พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวยังทรงผนวช ได้เสด็จขึ้นไปธุดงค์ดงเมืองเหนือ ทรงตรวจค้นและศึกษาเรื่องพุทธเจดีย์
ครั้งสมัยสุโขทัยได้ทรง จ าลองแบบพระสถูปราชวงศ์พระร่วงลงมาสร้างในกรุงเทพฯ ดูเหมือนได้สร้างพระสถูป
ที่วัดบวรนิเวศ ก่อนที่อ่ืน ในสมัยรัชกาลที่ 4 นี้ยังทรงนิยมจ าลองแบบพระเจดีย์สมัยอยุธยามาสร้างด้วย เป็นต้น
ว่า พระเจดีย์  ไม้สิบสององค์ที่  4 ในวัดพระเชตุพนฯ ก็ทรงถ่ายแบบมาแต่พระเจดีย์ศรีสุริ โยทัยใน 
พระนครศรีอยุธยา และพระศรีรัตนเจดีย์ในวดัพระศรีรัตนศาสดาราม ก็ถ่ายแบบมาแต่ พระมหาสถูปในวัดพระ
ศรีสรรเพชญ พระนครศรีอยุธยา พระสถูปที่สร้างสวมพระปฐมเจดีย์องค์ เดิมก็เป็นของที่คิดแบบสร้างขึ้นใน
สมัยรัชกาลที่ 4 นี้เช่นเดียวกัน ในสมัยรัชกาลที่ 5 ทรงสร้างวัด ไม่มากแต่บางแห่ง เป็นต้น ว่าวัดราชบพิธ ได้
หันกลับไปท าตามคติแบบเก่าคือยึดพระเจดีย์เป็น ประธานของวัดอย่างแต่ก่อน สร้างพระระเบียงและวิหารทิศ
ล้อมรอบพระเจดีย์ภายนอกประดับประดา กระเบื้องหลากสีตกแต่งภายในโบสถ์วิหารเป็นรูปแบบตะวันตก วัด
นิเวศธรรมประวัติ อ าเภอบางปะอิน จังหวัดพระนครศรีอยธุยา สร้างเลียนแบบศิลปะโกธิคในทวีปยุโรป ต่อมา
เมื่อทรงสร้างวัดเบญจมบพิตรด้วย หินอ่อนจากประเทศอิตาลี ก็นับว่าเป็นการผสมกันระหว่างวัฒนธรรม
ตะวันออกและตะวันตก 
 รัตนโกสินทร์ตอนปลาย สถาปัตยกรรมในสมัยปัจจุบัน มีรูปแบบที่แตกต่างกันอย่างมากมายมีทั้งที่
เลียนแบบของโบราณและ ที่สร้างแบบขึ้นมาใหม่อาคารบ้านเรือนสมัยรัตนโกสินทร์ส าหรับอาคารบ้านเรือนใน
สมัยรัตนโกสินทร์ บ้านไม้แบบไทยแท้ก็ยังคงอยู่ต่อไป ตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 ลงมา นิยมก่อสร้างอาคารด้วยอิฐ 
เป็นแบบไทย บ้างแบบจีนบ้างและตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 4 ลงมา จึงนิยมสร้างเลียนแบบฝรั่ง ในสมัยนี้มีการ
ก่อสร้างพระที่  นั่ง แบบไทยแท้ที่สวยงามอย่างยิ่งขึ้นองค์หนึ่งคือพระที่นั่งอาภรณ์พิโมกข์ปราสาทใน
พระบรมมหาราชวัง ในสมัยรัชกาลที่ 5 นิยมสร้างอาคารแบบฝรั่งกันมาก พระท่ีนั่งจักรีมหาปราสาทนั้นเดิม จะ



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 146 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

สร้างเป็นแบบฝรั่งทั้งองค์แต่ต่อมาสมเด็จเจ้าพระยาบรมมหาศรีสุริยวงศ์ได้กราบบับคมทูลขอให้เปลี่ยน เครื่อง
บนเป็นยอดปราสาท (ในความรู้ PDF, 2563) 
 สรุปได้ว่า สถาปัตยกรรมวัดในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ รัตนโกสินทร์ตอนต้น ส าหรับสถาปัตยกรรมสมัย
รัตนโกสินทร์นั้นมีดังนี้ คือแบบอย่างพระสถูปเจดีย์ซึ่งสร้างในรัชกาลที่ 1-3 นิยมสร้างพระปรางค์กับพระเจดีย์
ไม้สิบสอง สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นก็มัก สร้างเลียนแบบกรุงศรีอยุธยา รัตนโกสินทร์ตอนกลาง รัชกาลที่ 4 
นิยมสร้างพระสถูปกลมทรงลังกา รัตนโกสินทร์ตอนปลาย สถาปัตยกรรมในสมัยปัจจุบัน มีรูปแบบที่แตกต่าง
กันอย่างมากมายมีท้ังที่เลียนแบบบ้านไม้เรียนไทย แบบจีน และเรียนแบบฝรั่ง 
 
 สถาปัตยกรรมของวัดในล้านนา  
 รูปแบบของสถาปัตยกรรมทั้งหมดตั้งแต่ยุคก่อนล้านนาถึงยุคปัจจุบันได้แก่ เจดีย์ วิหาร ที่มีรูปแบบ
ลักษณะการก่อสร้างรวมทั้งวัตถุประสงค์ในการสร้างและความส าคัญของสถาปัตยกรรม ท าการศึกษาเรื่อง
สถาปัตยกรรม 9 วัด จะเน้นการศึกษาเรื่องของเจดีย์และวิหาร รูปแบบของสถาปัตยกรรมของพระเจดีย์ ใน
ดินแดนล้านนา โบราณสถานในยุคต้นมีหลักฐานอยู่ค่อนข้างน้อย เกือบทั้งหมดเป็นเจดีย์ที่ปรากฏอยู่ในเมือง
เชียงใหม่ รูปแบบของเจดีย์ล้านนาในช่วงต้นพุทธศตวรรษที่ 19 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 24 ซึ่งเป็นระยะเวลาที่
ล้านนาด ารงความเป็นอิสระและศิลปะล้านนามีอัตลักษณ์เป็นของตนเองอย่างแท้จริง เจดีย์ล้านนายุคต้นมีการ
ก่อสร้างจ าแนกรูปแบบได้เป็น 3 รูปแบบ คือ (1) เจดีย์ทรงปราสาท (2) เจดีย์ทรงกลม (3) เจดีย์ทรงอ่ืน ๆ ใน
ส่วนรูปแบบของวิหารล้านนาพบหลักฐานว่ามีการสร้างใน 2 ลักษณะ ได้แก่วิหารโถง หมายถึง วิหารไม่มีป๋า
งเอก คือ วิหารที่ไม่มีผนังด้านข้าง ยกเว้นผนังห้องสุดท้าย และด้านหลังของพระประธาน แต่มักนิยมท าเป็น
แผงไม้เพ่ือป้องกันแสงแดด และฝนสาด และวิหารปิด ส่วนวิหารปิด หมายถึง หรือวิหารปราการ คือ วิหารที่มี
การสร้างผนังด้านข้างทั้งสี่ด้าน มีหน้าต่าง และช่องแสงโดยรอบทุกด้าน บริเวณผนังภายในมักเขียนด้วยภาพ
จิตรกรรมฝาผนังวิหารรูปแบบนี้นิยมสร้างทั่วไปในล้านนา สอดรับกับ วิฑูรย์ เหลียวรุ่งเรือง ได้ให้ทัศนะเก่ียวกับ
การพัฒนาของสถาปัตยกรรมล้านนาว่า งานสถาปัตยกรรมล้านนาได้มีการพัฒนาความเป็นมาของรูปแบบ มี
การค้นหาแนวความคิดและอิทธิพลที่ได้รับเป็นแบบร่วมสมัย ซึ่งเป็นสิ่งที่สนใจของนักประวัติศาสตร์ สถาปนิก
และผู้รักในศิลปะที่จะชื่นชมและต้องการปรับประสบการณ์ความงามในอาคารต่าง ๆ ปัจจุบันงาน
สถาปัตยกรรมในล้านนามีรูปแบบมากมายจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม เทคโนโลยี การศึกษา 
สถาปนิกและผู้ออกแบบอาคารใช้ทั้งวิธีการพัฒนาและการคัดลอกรูปแบบเพ่ือสร้างงานของตน ซึ่งเห็นได้ว่า
เป็นวิธีการลอกเลียนแบบโดยวิธีการน าเอางานสถาปัตยกรรมมาตั้งแต่อดีต หากพิจารณาแล้วถือว่าเป็นเรื่อง
ปรกติที่สถาปัตยกรรมรูปแบบแปลกๆ ใหม่ๆ จะสร้างความประทับใจและพึงพอใจได้ในระดับหนึ่งและมีผลต่อ
การพัฒนารูปแบบสถาปัตยกรรมดั้งเดิม ซึ่งพบว่ามีงานสถาปัตยกรรมจ านวนไม่น้อยที่มีความเหมาะสมและเกิด
การประสมประสานของรูปแบบเดิมที่ดีท่ีน่าชื่นชมและมีคุณค่า (พระไพยนต์ รกฺขิตธมฺโม,2562) 
 สรุปได้ว่า รูปแบบของสถาปัตยกรรมทั้งหมดตั้งแต่ยุคก่อนล้านนาถึงยุคปัจจุบันได้แก่ เจดีย์ วิหาร ที่มี
รูปแบบลักษณะการก่อสร้างรวมทั้งวัตถุประสงค์ในการสร้างและความส าคัญของสถาปัตยกรรม จ าแนก
รูปแบบได้เป็น 3 รูปแบบ คือ (1) เจดีย์ทรงปราสาท (2) เจดีย์ทรงกลม (3) เจดีย์ทรงอ่ืน ๆ พบหลักฐานว่ามี



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 147 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

การสร้างใน 2 ลักษณะ ได้แก่วิหารโถง หมายถึง วิหารไม่มีป๋างเอก คือ วิหารที่ไม่มีผนังด้ านข้าง ยกเว้นผนัง
ห้องสุดท้าย และด้านหลังของพระประธาน แต่มักนิยมท าเป็นแผงไม้เพ่ือป้องกันแสงแดด และฝนสาด และ
วิหารปิด ส่วนวิหารปิด หมายถึง หรือวิหารปราการ คือ วิหารที่มีการสร้างผนังด้านข้างทั้งสี่ด้าน มีหน้าต่าง 
และช่องแสงโดยรอบทุกด้าน 
 
สรุป 
 คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในสถาปัตยกรรมที่เป็นเจดีย์และวิหาร ได้แก่ บูชา 2 การบูชา 
ได้แก่ อามิสบูชา และปฏิบัติบูชา ภูมิ 31 หรือไตรภูมิ เป็นวรรณกรรมทางพุทธศาสนาที่กล่าวถึงดินแดน 3 คือ 
กามภูมิ 11 รูปภูมิ 16 และอรูปภูมิ 4 ในส่วนของวิหารมีคติธรรม คือ อริยสัจ 4 วิหาร เป็นอนุปาทินกสังขาร 
สังขารที่ไม่มีใจครอง เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปตามกาลเวลา บารมี 10 หรือทศบารมี เป็นการประพฤติปฏิบัติ
คุณธรรมอย่างยิ่งยวด คติธรรมในการออกแบบวัด มีจุดเน้นเรื่องอาวาสสัปปายะ กระบวนการออกแบบ
สถาปัตยกรรมนั้นมีลักษณะที่ส าคัญ คือ(1) มีความเชื่อมโยงสอดคล้องกับปุคคลสัปปายะและโคจรสัปปายะ (2) 
เกิดจากกระบวนการเรียนรู้ใหม่ของสถาปนิกผู้ออกแบบ (3) มีลักษณะเด่นเฉพาะตัวหรือมีอัตตลักษณ์ตาม
ปฏิปทาของผู้น าทางจิตวิญญาณ มีอุดมคติเรื่องที่  1 ชาติ อุดมคติเรื่องที่  2 ศีลธรรม อุดมคติเรื่องที่ 3 
สติปัญญา อุดมคติเรื่องที่ 4 สถาบันพระมหากษัตริย์ และอุดมคติเรื่องที่ 5 ประชาชน รูปเปรียบหรือรูปแทน
พระพุทธเจ้า เป็นงานศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือสนองตอบและรับใช้งานทางด้านพระพุทธศาสนาที่มนุษย์สร้างสรรค์
ขึ้นเป็นความงาม เพ่ือความพอใจที่แฝงไว้ด้วยปรัชญาธรรมทางวัตถุถวายเพ่ือเป็นพุทธบูชา เ นื่องใน
พระพุทธศาสนาเป็นการส่งเสริมเผยแพร่ เป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา 
ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา สถาปัตยกรรมวัดในสมัยกรุง
รัตนโกสินทร์ รัตนโกสินทร์ตอนต้น ส าหรับสถาปัตยกรรมสมัยรัตนโกสินทร์นั้นมีดั งนี้ คือแบบอย่างพระสถูป
เจดีย์ซึ่งสร้างในรัชกาลที่ 1-3 นิยมสร้างพระปรางค์กับพระเจดีย์ไม้สิบสอง สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นก็มัก สร้าง
เลียนแบบกรุงศรีอยุธยา รัตนโกสินทร์ตอนกลาง รัชกาลที่ 4 นิยมสร้างพระสถูปกลมทรงลังกา รัตนโกสินทร์
ตอนปลาย สถาปัตยกรรมในสมัยปัจจุบัน มีรูปแบบที่แตกต่างกันอย่างมากมายมีทั้งที่เลียนแบบบ้านไม้เรียน
ไทย แบบจีน และเรียนแบบฝรั่ง  รูปแบบของสถาปัตยกรรมทั้งหมดตั้งแต่ยุคก่อนล้านนาถึงยุคปัจจุบันได้แก่ 
เจดีย์ วิหาร ที่มีรูปแบบลักษณะการก่อสร้างรวมทั้งวัตถุประสงค์ในการสร้างและความส าคัญของสถาปัตยกรรม 
จ าแนกรูปแบบได้เป็น 3 รูปแบบ คือ (1) เจดีย์ทรงปราสาท (2) เจดีย์ทรงกลม (3) เจดีย์ทรงอ่ืน ๆ พบหลักฐาน
ว่ามีการสร้างใน 2 ลักษณะ ได้แก่วิหารโถง หมายถึง วิหารไม่มีป๋างเอก คือ วิหารที่ไม่มีผนังด้านข้าง ยกเว้น
ผนังห้องสุดท้าย และด้านหลังของพระประธาน แต่มักนิยมท าเป็นแผงไม้เพ่ือป้องกันแสงแดด และฝนสาด และ
วิหารปิด ส่วนวิหารปิด หมายถึง หรือวิหารปราการ คือ วิหารที่มีการสร้างผนังด้านข้างทั้งสี่ด้าน มีหน้าต่าง 
และช่องแสงโดยรอบทุกด้าน 
 
 
 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 148 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

บรรณานุกรม 
 

ชยาภรณ์ สุขประเสริฐ. พุทธศิลป์: ถิ่นไทย ศิลปกรรมเพื่อพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธอาเซียนศึกษา, ปีที่ 1 
ฉบับที่ 2 [กรกฎาคม – ธันวาคม 2559].  

พระครูสิริรัตนานุวัตร. การพัฒนาภูมิสถาปัตยกรรมของวัดตามหลักจักรวาลวิทยา. วารสารวิชาการธรรม
ทรรศน์, ปีที่ 19 ฉบับที่ 4 [ตุลาคม – ธันวาคม 2562].  

พระไพยนต์ รกฺขิตธมฺโม (ชะเอ). ศึกษาวิเคราะห์คติธรรมทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในสถาปัตยกรรมของวัด
ในล้านนา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, ปีที่ 6 ฉบับที่ 7 [กันยายน 2562].  

ภคชาติเตชะอ า นวยวิทย. การศึกษาการออกแบบสถาปัตยกรรมที่เอ้ือให้เกิดความสัปปายะเพ่ือน าไปออกแบบ
วัดป่าวิมุตตยาลัย. วารสารวิชาการ คณะสถาปัตตยากรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น, ปีที่ 12 
ฉบับที่ 7 [เมษายน 2556].  

มหาวิทยาลัยราชภัฎสวนสุนันทา. ศิลปะรัตนโกสินทร์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา 
:http://www.elfar.ssru.ac.th/ jirawat_ka/pluginfile. php/15/block_html/content.pdf, [ 4 
ตุลาคม 2563]. 

ส ถ า บั น พ ร ะ ป ก เก ล้ า . สั ป ป า ย ะส ภ าส ถ าน . [อ อ น ไล น์ ] , แ ห ล่ งที่ ม า  http://wiki.kpi.ac.th/ 
index.php?title99, [4 ตุลาคม 2563]. 

 

http://www.elfar.ssru.ac.th/%20jirawat_ka/pluginfile
http://wiki.kpi.ac.th/

