
      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 62 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา 
The Development of Life Quality in the Buddhist Principle  

 
ภัทรานิษฐ์  กัปโก  

Phatthranit Kuppako 

โรงเรียนชุมชนวัดไทรน้อย จังหวัดนนทบุรี 
Sai Noi Community School Nonthaburi Province  

Email: roimuenwai55@gmail.com  
 

บทคัดย่อ 
 

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนา เป็นการพัฒนาโดยการบูรณาการหลัก
อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ในการด าเนินชีวิตส าหรับปุถุชนทั่วไป คือการใช้ปัญญาในการปรับทัศนะให้ถูกต้อง
ตามธรรม (สัมมาทิฏฐิ) ท าความคิดให้ถูกต้องตามธรรม (สัมมาสังกัปปะ) ถึงตอนพูดก็พูดค าที่ถูกต้องชอบธรรม 
เป็นไปเพ่ือความสมัครสมานสามัคคี เป็นค ามีประโยชน์ ไม่เป็นค าเท็จ ไม่เป็นค าหยาบ ไม่เป็นค าเพ้อเจ้อและไม่
เป็นค าส่อเสียด (สัมมาวาจา) พอถึงขั้นลงมือกระท า ก็กระท าการที่เป็นไปตามหลักศีลธรรม (สัมมากัมมันตะ) 
พอถึงการประกอบอาชีพก็ประกอบอาชีพที่เป็นไปตามศีลธรรม ไม่เป็นไปเพ่ือการเบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน 
(สัมมาอาชีวะ) ซึ่งทั้งหมดนี้ล้วนเป็นกระบวนการวางรากฐานและสร้างรากฐานให้มีความมั่นคง และเป็นขั้นต้น
ของการเตรียมความพร้อมส าหรับการพัฒนาเท่านั้นเอง ยังมิใช่กระบวนการเพื่อการพัฒนา กระบวนการต่อมา 
คือ การใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบให้รู้ชัดแจ้งในฐานกาย เวทนา จิต และธรรมแล้ว (สัมมาสติ) จึง
ค่อยด าเนินการตามกระบวนการแห่งสัมมาวายามะ ซึ่งถือเป็นขั้นปฏิบัติการอันเป็นส่วนส าคัญแห่งธรรมที่ต้อง
เจริญให้มาก จนกระทั่งให้เกิดความมั่นคง (สัมมาสมาธิ) ก็จะสามารถบรรลุถึงความดับทุกข์ได้แน่นอน หรือ
แม้แต่เป้าหมายชีวิตในระดับโลกิยะของผู้เป็นปุถุชนคนธรรมดา หากด าเนินการตามกระบวนการแห่งอริยมรรค
มีองค์ 8 อย่างนี้แล้ว ย่อมสามารถบรรลุเป้าหมายที่ประสงค์ของการด าเนินชีวิตที่ต้องการได้ การด าเนินชีวิต
เช่นนี้จึงถือเป็นชีวิตที่มีคุณภาพและมีความม่ันคงตามหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา 

 
ค าส าคัญ: การพัฒนา, คุณภาพชีวิต, พระพุทธศาสนา 

 
 
 
 
 
 
 

 

mailto:phatthranit@gmail.com


      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 63 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

Abstract 
 

The development of life–quality with the Dhammic Principles in Buddhism is to 
develop by integrating the Eightfold Noble Path in daily life that is to apply wisdom for 
adjusting perspective or view correctly to Dhamma (Sammaditthi) and the thought also 
would be adjusted automatically with the help of wisdom (Sammasankappa), including to 
speak truly and correctly only word supporting harmony with usefulness, not lie, not 
malicious speech, not harsh, and not frivolous (Sammavaca); in acting time, act by following 
the principles of Dhamma (Sammakammanta); in living life, means of livelihood also should 
be practiced correctly to Sila-Dhamma (Samma-Ajiva). However, the said processes are only 
the process of setting base to be stable and suitable for further development; but, those are 
not processes for development. Meanwhile, the coming process is to consider and 
investigate the contemplation of body, feelings, mind and mind-objects (Sammasati); then, 
proceed to proceed to the process of right effort (Sammavayama) which is an important part 
of Bhavetabbadhamma (Dhamma to be developed) would able to achieve the cessation of 
sufferings definitely. Or even goal in mundane level, if the practitioner proceeds to the said 
process of the Eightfold Noble Path, he would surely reach the determined goal. 
Accordingly, the livelihood would be regarded as life-quality and prosperity according to the 
Buddhist Teaching. 

 
Key Words:  Development, Life-Quality, Buddhism 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 64 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

บทน า 
เป็นที่รู้กันโดยทั่วไปว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา ศาสนาแห่งท่านผู้รู้ หรือศาสนาที่สอน

ให้ผู้นับถือเป็นผู้รู้อย่างแท้จริง ซึ่งค าสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนามิได้สั่งสอนเพ่ือให้ผู้นับถือยึดมั่นถือมั่นในสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่งหรือเชื่ออย่างงมงาย โดยปราศจากการไตร่ตรองด้วยปัญญาของตนเสียก่อน จึงท าให้พุทธศาสนิกชน
ที่ศึกษาพระพุทธศาสนาอย่างถ่องแท้ สามารถประยุกต์หลักธรรมต่างๆ เพ่ือการด าเนินชีวิตประจ าวันอย่างมี
ความสงบสุขอันจะน าไปสู่ความมีชีวิตที่มีคุณภาพ 

ชีวิตที่มีคุณภาพหรือคุณสมบัติของชีวิตที่ดี หรือสิ่งที่ท าให้ชีวิตมีคุณภาพ หมายถึง องค์ประกอบและ
ลักษณะต่างๆ ที่แสดงถึงสภาพของชีวิตที่ด ารงอยู่ด้วยดีเป็นส่วนร่วมที่เกื้อกูลซึ่งกันและกัน สังคมและธรรมชาติ
มีความพร้อม และสามารถที่จะพัฒนาตัวเองให้เจริญงอกงามสู่ความสันติสุขและอิสรภาพ (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2547.) ในขณะที่สัมพันธ์ พิชยทายา(สัมพันธ์ พิชยทายา, 2549.) ได้ให้ความหมายของ
คุณภาพชีวิตว่า หมายถึง สภาพเป็นอยู่ของบุคคลทางด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม ความคิดและจิตใจ ซึ่งรวม
เอาทุกด้านของชีวิตไว้หมด ซึ่งชีวิตบุคคลสามารถด ารงอยู่ร่วมกับสังคมได้อย่างเหมาะสม โดยสามารถแสดงมิติ
ต่างๆ ของคุณภาพชีวิตไว้ดังนี้ คือ คุณภาพชีวิตด้านร่างกาย หมายถึง อาหาร น้ า เครื่องนุ่ งห่ม ที่อยู่อาศัย 
สุขภาพอนามัย พลังงาน การออมทรัพย์ สิ่งอ านวยความสะดวกในครอบครัวและในการประกอบอาชีพ โดย
คุณภาพชีวิตด้านอารมณ์หมายถึง การพักผ่อนหย่อนใจที่มีคุณประโยชน์ ความนิยมชมชอบในศิลปวัฒนธรรม
ในท้องถิ่นความอบรมในครอบครัวและในชุมชน ความรักและความเป็นเจ้าของที่มีต่อหมู่คณะ คุณภาพชีวิต
ด้านสภาพแวดล้อมทางกายภาพ หมายถึง ภาวะแวดล้อมที่บริสุทธิ์สะอาดและเป็นระเบียบ ปราศจากมลภาวะ
ในดิน น้ า อากาศ และเสียง มีทรัพยากรที่จ าเป็นแก่การด ารงชีพ และการคมนาคมที่สะดวก คุณภาพชีวิตด้าน
สภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรม หมายถึง โอกาสในการศึกษาและการประกอบอาชีพที่เท่าเทียมกัน การมีส่วน
ร่วมในกิจกรรมสาธารณะ ความปลอดภัยในชีวิตร่างกายและทรัพย์สิน การปกครองที่ให้สิทธิเสรีภาพและความ
เสมอภาค ความเป็นธรรมด้านรายได้และสังคม ความร่วมมือร่วมใจในสังคม ความเป็นระเบียบวินัย มี
ความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน และมีค่านิยมที่สอดคล้องกับหลักธรรมในศาสนา คุณภาพชีวิตด้านความคิด 
หมายถึง ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับโลก ชีวิตและชุมชน การศึกษา วิชาชีพ ความสามารถในการป้องกันแก้ไข
ปัญหาต่างๆ ของตัวเอง การยอมรับตัวเอง และการมีเป้าหมายในชีวิตที่เหมาะสม คุณภาพชีวิตด้านจิตใจ 
หมายถึง การมีคุณธรรมในตัวและสังคม เช่น ความซื่อสัตย์สุจริต เมตตา กรุณา ช่วยเหลือ  เกื้อกูล กตัญญู
กตเวที ความจงรักภักดีต่อชาติความศรัทธาในศาสนา ความเสียสละ และการละเว้นจากอบายมุข 

ส่วน นิพนธ์ คันธเสวี (2526.) ก็ได้ให้ความหมายว่า คุณภาพชีวิต คือ สภาพความเป็นอยู่ของบุคคลใน
ด้าน ร่างกาย อารมณ์ สังคม ความคิดและจิตใจ หากสภาพความเป็นอยู่ของบุคคลไม่ดีไม่น่าพอใจ ก็แสดง  ว่า
คุณภาพชีวิตของบุคคลนี้ต่ ากว่าความคาดหมาย มิติต่างๆ ของคุณภาพชีวิตมี 6 ด้าน คือ มิติด้านร่างกาย มิติ
ด้านอารมณ์ มิติด้านสภาพแวดล้อมทางกายภาพ มิติด้านสภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรม มิติด้านความคิด และ
มิติทางด้านจิตใจ มิติที่ถือว่าจ าเป็นและส าคัญที่คนเราในปัจจุบันขาดหายไปและพยายามแสวงหามากที่สุดคือ 
มิติทางด้านจิตใจ คือ การมีคุณธรรมในส่วนตัวและสังคม การมีจิตใจสามารถเผชิญกับอุปสรรคปัญหาต่างๆ ที่
เกิดขึ้นด้วยหลักพุทธธรรม นักการศึกษาและนักสังคมวิทยา ได้ให้ความหมายของคุณภาพชีวิตไว้ว่า หมายถึง 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 65 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

การมีชีวิตที่พัฒนาไปเป็นผู้ใหญ่ที่พ่ึงตนเองได้อย่างมีทิศทาง สามารถปรับตัวอยู่ในสังคมสิ่งแวดล้อมได้อย่างมี
ความสุขและท าให้ผู้อื่นเป็นสุขด้วย 

ดังนั้น คุณภาพชีวิต จึงได้แก่การที่บุคคลสามารถด ารงชีวิตและด าเนินกิจกรรมทั้งหลายของชีวิตด้วย
พละก าลัง ความรู้ และความสามารถทั้งปวงที่ตนมีอยู่ด้วยความราบรื่นทั้งทางร่างกายและจิตใจ รวมไปถึง
ความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน โดยได้รับการยอมรับนับถือจากสังคมที่ตนเป็นสมาชิกอยู่ตามสมควร 
 
การด าเนินชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา 

เป็นที่ทราบกันดีว่า พระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับว่าเป็นศาสนาแห่งปัญญา หรือศาสนาแห่งท่าน
ผู้รู้ สอนให้ผู้นับถือเป็นผู้รู้อย่างแท้จริง ซึ่งค าสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนามิได้สั่งสอนเพ่ือให้ผู้นับถือยึดมั่นถือ
มั่นในสิ่งใดสิ่งหนึ่งหรือเชื่ออย่างงมงายโดยปราศจากการไตร่ตรองด้วยปัญญาของตนเสียก่อน หากแต่สอนให้
รู้จักการใช้ปัญญาพิจารณาตามความเป็นจริงอย่างมีเหตุมีผล และให้ลงมือปฏิบัติเพ่ือค้นพบหรือตรวจสอบ
ข้อเท็จจริงด้วยตัวเอง ฉะนั้น พระพุทธศาสนาจึงถือได้ว่าเป็นศาสนาแห่งปัญญาโดยแท้จริง และสามารถ
ประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในชีวิตประจ าวันได้จริง  

จากการค้นพบอันยิ่งใหญ่ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อครั้งที่พระพุทธองค์ได้ทรง
ท าการศึกษาค้นคว้าวิจัยธรรมด้วยการบ าเพ็ญเพียรทางจิต โดยอาศัยการตั้งพระหทัยอันแม่นมั่นไม่หวั่นไหว
เป็นไปติดต่อ จนได้ตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ทรงท าลายสรรพาสวกิเลสได้อย่างสิ้นเชิง ส าเร็จเป็นพระ
อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า ในวันเพ็ญเดือนวิสาขะ และทรงอยู่เสวยวิมุตติสุข ตริตรองธรรมต่างๆ โดยทรงอาศัย
สถานที่ 7 แห่ง เป็นระยะเวลารวม 49 วัน อันเป็นระยะเวลาที่แสดงให้เห็นถึงการเตรียมความพร้อมอย่างเต็มที่ 
และการใคร่ครวญพิจารณาอย่างถ่องแท้รอบคอบ ก่อนที่จะเลือกเฟ้นเผยแผ่สิ่งที่พระองค์ทรงได้ค้นพบ อันงาม
ในเบื้องต้น ท่ามกลางและที่สุด ซึ่งก็เห็นผลตามที่ทรงประสงค์ หากแต่ผู้ปรารถนาจะบรรลุตามพระพุทธองค์ 
จะต้องลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง ดังมีพระพุทธพจน์ว่า “ตุมฺเหหิ  กิจฺจ   อาตปฺปํ  อกฺขาตาโร  ตถาคตา ฯ (ขุ.ธ. 
(บาลี) 25/30/51)  เธอทั้งหลาย ต้องท าความเพียรเผากิเลสเอง พระตถาคตเจ้าเป็นแต่เพียงผู้บอกทาง (ขุ.ธ. 
(ไทย) 25/76/276)” 

ในความเป็นจริงสิ่งที่พระพุทธองค์ตรัสรู้นั้นมีมากมาย ดังมีข้อความปรากฏว่า 
“ภิกษุทั้งหลาย สิ่งที่เรารู้ยิ่งแล้วมิได้บอกแก่เธอทั้งหลายมีมากมายกว่า; เพราะเหตุไร เราจึงมิได้บอก 

เพราะสิ่งนั้นไม่ประกอบด้วยประโยชน์ มิใช่หลักเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ ไม่เป็นไปเพ่ือนิพพิทา เพ่ือวิราคะ เพ่ือ
นิโรธ เพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือนิพพาน” 

“ภิกษุทั้งหลาย อะไรเล่าที่เราบอก เราบอกว่า นี้ทุกข์ เราบอกว่า นี้ทุกขสมุทัย เราบอกว่านี้ทุกขนิโรธ เรา
บอกว่า นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา; เพราะเหตุไร เราจึงบอก ก็เพราะข้อนี้ประกอบด้วยประโยชน์ ข้อนี้เป็นหลัก
เบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ ข้อนี้เป็นไปเพ่ือนิพพิทา เพ่ือวิราคะ เพ่ือนิโรธ เพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือนิพพาน 
(ส .ม. (ไทย) 19/1101/613)”  



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 66 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ มีความส าคัญต่อกระบวนการแห่งอริยสัจ 4 มาก เนื่องจากเป็นเหมือนตัว
จักรขับเคลื่อนให้อริยสัจ 4 แสดงผลออกมาอย่างเต็มประสิทธิภาพครบวงจร หากจะเปรียบให้เห็นชัดเจนถึง
ความสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบทั้ง 4 ก็ได้แก่ ทุกขสัจเหมือนโรค สมุทยสัจเหมือนมูลเหตุแห่งโรค นิโรธสัจ
เหมือนความดับแห่งโรค หรือความเป็นไปได้ในการท าให้มูลเหตุแห่งโรคนั้นระงับดับไปได้ และมรรคสัจเหมือน
การลงมือปฏิบัติการในการรักษาโรคนั้น ให้ลุถึงความสงบระงับอย่างเป็นขั้นตอน 

ในคราวที่ทรงแสดงพระปฐมเทศนา ซึ่งรู้กันดีในนามของธัมมจักกัปปวัตตนสูตร องค์สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงแสดงอริยมรรคมีองค์ 8 ประการนี้เป็นครั้งแรก แด่เหล่าปัญจวัคคีย์ โดยพระองค์ทรง
แสดงให้เห็นถึงหนทาง 2 ทาง ที่ตึงและหย่อนเกินไปว่ามิใช่ทางที่จะท าให้ถึงที่สุดทุกข์ได้ เหล่าบรรพชิตพุทธ
สาวกไม่ควรปฏิบัติ แต่ควรปฏิบัติตามข้อปฏิบัติอันพอดีที่จะน าไปสู่จุดหมาย ปลอดจากปัญหา ไม่ข้องแวะกับที่
สุดโต่งด้านใดด้านหนึ่ง มีความเกี่ยวเนื่องกับคุณลักษณะแรกของความพอเพียง ความพอประมาณ อันจะท าให้
ถึงที่สุดทุกข์ได้ ผลการสั่งสอน คือ หนึ่งในปัญจวัคคีย์ได้ดวงตาเห็นธรรม อันหมายถึงการเข้าสู่ช่องทางแห่งการ
บรรลุเป้าหมายสูงสุดแห่งชีวิต ได้แก่ การถึงความสิ้นทุกข์อย่างเด็ดขาด แสดงให้เห็นถึงการมีคุณภาพชีวิตที่ดี
และมีความสุขที่แท้จริง ซึ่งเป็นที่น่าอัศจรรย์ว่า เพียงแค่การฟังระหว่างที่พระพุทธองค์ทรงบอกแล้วท าใจให้
เป็นกลางพิจารณาไปตามแนวทางนั้น เหล่าพระปัญจวัคคีย์ก็ยังสามารถบรรลุถึงที่สุดทุกข์ อันเป็นการตัดวงจร
ของการเวียนว่ายตายเกิดได้อย่างเด็ดขาด ถ้าหากเราน าไปประยุกต์ใช้ในชีวิตปัจจุบันจะท าให้เกิดผลเป็น
อย่างไร และจะส่งเสริมการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีมีความสงบสุขได้อย่างไร 

อย่างไรก็ตาม หลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนา เป็นสิ่งที่ไม่เคยล้าสมัย สามารถน าไปประยุกต์ใช้
ในชีวิตประจ าวันได้ทุกภาคส่วนและตลอดเวลา โดยไม่มีจ ากัดขอบเขต เป็นธรรมดาว่าในชีวิตมนุษย์เรานั้น 
จะต้องเข้าไปเกี่ยวข้องยุ่งเกี่ยวกับสิ่งต่างๆ มากมายหากเป็นสิ่งที่ดี ก็รู้สึกว่าชีวิตมีความสุข หากเป็นสิ่งที่ไม่ดีก็
รู้สึกว่า ชีวิตมีความทุกข์ ซึ่งนั่นจะเป็นจุดเปลี่ยนที่ท าให้ผู้ที่มีภูมิรู้ภูมิธรรมซึ่งได้เคยศึกษาได้สดับตรับฟังมาก่อน 
ได้ระลึกนึกถึงหลักธรรมค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แล้วน้อมน ามาประยุกต์ใช้ในสถานการณ์
ต่างๆ ได้อย่างพอเหมาะพอดี ท าให้เกิดพลังมหัศจรรย์ในการที่จะเอาชนะปัญหาและอุปสรรคต่างๆ ที่เข้ามาใน
ชีวิตได้อย่างถูกต้องตามหลักธรรมค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

ดังนั้น ทางสายกลางนั้นถือว่าเป็นแนวทางแห่งการปฏิบัติหรือการด าเนินชีวิต เพ่ือความดีงาม 
จนกระทั่งเข้าถึงความสงบระงับพ้นทุกข์ไปได้ต้องอาศัยการปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ที่พระ
พุทธองค์ได้ทรงแสดงไว้สู่การบูรณาการให้ครบแล้วนั้น เป็นเส้นทางเดียวส าหรับผู้หวังความพ้นทุกข์ อนึ่ง 
บรรดาธรรมทั้งหลายที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงได้ตรัสรู้และน ามาสั่งสอนนั้น มีหลักธรรมหมวด
หนึ่งซึ่งถือว่าเป็นหนทางเอก อันจะน าไปสู่การบรรลุเป้าหมายสูงสุด อันเป็น โลกุตตระ นั่นคือ การเข้าถึงภาวะ
สิ้นทุกข์หรือความดับกิเลสโดยสิ้นเชิง ธรรมหมวดนั้น ชื่อว่ามัชฌิมาปฏิปทาหรือที่รู้จักกันดีในนามของอริยมรรค 
ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบ 8 ประการ (ที.ม.10/299/349) ได้แก่ ความเห็นชอบ ความด าริชอบ วาจาชอบ 
การกระท าชอบ เลี้ยงชีพชอบ พยายามชอบ ระลึกชอบ และจิตมั่นชอบ เป็นส่วนประกอบของทางสายเดียว 
ต้องอาศัยซึ่งกันและกัน ทั้งระดับศีล สมาธิ และปัญญา เป็นหลักค าสอนภาคปฏิบัติที่จะช่วยให้การด าเนินสู่
จุดหมายตามแนวทางของกระบวนธรรมที่ศึกษาท าความเข้าใจแล้วนั้นเป็นผลส าเร็จขึ้นมาในชีวิตจริง หรือเป็น



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 67 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

วิธีการประยุกต์ใช้กฎเกณฑ์แห่งกระบวนการของธรรมชาติให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ชีวิต ซึ่งสามารถกล่าวได้ว่า
นี่เป็นระบบจริยธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา ถึงแม้จะเป็นคุณธรรมชั้นสูงเพ่ือความเป็นอริยะ แต่ก็สามารถ
ประยุกต์ใช้เพ่ือบรรลุวัตถุประสงค์หรือเป้าหมายแห่งชีวิตระดับโลกิยะได้โดยสมควร ตามก าลังปัญญาและ
ความสามารถของผู้ปฏิบัติ ซึ่งในที่นี้ จะเป็นความพยายามในการประยุกต์ใช้เพ่ือบรรลุวัตถุประสงค์หรือ
เป้าหมายแห่งคุณภาพชีวิตที่ดีระดับโลกิยะเท่านั้น 

 
หลักธรรมพระพุทธศาสนาเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต  

ในความเป็นจริง พระพุทธศาสนาประกอบไปด้วยหลักธรรมอันประเสริฐหลากหลายหัวข้อด้วยกัน อัน
เป็นหมวดหมู่แห่งธรรมที่จะน าไปสู่เป้าหมายสูงสุด คือ พระนิพพานได้ โดยหลักธรรมเหล่านี้ส่วนมากเป็น
หลักธรรมที่จัดอยู่ในหมวดแห่งธรรมที่เรียกว่า โพธิปักขิยธรรม คือ ธรรมอันเป็นฝักฝ่ายแห่งธรรมเป็นเครื่อง
ตรัสรู้ ซึ่งประกอบไปด้วยหลักธรรมหมวดต่างๆ นับรวมได้ 37 ประการ ซึ่งเรียกว่ามัชฌิมาปฏิปทา ใน
ขณะเดียวกัน ที่นี้เป็นเพียงประเด็นการศึกษาที่หมายถึงอริยมรรคมีองค์ 8 เท่านั้น ซึ่งเป็นหลักธรรมที่เป็น
กระบวนการอันจะน าไปสู่การบรรลุเป้าหมายในระดับต่างๆ ของชีวิตได้อย่างแน่นอน ขึ้นอยู่กับความวิริยะและ
อุตสาหะของผู้ปฏิบัติว่าจะสามารถท าได้ถึงในระดับใด ทั้งในระดับโลกิยะและโลกุตตระ อย่างไรก็ตาม นี้เป็น
เพียงความพยายามศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้อริยมรรคมีองค์ 8 เพียงในระดับโลกิยะเท่านั้น โดยเน้นที่การ
สามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้จริงในชีวิตประจ าวัน เพ่ือส่งเสริมแนวทางในการพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดียิ่งๆ ขึ้นไป
ในระดับต่างๆ ตามสมควรแก่การปฏิบัติ ซึ่งต้องให้เป็นไปตามกระบวนการดังต่อไปนี้ 

เริ่มจากกระบวนการปรับทัศนคติของผู้ปฏิบัติเองเป็นอันดับแรก อันได้แก่กระบวนการที่ต้องการการ
ใช้ปัญญาไตร่ตรองพิจารณาให้เข้าใจในธรรมคือธรรมชาติอย่างถ่องแท้ จนสามารถมองสรรพสิ่งให้เห็นเป็น
ธรรมดาว่า บรรดาสรรพสิ่งในโลกนี้ล้วนเป็นไปตามกฎธรรมชาติทั้งสิ้น มีเกิดข้ึน ตั้งอยู่ แล้วก็ดับไปในที่สุด ไม่มี
สิ่งใดที่จะอยู่นอกเหนือไปจากกฎธรรมชาติข้อนี้ได้ จากนั้น ปัญญาจะท าหน้าที่เป็นตัวน าให้ผู้ปฏิบัติเกิด
ความรู้สึกผิดชอบชั่วดี สามารถแยกแยะได้ออกเกี่ยวกับสิ่งที่ถูกต้องชอบธรรม รู้สิ่งไหนควรหรือไม่ควร เป็น
ธรรมหรืออธรรม ไม่หลงผิด ไม่ตกเป็นทาสของอวิชชา หรือกระแสแห่งความเข้าใจที่ผิดพลาดคลาดเคลื่อนออก
นอกเหนือไปจากหลักธรรม อันเป็นความจริงแท้ที่สามารถพิสูจน์ได้ ตามที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ตรัสสอนไว้ เช่น เห็นว่า ทานที่บุคคลให้แล้ว ย่อมมีผลจริง บุญกรรมที่ท าแล้ว ย่อมให้ผลจริง มารดาบิดามี
บุญคุณจริง เป็นต้น ซึ่งหากจะเปรียบให้เห็นชัดเจน ก็เหมือนกับผู้ที่มีไฟฉายส าหรับส่องทางเดินไปในที่มืด เขา
ย่อมสามารถมองเห็นทางเดินได้อย่างชัดเจน และเดินไปได้โดยถูกทางปราศจากอันตรายจากสิ่งกีดขวางทาง 
อนึ่ง เหมือนกับบุคคลผู้มีเข็มทิศเดินเข้าไปในป่ารกทึบ ย่อมสามารถเดินไปยังทิศที่ต้องการไปได้อย่างไม่หลงไป
ในทิศอ่ืน ฉะนั้น อย่างไรก็ตาม ผู้ปฏิบัติจะต้องลงมือปฏิบัติด้วยตนเองจึงจะรู้ได้จริง  

เมื่อมีความเห็นอันเป็นธรรม ถูกธรรม ชอบธรรม เป็นไปตามธรรมแล้ว ปัญญาจะท าหน้าที่อีกครั้งหนึ่ง 
ในการเป็นตัวน าท าให้ผู้ปฏิบัติเกิดมีความคิดอันเป็นธรรม ถูกธรรม ชอบธรรม เป็นไปตามธรรมเช่นเดียวกัน 
เนื่องจากความเห็นได้ถูกปรับแล้วโดยปัญญาที่เข้าใจธรรม เห็นธรรม มองเห็นสรรพสิ่งล้วนเป็นไปตามธรรม 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 68 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

ฉะนั้น จึงมีความคิดออกมาโดยอยู่ภายใต้กรอบแห่งธรรม ได้แก่ ความตรึกนึกคิดที่ถูกต้องชอบธรรม (วิตก) 3 
ประการ (เดชา กัปโก, 2557,) คือ  

1. เนกขัมมวิตก ความตรึกนึกคิดในอันออกจากกาม ในที่นี้หมายถึง ความตรึกนึกคิดในอันที่จะหลีก
ออกจากความอยากได้ใคร่เป็นในสิ่งที่ชาวโลกทั่วไปต้องการ เช่น การแสวงหากามวัตถุ ได้แก่ เพ่ือมาบ ารุง
บ าเรอตนมากจนเกินพอดี เป็นต้น ซึ่งหากหลงใหลมัวเมาในวัตถุจนเกินไป ชีวิตก็จะมีแต่ความทุกข์เพราะอยาก
ได้โน่นอยากได้นี่ เป็นเหตุให้ใช้จ่ายอย่างฟุ่มเฟือยหรืออาจมีการแสวงหาในทางที่ไม่ถูกต้องชอบธรรม ชีวิตก็จะ
เต็มไปด้วยความทุกข์ ท าให้ความสุข ความสมดุลหรือดุลยภาพแห่งชีวิตย่อมหายไปแน่นอน ในทางตรงกันข้าม 
หากไม่ปล่อยให้กามวัตถุเหล่านั้นเข้ามามีอ านาจเหนือตน ดุลยภาพแห่งชีวิตย่อมกลับมา เมื่อมีความตรึกนึกคิด
เช่นนี้แล้ว เขาย่อมจะไม่ตกเป็นทาสของวัตถุ เบียดเบียนทั้งตนเองและผู้อื่นหรือสัตว์อ่ืน ส่งผลให้มีคุณภาพชีวิต
ดีขึ้น ไม่มีความเจ็บไข้ได้ป่วย มีความปลอดภัยในชีวิต จึงมีชีวิตที่มีความสุขมากข้ึน  

2. อัพยาบาทวิตก ความตรึกนึกคิดในความไม่พยาบาทจองเวร ในที่นี้หมายถึง ความตรึกนึกคิดใน
ความไม่จองเวรจองกรรมต่อผู้อื่นสัตว์อ่ืน เนื่องจากจิตใจไม่ได้ตกเป็นทาสของกิเลสตัณหาจนเกินความพอดี อัน
เป็นผลมาจากความตรึกนึกคิดในอันที่จะหลีกออกหนีห่างจากสิ่งยั่วยุทั้งหลาย ซึ่งเป็นความตรึกนึกคิดที่
ประกอบไปด้วยปัญญาเห็นแจ้งรู้เท่ารู้ทันธรรมชาติของกิเลสตัณหา ท าให้ความพยาบาทไม่สามารถเข้ามามี
อิทธิพลเหนือจิตใจใดๆ ดังนั้น ความเป็นกลาง หรือดุลยภาพแห่งชีวิตจึงเกิดมีขึ้น ไม่ต้องถูกความทุกข์เพราะ
อยากได้จนเกินพอดีเข้ามาบีบคั้น จนเกิดเป็นความพยาบาทจองเวรกันในเม่ือไม่ได้ในสิ่งที่ประสงค์ 

3. อวิหิงสาวิตก ความตรึกนึกคิดในความไม่เบียดเบียน ในที่นี้หมายถึง ไม่มีความคิดในอันที่จะ
เบียดเบียนผู้อ่ืนหรือสัตว์อ่ืน เพราะเข้าใจความจริงที่ว่า ตนเองรักสุขเกลียดทุกข์ ฉันใด คนอ่ืนสัตว์อ่ืนก็รักสุข
เกลียดทุกข์ ฉันนั้นเหมือนกัน ดังที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า อตฺตาน  อุปม  กเร ฯ บุคคลควร
ท าตนให้เป็นอุปมา เมื่อมีความตรึกนึกคิดเช่นนี้แล้ว เขาย่อมจะไม่เบียดเบียนรังแกทั้งตนเองและผู้อ่ืนหรือสัตว์
อ่ืน ส่งผลให้มีคุณภาพชีวิตดีขึ้น ไม่มีความเจ็บไข้ได้ป่วย มีความปลอดภัยในชีวิต จึงมีชีวิตที่มีความสุขมากข้ึน  

เมื่อกระบวนการทางด้านความเห็นความคิดกระท าหน้าที่อย่างสมบูรณ์แล้ว ย่อมจะส่งผลออกมาทาง
วาจา คือ มีการสื่อสารที่ถูกต้องดีงาม จะไม่เป็นไปเพ่ือความไม่ทุกข์ กล่าวคือไม่สื่อสารด้วยจิตใจที่ห่อหุ้มไป
ด้วยตัณหา ไม่พูดเพ่ือตอบสนองตัณหา ไม่พูดเพ่ือแสวงหาสิ่งที่จะมาบ ารุงบ าเรอตัณหา แต่พูดเพ่ือความเข้าใจ
ด้วยการไม่พูดเท็จ ไม่พูดค าหยาบ ไม่พูดเพ้อเจ้อ ไม่พูดส่อเสียด เพราะค าพูดเหล่านี้ล้วนปรุงแต่งออกมา 
ขณะที่ตัณหาอัดแน่นอยู่เต็มหัวใจ เมื่องดเว้นจากค าพูดดังกล่าว สื่อสารบนพ้ืนฐานของความจริงอย่างถูกต้อง 
เหมาะสมกับกาลเทศะ และที่ส าคัญผู้รับสารจากการสื่อรับแล้วฉลาดสงบเย็นเป็นประโยชน์ จึงเรียกว่า เป็น
การพูดจาถูกต้องดีงาม 

เมื่อกระบวนการทางด้านวาจากระท าหน้าที่อย่างสมบูรณ์แล้ว ย่อมจะส่งผลออกมาทางด้านการ
แสดงออกทางกาย คือ มีการกระท าที่ถูกต้อง ได้แก่ การกระท าที่ไม่เป็นที่ตั้งของอวิชชา ตัณหา และอุปาทาน  
มีสติ มีปัญญา มีสมาธิ มีศีลอยู่อย่างครบถ้วน จึงต้องเชื่อมโยงวิถีชีวิตกับวิถีธรรมเข้าด้วยกัน ประสานกันอย่าง
กลมเกลียว งานก็ได้ ใจก็บริสุทธิ์ เพราะยิ่งท างาน ธรรมะยิ่งงอกงาม เพราะงานนั้นมีสติและปัญญาเป็นแส ง
สว่างน าทางตลอดเวลา 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 69 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

จากนั้น การประกอบอาชีพของผู้ที่ปฏิบัติตามหลักมัชฌิมาปฏิปทาก็จะถูกต้อง และไม่ขัดต่อหลักแห่ง
ศีลธรรม ซึ่งรวมทั้งการท างานและการเลือกอาชีพและการใช้จ่ายทรัพย์ที่ได้มาจากการประกอบอาชีพอย่าง
ถูกต้องเหมาะสม คุ้มค่า เป็นอาชีพที่ท าไปเพ่ือเลี้ยงกายและเลี้ยงใจให้มีสุขภาพดีพอๆ กัน กล่าวคือ ให้ร่างกาย
แข็งแรงพอที่จะต้านทานโรคภัยไข้เจ็บ และจิตใจแข็งพอจะต่อต้านการรุกรานของกิเลส ร่างกายสมบูรณ์ไร้
โรคภัยเบียดเบียน ใจสมบูรณ์ไร้กิเลสมารบกวน 

เมื่อกระบวนการสร้างฐานได้เกิดขึ้นโดยสมบูรณ์แล้ว ก็จะเข้าสู่กระบวนการส าคัญ อันเป็นกระบวนที่
ถือว่าเป็นระบบปฏิบัติการในการด าเนินการ ท าให้เกิดผลสัมฤทธิ์แห่งเป้าประสงค์ ทั้งที่เป็นโลกิยะและโลกุต
ตระ ซึ่งเป็นตัวชี้วัดถึงความเป็นภาเวตัพพธรรม ได้แก่ ธรรมที่ผู้ปฏิบัติต้องหมั่นเจริญ อบรม และท าให้มาก นั่น
คือ สัมมาวายามะ ความเพียรชอบ ได้แก่ การสร้างฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุ่งมั่น เพ่ือ
ป้องกันบาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น ละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว ท ากุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นให้
เกิดข้ึน และ เพ่ือความด ารงอยู่ไม่เลือนหาย เจริญเต็มที่แห่งกุศลธรรมที่เกิดข้ึนแล้ว  

ข้อค้นพบประการส าคัญ  นั่ นคือ กระบวนการนี้  เรียกว่า “เป็นระบบรักษามาตรฐานใน
พระพุทธศาสนา” หรือ “ระบบประกันคุณภาพในพระพุทธศาสนา” (เดชา กัปโก, 2557) ซึ่งสามารถอธิบายได้
ดังนี้ 

ที่เรียกว่า เป็นระบบรักษามาตรฐานในทางพระพุทธศาสนา เนื่องจากพิจารณาตามองค์ธรรมใน
สัมมาวายามะ ได้แก่ สัมมัปปธาน 4 ประการ คือ สังวรปธาน เพียรระวัง ปหานปธาน เพียรละ ภาวนาปธาน 
เพียรเจริญ และอนุรักขนาปธาน เพียรรักษา ซึ่งการประยุกต์ใช้ความเพียรชอบ 4 ประการในระดับโลกิยะใน
ที่นี้นั้น จะเป็นการอธิบายในแนวที่ถือว่าง่ายต่อการท าความเข้าใจ สมมติว่าเราจะรักษามาตรฐานกระดาษ 1 
แผ่น โดยใช้ความเพียรชอบ เริ่มจากเราต้องท าความเข้าใจเกี่ยวกับความเป็นกระดาษ ซึ่งมีธรรมชาติที่เสียหาย
ได้ง่ายหากใกล้ทั้งความร้อนและความชื้น ดังนั้น เมื่อเราใช้ความเพียรข้อที่ 1 จึงเป็นการท าความพยายามใน
การระมัดระวังไม่เก็บกระดาษแผ่นนั้นไว้ในที่มีความเสี่ยง คือ ใกล้ทั้งความร้อนและความชื้น ต่อไปเป็นความ
เพียรข้อที่ 2 ก็เป็นการท าความเพียรพยายามในการละเหตุปัจจัยต่างๆ อันอาจท าให้กระดาษแผ่นนั้นใกล้ทั้ง
ความร้อนและความชื้น ความเพียรข้อที่ 3 เป็นการท าความเพียรพยายามในการท าให้กระดาษแผ่นนั้นมีความ
ยืดหยุ่นคงทนมากขึ้น เช่น การน าไปเคลือบพลาสติก เป็นต้น เป็นการท าให้กระดาษดีขึ้นกว่าเดิม หากเผลอท า
หล่นลงน้ าและไฟก็สามารถไม่เปียกน้ าในทันทีและไม่ไหม้ในทันที ต่อไปก็เป็นความเพียรข้อที่ 4 คือ การท า
ความเพียรพยายามในการที่จะเก็บรักษากระดาษแผ่นนั้นไว้ในตู้อย่างดี  อันเป็นทั้งการป้องกันและรักษา ให้
กระดาษแผ่นนั้นสามารถรักษามาตรฐาน คงคุณค่าความเป็นกระดาษแผ่นเดิม ที่มีความคงทนมากยิ่งขึ้น ด้วย
หลักแห่งสัมมาวายามะนี้เอง  

ดังนั้น จึงสามารถเรียกได้ว่า นี้ “เป็นระบบรักษามาตรฐานในพระพุทธศาสนา” หรือ “ระบบประกัน
คุณภาพในพระพุทธศาสนา” ซึ่งองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงสั่งสอนมาเป็นเวลากว่า 2600 ปีมาแล้ว 
เป็นการยืนยันได้เป็นอย่างดี เกี่ยวกับบทสรรเสริญพระธรรมข้อว่า อกาลิโก คือ เป็นธรรมที่ปฏิบัติได้และให้ผล
ได้ ไม่จ ากัดกาล ทั้งนี้ กระบวนการแห่งสัมมาวายามะนี้ จะมีการท างานร่วมกันกับกระบวนการต่อไปอย่างเห็น
ได้ชัดเจน ดังจะได้อธิบายให้เห็นเป็นล าดับไป 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 70 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

กระบวนการต่อมา เป็นกระบวนการที่ท าหน้าที่ส าคัญในการก ากับดูแลฟันเฟืองหรือวงจรที่เป็นตัว
ขับเคลื่อนให้เกิดระบบปฏิบัติการที่เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงค้นพบ
ผ่านการทดลองด้วยพระองค์เอง กระทั่ง บรรลุผลส าเร็จเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้ า และทรงสั่งสอนพระสงฆ์
สาวกให้ปฏิบัติตามและได้บรรลุเป้าหมายสูงสุดแห่งชีวิต คือ พระนิพพาน อย่างไรก็ตาม ในที่นี้ เป็นความ
พยายามเพียงการประยุกต์ใช้เพ่ือบรรลุเป้าหมายระดับโลกิยะ คือ การพัฒนาคุณภาพชีวิตความเป็นอยู่ให้ดีขึ้น
เท่านั้นเอง กระบวนการนี้ ใช้สติอันเป็นความรู้สึกตัวทั่วพร้อมอย่างถูกต้องเป็นหลักในฐานทั้ง 4 คือ 1) ฐาน
กาย พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ก าจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้  2) ฐาน
เวทนา พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติก าจัดอภิชฌาและโทมนัสใน
โลกได้  3) ฐานจิต พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ก าจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลก
ได้ และ 4) ฐานธรรม พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งหลายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ก าจัดอภิชฌา
และโทมนัสในโลกได้ 

เมื่อพิจารณาตามองค์ประกอบของกระบวนการนี้ จะพบว่า ในระดับโลกิยะ หลักธรรมข้อนี้ท าหน้าที่
ในการส ารวจตรวจตราวงจรการท างานของฐานทั้ง 4 และประมวลผลแล้วส่งผลนั้นไปเข้ากระบวนการแห่ง
ภาเวตัพพธรรม อันเป็นกระบวนการแห่งการพัฒนาซึ่งจะน าไปสู่การยืนยันการบรรลุเป้าหมายตามที่ ประสงค์
ต่อไป ซึ่งการท างานลักษณะนี้เป็นการท าหน้าที่ของระบบตรวจสอบ ได้แก่ ฐานที่ ๑ เป็นการใช้สติก ากับ
พิจารณาส ารวจตรวจสอบการกระท าว่า มีกายกรรมใดหรือไม่ อย่างไร ที่ดีหรือไม่ดี หรือมีกายกรรมใดๆ อัน
เป็นไปเพ่ือการเบียดเบียนตนเองหรือผู้อ่ืน หรือไม่ อย่างไร ส าหรับฐานที่ 2 ก็เป็นการใช้สติก ากับพิจารณา
ส ารวจตรวจสอบอารมณ์ความรู้สึกให้เป็นปัจจุบันขณะว่า ขณะนี้ก าลังอยู่ในอารมณ์ความรู้สึกใด เป็นอารมณ์ที่
ประกอบด้วยสุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ พอใจ หรือไม่พอใจ อย่างไร โดยให้รู้เท่าทันอารมณ์ของตนอยู่เสมอ ไม่
ปล่อยให้อารมณ์เหล่านั้นเข้ามามีอิทธิพลเหนือตน หรือไม่ปล่อยให้อารมณ์เหล่านั้นครอบง าตน จนต้องตกเป็น
ทาสของอารมณ์ อันอาจเป็นเหตุให้เกิดผลเสียต่อมาภายหลัง เมื่อมีสติระลึกรู้เท่ารู้ทันตามที่เป็นจริงอยู่เสมอ 
ผลเสียต่างๆ ก็จะไม่เกิดขึ้น ฐานที่ 3 ก็จะเป็นการใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบจิต ซึ่งก็คือความคิด
นั่นเอง อันประกอบไปด้วยธรรมและอธรรม ได้แก่ มีสมาธิ หรือฟุ้งซ่าน กับทั้งรัก โลภ โกรธ หลง เป็นต้น โดย
ให้รู้เท่าทันตามที่เป็นจริงเสมอ ซึ่งนั่นจะท าให้ไม่ถูกครอบง าโดยธรรมทั้งหลาย ฐานที่ 4 เป็นการใช้สติก ากับ
พิจารณาส ารวจตรวจสอบให้รู้ชัดธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นกับจิตตามที่เป็นจริงว่าคืออะไร เป็นอย่างไร มีในตน
หรือไม ่เกิดข้ึน เจริญบริบูรณ์ และดับไปได้อย่างไร เป็นต้น  

ส่วนการประยุกต์ใช้กระบวนการนี้แบบง่ายๆ ส าหรับชาวบ้านทั่วๆ ไป ซึ่งไม้ได้คาดหวังการบรรลุ  
โลกุตตรธรรม ก็สามารถศึกษาปฏิบัติได้ โดยโยงให้ เห็นถึงการท างานร่วมกันกับกระบวนการแห่งภาเวตัพพ 
ธรรม ซึ่งเป็นระบบปฏิบัติการ ดังต่อไปนี้ 

เริ่มจากฐานที่ 1 การใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบการกระท าว่า มีกายกรรมใดหรือไม่ 
อย่างไร ที่ดีหรือไม่ดี หรือมีกายกรรมใดๆ อันเป็นไปเพ่ือการเบียดเบียนตนเองหรือผู้อ่ืน หรือไม่ อย่างไร หาก
พบกายกรรมที่ ไม่ดี  เช่น การฆ่าสัตว์ตัดชีวิต เป็นต้น เมื่อระบบประมวลผลรับทราบแล้ว ก็ส่งไปสู่
ระบบปฏิบัติการเพ่ือการพัฒนาไปสู่การรับประกันคุณภาพ ได้แก่ การส่งไปเข้ากระบวนการแห่งการท าความ



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 71 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

เพียรข้อที่ 1 สังวรปธาน คือ จะต้องระมัดระวังไม่ให้อกุศลธรรมข้ออ่ืนๆ เกิดขึ้นร่วมกับการฆ่าสัตว์ เมื่อระวังได้
สมบูรณ์แล้วก็ส่งต่อไปยังความเพียรข้อที่ 2 ปหานปธาน คือ ท าความเพียรในการละเหตุปัจจัยที่ท าให้ต้องฆ่า
สัตว์ เมื่อละเหตุนั้นได้สมบูรณ์แล้วก็ส่งต่อไปยังความเพียรข้อที่ 3 ภาวนาปธาน คือ การท าความเพียรที่จะ
พัฒนาท าให้ดีขึ้นเจริญขึ้น แทนที่จะฆ่าแต่เป็นการเจริญเมตตา ให้ชีวิตและความรักต่อสัตว์ และยังแบ่งปัน
ความสุขให้อีกต่างหาก จากที่เป็นปาณาติบาต (ฆ่าสัตว์) ก็กลายเป็น ปาณาติปาตา เวรมณี (เว้นจากการฆ่า
สัตว์) กับทั้งมีการให้ชีวิตและการเจริญเมตตาเผื่อแผ่แบ่งปันความสุขให้อีกด้วย และเมื่อท าให้เจริญได้สมบูรณ์
แล้วก็ส่งต่อไปยังความเพียรข้อที่ 4 อนุรักขนาปธาน คือ การท าความเพียรที่จะรักษาระดับแห่งคุณธรรมหรือ
คุณงามความดีที่ท าได้แล้ว มิให้เสื่อม อีกทั้งยังต้องท าความเพียรข้อที่ 1 และ 3 ซ้ าอีก เพ่ือระวังมิให้เสื่อมและ
พัฒนาให้เจริญยิ่งๆ ขึน้ไปอีก เพ่ือเป็นหลักประกันว่าได้ผลตามต้องการ 

ในขณะเดียวกัน หากใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบแล้วพบว่า กายกรรมนั้น เป็นกรรมดี เช่น 
ท าบุญตักบาตรทุกวัน เป็นต้น ก็ส่งไปยังระบบปฏิบัติการแห่งความเพียรข้อที่ 1 คือ ต้องระมัดระวังมิให้การ
กระท านั้นเสื่อมถอยลงไป จากนั้น ก็ส่งต่อไปพัฒนาในระบบปฏิบัติการแห่งความเพียรข้อที่ 3 คือ จากที่หมั่น
ท าบุญตักบาตรทุกวันก็พัฒนาขึ้นไปอีกขั้นเป็นการรักษาศีล และเจริญภาวนา ต่อไปอีก จากนั้น ก็ส่งต่อไปยัง
ระบบปฏิบัติการแห่งความเพียรข้อที่ 4 คือ การท าความเพียรที่จะรักษาระดับแห่งคุณธรรมหรือคุณงามความดี
ที่ท าได้แล้ว มิให้เสื่อมคลาย เมื่อหมั่นท าความเพียรอยู่อย่างนี้ แน่นอนว่า เป้าประสงค์ที่เป็นเพียงแค่ระดับ
โลกิยะ อาจจะกลายเป็นระดับโลกุตตระได้ไม่ยากเลย ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับระดับความเพียรพยายามของผู้ปฏิบัติเอง 

ฐานที่ 2 เป็นการใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบอารมณ์ความรู้สึกให้เป็นปัจจุบันขณะว่า 
ขณะนี้ก าลังอยู่ในอารมณ์ความรู้สึกใด เป็นอารมณ์ที่ประกอบด้วยสุข ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ พอใจ หรือไม่พอใจ 
อย่างไร หากเป็นฝ่ายไม่ดีก็ส่งไปเข้าสู่กระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 1 เพ่ือระมัดระวังมิให้สิ่งที่ไม่ดีเข้ามา
เพ่ิม เมื่อท าให้สมบูรณ์มั่นคงแล้วก็ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่  2 เพ่ือจัดการละเหตุปัจจัยแห่ง
อารมณ์ความรู้สึกที่ไม่ดีนั้น จากนั้น ก็ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 3 เพ่ือท าการพัฒนาให้ดีให้
เจริญยิ่งขึ้นไปจากเดิม แล้วก็ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 4 เพ่ือรักษาระดับแห่งความเจริญที่
พัฒนามาได้แล้วมิให้เสื่อม  

ฐานที่ 3  เป็นการใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบจิต ซึ่งก็คือความคิดนั่นเอง อันประกอบไป
ด้วยธรรมและอธรรม ได้แก่ มีสมาธิ หรือฟุ้งซ่าน กับทั้งรัก โลภ โกรธ หลง เป็นต้น หากเป็นฝ่ายไม่ดีก็ส่งไปเข้า
สู่กระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 1 เพ่ือระมัดระวังมิให้สิ่งที่ไม่ดีเข้ามาเพ่ิม เมื่อท าให้สมบูรณ์มั่นคงแล้วก็ส่ง
ต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 2 เพ่ือจัดการละเหตุปัจจัยการเกิดขึ้นแห่งธรรมที่ไม่ดีนั้น จากนั้น ก็
ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 3 เพ่ือท าการพัฒนาให้ดีให้เจริญยิ่งขึ้นไปจากเดิม แล้วก็ส่งต่อไป
ยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 4 เพ่ือรักษาระดับแห่งความเจริญที่พัฒนามาได้แล้วมิให้เสื่อม  

ฐานที่ 4 เป็นการใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบให้รู้ชัดธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นกับจิตตามที่เป็น
จริง หากเป็นฝ่ายไม่ดีก็ส่งไปเข้าสู่กระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 1 เพ่ือระมัดระวังมิให้สิ่งที่ไม่ดีเข้ามาเพ่ิม 
เมื่อท าให้สมบูรณ์มั่นคงแล้วก็ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 2 เพ่ือจัดการละเหตุปัจจัยแห่งธรรม
ที่ไม่ดีนั้น จากนั้น ก็ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 3 เพ่ือท าการพัฒนาให้ดีให้เจริญยิ่งขึ้นไปจาก



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 72 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

เดิม แล้วก็ส่งต่อไปยังกระบวนการแห่งความเพียรข้อที่ 4 เพ่ือรักษาระดับแห่งความเจริญที่พัฒนามาได้แล้วมิ
ให้เสื่อม  

นี้คือการท างานร่วมกันระหว่างองค์มรรคข้อที่ 6 ซึ่งเป็นระบบปฏิบัติการอันจะน าไปสู่การบรรลุ
เป้าหมายในระดับต่างๆ และองค์มรรคข้อที่ 7 ซึ่งท าหน้าที่เป็นฟันเฟืองส าคัญในการค้นหาสิ่งที่ต้องพัฒนาเพ่ือ
การบรรลุเป้าหมายตามที่ประสงค์ เป็นกระบวนการที่ท างานประสานร่วมกันอย่างเป็นระบบและเต็มไปด้วย
คุณภาพประสิทธิภาพ โดยที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงค้นพบ กับทั้งองค์พระอริยสงฆ์สาวกหลาย
องค์เป็นผู้ทดลองใช้จนเป็นผลส าเร็จ เป็นพยานบุคคลได้เป็นอย่างดีตลอดระยะเวลากว่า 2600 ปีมาแล้ว  

ในขณะที่กระบวนการสุดท้าย คือ กระบวนการแห่งสัมมาสมาธิ อันแสดงให้เห็นถึงความม่ันคงในจิตใจ 
เป็นความสุขอันเกิดจากการปฏิบัติในสัมมาสมาธินั้น ซึ่งท่านหมายถึง องค์ฌาน 4 หรือ 5 คือ วิตก วิจาร ปีติ 
สุข เอกัคคตา อย่างไรก็ตาม หากจะสงเคราะห์เกี่ยวกับการท างานขององค์มรรค 3 ข้อหลังกับสัทธรรม 3 ก็จะ
ได้เป็น สัมมาสติเป็นปริยัติสัทธรรม สัมมาวายามะเป็นปฏิบัติสัทธรรม และสัมมาสมาธิเป็นปฏิเวธสัทธรรม 
เนื่องจากสัมมาสติเป็นการพิจารณาฐานทั้ง 4 จึงเป็นเหมือนการศึกษาส ารวจตรวจตรา เตรียมการด้านข้อมูล 
หรืออุปกรณ์ที่จะน าไปใช้ส าหรับการปฏิบัติด าเนินไปยังเป้าหมายที่วางไว้ สัมมาวายามะ เป็นระบบปฏิบัติการ
พัฒนาอยู่แล้ว จึงเป็นปฏิบัติ และสัมมาสมาธิ เป็นผลจากการปฏิบัติ จึงเป็นปฏิเวธ 

ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า บรรดาธรรมทั้งหลายที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงได้ตรัสรู้และน ามาสั่ง
สอนนั้น มีหลักธรรมหมวดหนึ่งซึ่งถือว่าเป็นหนทางเอก อันจะน าไปสู่การบรรลุเป้าหมายสูงสุด อันเป็น โลกุต
ตระ นั่นคือ การเข้าถึงภาวะสิ้นทุกข์หรือความดับกิเลสโดยสิ้นเชิง ธรรมหมวดนั้น ชื่อว่ามัชฌิมาปฏิปทาหรือที่
รู้จักกันดีในนามของอริยมรรค ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบ 8 ประการ (ที.ม. (ไทย) 10/299/349) ได้แก่ ความ
เห็นชอบ ความด าริชอบ วาจาชอบ การกระท าชอบ เลี้ยงชีพชอบ พยายามชอบ ระลึกชอบ และจิตมั่นชอบ 
เป็นส่วนประกอบของทางสายเดียว ต้องอาศัยซึ่งกันและกัน ทั้งระดับศีล สมาธิ และปัญญา เป็นหลักค าสอน
ภาคปฏิบัติที่จะช่วยให้การด าเนินสู่จุดหมายตามแนวทางของกระบวนธรรมที่ศึกษาท าความเข้าใจแล้วนั้นเป็น
ผลส าเร็จขึ้นมาในชีวิตจริง หรือเป็นวิธีการประยุกต์ใช้กฎเกณฑ์แห่งกระบวนการของธรรมชาติให้เกิดประโยชน์
สูงสุดแก่ชีวิต 

 
สรุป 

หลักการด าเนินชีวิตตามทางสายกลาง เป็นหลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนา เรียกว่า มรรค คือ ทาง
ด าเนินชีวิตถือเป็นพรัหมจริยะ คือ เป็นจริยธรรมอันประเสริฐ รวมกันเป็นพรัหมจริยะ คือ หลักการด าเนินชีวิต
ที่ประเสริฐ ซึ่งได้แก่ มรรคมีองค์ 8 ประการ เพราะฉะนั้น การด าเนินชีวิตตามแนววิถีพุทธ เป็นการฝึกฝน
พัฒนาตนให้ด าเนินตามมรรค คือ วิถีอันประเสริฐในการด าเนินชีวิตที่ดีงาม ในที่สุ ดก็จะบรรลุเป้าหมายแห่ง
ชีวิตที่ดีงาม ซึ่งสามารถเรียกได้ว่าชีวิตมีคุณภาพในพระพุทธศาสนา กระบวนการอริยมรรคเริ่มจากการใช้
ปัญญาในการปรับทัศนะให้ถูกต้องตามธรรม มาถึงความคิดก็ให้ถูกต้องตามธรรม ถึงตอนพูด และกระท า 
รวมทั้งการประกอบอาชีพก็เป็นไปตามศีลธรรม ซึ่งทั้งหมดนี้ล้วนเป็นเพียงกระบวนการวางรากฐานให้มั่นคง 
และเป็นการเตรียมความพร้อมส าหรับการด าเนินการปฏิบัติต่อไปเท่านั้นเอง ยังมิใช่กระบวนการในการที่จะท า



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 73 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

ให้ทุกข์ดับไปได้ กระบวนการต่อมา คือ การใช้สติก ากับพิจารณาส ารวจตรวจสอบให้รู้ชัดแจ้ง ในฐานส าคัญทั้ง 
4 ประการ คือ กาย เวทนา จิต และธรรม เมื่อรู้ชัดฐานทั้ง 4 แล้ว จึงด าเนินการตามกระบวนการแห่ง
สัมมาวายามะ อันเป็นส่วนส าคัญแห่งธรรมที่ต้องเจริญให้มาก ก็จะสามารถบรรลุถึงความดับทุกข์ได้แน่นอน 
หรือแม้แต่ในระดับปุถุชนคนธรรมดา หากด าเนินการตามกระบวนการอย่างนี้แล้ว ย่อมสามารถบรรลุ
เป้าประสงค์ที่ต้องการได้อย่างแน่นอน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 74 - ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2564 

 

บรรณานุกรม 
 

เดชา กัปโก. (2557). “การศึกษาวิเคราะห์มัชฌิมาปฏิปทาที่ปรากฏในสัจจสังยุต.” รายงานวิจัย. สถาบันวิจัย
พุทธศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

นิพนธ์ คันธเสวี. (2526). “คุณภาพชีวิต.” ใน การศึกษาและวัฒนธรรม ประมวลบทความทางวิชาการ , 
ส านักงานปลัดกระทรวงศึกษาธิการ. กรุงเทพมหานคร: บริษัทประชาชนจ ากัด. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2500). พระไตรปิฎกภาษาบาลี. ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก . กรุงเทพมหานคร : โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

___________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2547). บทบาทของพระสงฆ์ในสังคมไทยปัจจุบัน : พุทธศาสนากับ 
สังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : รุ่งแสงการพิมพ์. 

สัมพันธ์ พิชยทายา. (2549). “แนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตในชุมชนค่ายทหารกองทัพบกมุ่งสู่ชุมชน
เข้มแข็ง.” วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยบูรพา. 

 
 


