
      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 58 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

พุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
A BUDDHIST WISDOM FOR ENHANCING SELF - ESTEEM  

OF MEDITATION PRACTITIONERS* 
 

พระครูปลัดคัมภีร์เทพ ธมฺมิโก, ประยูร สุยะใจ, กมลาศ ภูวชนาธิพงศ์ และวริทธิ์ตา จารุจินดา 
Phrakrupiad Kampithep Dhammiko, Prayoon Suyajai,  

Kamalas  Phuwathanathipong and Varithta Charuchinda  

หลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพุทธจิตวิทยา  
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

the Requirements for the Degree of Doctor of Philosophy 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: kampithep@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

 
ดุษฎีนิพนธ์ฉบับนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาและสาระส าคัญในทฤษฎีพุทธปัญญา  

2. เพ่ือศึกษาเนื้อหาและสาระส าคัญในการส่งเสริมพัฒนาตน 3. เพ่ือศึกษาการพัฒนาพุทธปัญญาส่งเสริมจิต
ลักษณะการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม การวิจัยนี้เป็นวิธีวิจัยกึ่งทดลอง โดยศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทและเอกสารที่เกี่ยวข้องน ามาสร้างโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมจิตลักษณะการเห็น
คุณค่าในตน เพ่ือรวบรวมข้อมูลจากกลุ่มตัวอย่าง 70 รูปคน แบ่งเป็นกลุ่มควบคุม 35 และกลุ่มทดลอง 35 การ
วิเคราะห์ข้อมูลใช้สถิติ ประกอบด้วย ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน การเปรียบเทียบภายในกลุ่ม
โดยใช้สถิต ิPaired t- test และเปรียบเทียบระหว่างกลุ่มโดยใช้สถิติ Independent t- test 

ผลการวิจัย มีดังนี้   
1. ผลของโปรแกรมระหว่างกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม ก่อนและหลังการเข้าร่วมโปรแกรม 

พบว่า มีความแตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญ คือ ค่าเฉลี่ยโดยรวม เท่ากับ 3.22 ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน เท่ากับ 
0.36 ซึ่งอยู่ในระดับปานกลาง เมื่อเปรียบเทียบผลของโปรแกรมพบว่า ค่าเฉลี่ยโดยรวม เท่ากับ 3.51 ค่า
เบี่ยงเบนมาตรฐาน เท่ากับ 0.42 อยู่ในระดับมาก จากการเปรียบเทียบกันก่อนหลังของสองกลุ่ม พบว่า  
มีค่าเฉลี่ยแตกต่างกัน เท่ากับ 0.29 และค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน เท่ากับ 0.06  

2. ผลการเปรียบเทียบค่าความแตกต่าง และคา Sig ของการเขาร่วมกิจกรรมโปรแกรมการอบรม 
ก่อนการทดลอง พบว่า การเห็นคุณค่าในตน ของกลุมทดลองและกลุ่มควบคุม โดยภาพรวม กลุ่มทดลอง n 35 
ราย มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.47 มีค่าเบี่ยงเบนมาตรฐานเท่ากับ 0.40 t- 0.729 Sig 0.49 กลุ่มควบคุม n 35 ราย  
มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.50 มีค่าเบี่ยงเบนมาตรฐานเท่ากับ 0.36  

                                                      
*

 Received April 9, 2022; Revised May 21, 2022; Accepted July 2, 2022 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 59 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

 3.  ผลการเปรียบเทียบค่าความแตกต่าง และคา Sig ของการเขาร่วมกิจกรรมโปรแกรมการอบรม 
หลังการทดลอง พบว่า การเห็นคุณค่าในตน n 35 มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.79 มีค่าเบี่ยงเบนมาตรฐานเท่ากับ 0.53 
t -0.521 Sig.0.04* มีนัยส าคัญอยู่ในระดับ 0.05 นี่เป็นลักษณะของผู้ที่ปฏิบัติธรรมในขั้นเบื้องต้น ก็เท่ากับ
ท าลายภพชาติ ไปมากมาย การที่จะเวียนว่ายตายเกิดก็จะสั้นลง และพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด แต่ถ้าหาก
บุคคล ได้เพียรพยายามต่อไป พ้นทุกข์สิ้นเชิงสมบูรณ์ได้เสวยวิมุตติสุข 

 
ค าส าคัญ; พุทธปัญญา; ส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตน; ผู้ปฏิบัติธรรม 
 

Abstract 
 

The study aimed 1) to study the content and essence of the Buddhist wisdom theories; 
2 ) to study the content and the essence of enhancing self-esteem; and 3) to study a Buddhist 
wisdom for enhancing self-esteem of meditation practitioners. The study was a quasi-experimental 
research collecting data from Buddhist scriptures and documents relevant to construct the Program 
of a Buddhist wisdom for enhancing self-esteem used for the participation of 70 study samples 
divided into two groups of the control group and experimental group with 35 samples each. The 
statistics including Percentage, Mean, Standard Deviation, Paired t-test and Independent t- test was 
used for analyzing data. 

Results of the study were as follows:  
1. Results of the program between the experimental group and the control group 

before and after participation in the program were found that there was a significant difference 
with the overall mean  was 3.22,  the standard deviation was equal to 0.36 that was moderate, 
while comparing the reults of the program found that the overall mean was 3.51 and the standard 
deviation was 0.42 that was in a high level. From the previous comparison of the two groups, the 
mean difference was 0.29 and the standard deviation was 0.06.  

2. Results of the comparison of the difference and Sig value of participation in the 
activities in the pre-experimental training program showed that self-esteem in the experimental 
and control groups as a whole, the experimental groups n 35 had a mean of 3.47, a standard 
deviation of 0.40, t- 0.729, and Sig of 0.49; and the control groups n 35 had a  mean of 3.50 and a 
standard deviation of 0.36.  

3.  Results of the comparison of the difference and Sig value of participation in the 
activities in the post-experimental training program showed that self-esteem of n 35 had a mean 
of 3.79, a standard deviation of 0.53, t- 0.521, and Sig of 0.04* and with a significance level of 0.05.



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 60 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

This is the characteristics of those who practice meditation in the beginning - the destroying of a lot 
of being and birth, The cycle of birth and death would be shortened and free from the cycle of 
birth and death. If to keep trying, the completely being free from suffering and peaceful would 
have occured. 
Key words; buddhist wisdom; enhancing self – esteem; meditation practitioners. 
 
บทน า   

การเห็นคุณค่าในตนเองเป็นการประเมินมโนภาพของบุคคลที่มีต่อตนเอง แล้วส่งผลต่อความคิด
ความปรารถนา อารมณ์ ค่านิยม และการตั้งเป้าหมายของบุคคล อันมีผลต่อการแสดงพฤติกรรมต่าง ๆ ของ
บุคคลนั้น ๆ บุคคลที่เห็นคุณค่าในตนเองจะมีจิตใจที่เข้มแข็งและมั่นคง เชื่อมั่นในตนเอง มีความรู้สึกต่อตนเอง
ว่า มีความสามารถ ตลอดจนมีความชื่นชน และพึงพอใจในตนเอง และสามารถใช้ศักยภาพของตนเองได้อย่าง
เต็มที่ในการด าเนินชีวิตประจ าวัน อันก่อประโยชน์ให้กับตนเองและสังคม ในทางตรงกันข้าม บุคคลที่ขาดการ
เห็นคุณค่าในตนเอง จะใช้กลไกใน การป้องกันตนเอง และมีความรู้สึกว่าตนเองมีปมด้อย อ่อนแอ มีความวิตก
กังวล ขาดความสุข และไม่สามารถใช้ศักยภาพของตนเองได้อย่างเต็มที่ 

บุคคลที่เห็นคุณค่าในตนเองต่ า จะอยู่ในสภาวะความไม่สอดคล้องกลมกลืน “ตน” มักใช้กลไกการ
ป้องกันตนเอง รับรู้ว่าตนเองด้อยค่า หรือมีคุณค่าเกินความเป็นจริง  ซึ่งส่งผลให้บุคคลเหล่านี้เกิดความรู้สึกว่า
ตนเองมีปมด้อย วิตกกังวล เก็บตัว ไม่ชอบการแสดงตน แสวงหาความเข้มแข็งในปรากฏออกมาเสมอ แต่แท้ที่
จริงแล้วบุคคลเหล่านี้จะมีความรู้สึกหวาดกลัว ท้อแท้ และไม่มีความมั่นใจในตนเอง และมักจะอยู่ภายใต้
อิทธิพลของบุคคลอ่ืน หวั่นไหวต่อค าวิพากษ์วิจารณ์ มีความยุ่งยากใจในการแก้ปัญหา และไม่ส ามารถสร้าง
สัมพันธภาพที่ดีกับบุคคลอ่ืนได้ บุคคลประเภทนี้มักจะใช้ทุกวิถีทางและใช้ความรุนแรงเพ่ือที่จะท าให้ตนเอง
ชนะ เป็นคนติดสิ่งเสพติด เป็นคนซึมเศร้า และสิ้นหวังในชีวิต  เป็นคนเห็นแก่ตัวและมีความต้องการทางวัตถุ
สูง เป็นคนที่ชอบตัดสินใจและเป็นคนที่ชอบผลัดวันประกันพรุ่ง  เป็นคนที่ชอบพ่ึงพิงผู้อ่ืนอยู่เสมอ และยิ่งร้าย
ไปกว่านั้น คนที่ขาดการเห็นคุณค่าในตนเอง ยังเป็นคนที่พยายามฆ่าตัวตายดังที่จะเห็นได้จากหน้าหนังสือพิมพ์
หรือทางวิทยุ โทรทัศน์เป็นต้น จากการเห็นคุณค่าในตนเองต่ า  

การพัฒนาการการเห็นคุณค่าในตนเองนั้น จะสามารถเป็นเกราะป้องกันตนเองจากปัญหาต่าง ๆ 
รอบ ๆ ตัว ๆได้ ผู้ที่เห็นคุณค่าในตนเอง จะสามารถที่จะปรับตัวและเผชิญกับปัญหาได้อย่างเหมาะสม จึง
จ าเป็นต้องหาทางพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง เพ่ือป้องกันมิให้เกิดปัญหาที่ร้ายแรงกับตนเองและคนรอบ
ข้างและสังคมต่อไปการพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเองนั้นสามารถท าได้หลายวิธี เช่น การให้ค าปรึกษา การใช้
สถานการณ์จ าลอง การใช้กิจกรรม เป็นต้น ส าหรับการศึกษาในครั้งนี้ผู้วิจัยที่จะใช้วิธี การใช้การให้ค าปรึกษา 
และการใช้การท ากิจกรรมในทางพุทธศาสนา โดยวิธีการปฏิบัติธรรมแบบสติปัฏฐาน 4  

ค าว่า“ตัวตน”ในความหมายโดยทั่วไปแล้ว คือ ทุกสิ่งทุกอย่างที่ประกอบขึ้นเป็นบุคคล ในทาง
พระพุทธศาสนา ตัวตนประกอบด้วย จิตและกาย ทั้งสองส่วนท างานประสานกันโดยจิตเป็นตัวรับสั่งการกาย
เป็นส่วนของการปฏิบัติตามค าสั่งของจิต ซึ่งมีค ากล่าวว่า “จิตเป็นกายนายเป็นบ่าว” ดังนั้น ตัวตนจึงเป็นเรื่อง



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 61 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

ของ มโนกรรม วจีกรรมและกายกรรม หากพิจารณาตัวตน ในแง่ของการมีปฏิสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืนตัวตน
ปรากฏในหลายลักษณะ คือ การพิจารณาตัวตนตามการรับรู้ของตนเอง ตามท่ีตนเองอยากให้เป็นตาม การรับรู้
ของผู้อื่น ตามท่ีผู้อื่นอยากให้เป็น และตามที่เป็นจริง นั่นคือ โครงสร้างตัวตนนั้นเกิดความสัมพันธ์ เกี่ยวข้องกัน
ของบุคคลกับสิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะเป็นผลมาจากการประเมินสัมพันธภาพกับผู้อ่ืน การรู้สึกว่าชีวิตนี้มีคุณค่า 
มีความหมาย มนุษย์ต้องรู้จักพัฒนาตนเองทั้ง 4 ด้านคือ กาย ศีล จิต และปัญญา ถ้าได้ทดลองฝึกปฏิบัติดู จะ
ได้รับผล ภายในวินาทีที่ลงมือฝึกปฏิบัติ คือ จะมีความเบาสบาย สงบ ไม่มีความทุกข์  ภายในจิตใจ และจิตใจ
บริสุทธิ์ผ่องใส โดยไม่ต้องเสียค่าใช้จ่ายใด ๆ เพราะเป็นเรื่องของการใช้สติปัญญาของตนเอง ความทุกข์ทาง
จิตใจของท่านที่น่าจะพบได้บ่อยเมื่อเกิด "ความเกินความพอเหมาะพอควร(นอกทางสายกลาง)" ในเรื่องต่าง ๆ 
เช่น ความวิตกกังวล ความเครียด ความเหนื่อยอ่อน การพักผ่อนไม่เพียงพอ ปัญหาสุขภาพ การเจ็บป่วย การ
เดินทาง ค่าใช้จ่าย ความอยากได้ อยากมี อยากเป็น ความรัก ความหลงเชื่อ ความไม่อยากได้ ไม่อยากมี ไม่
อยากเป็น ความโกรธ ความไม่เท่าเทียม ความเบื่อหน่าย ความท้อแท้ ความพ่ายแพ้ ความไม่สมหวัง ความ
เสียใจ ความไม่สบายใจที่เกินความพอเหมาะพอควร เป็นต้น. ความทุกข์ทางจิตใจที่เกิดจากความเกินพอดีใน
เรื่องต่าง ๆ ดังกล่าว สามารถปูองกันและดับได้โดยง่ายด้วยการปฏิบัติธรรมอย่างง่าย ๆ ในชีวิตประจ าวัน 

 
วัตถุประสงคก์ารวิจัย  

1. เพื่อศึกษาคุณลักษณ์การเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
2. เพ่ือสังเคราะห์หลักพุทธธรรมและจิตวิทยาในการพัฒนาโปรแกรมการเห็นคุณค่าในตนของผู้

ปฏิบัติธรรม 
3. เพื่อน าเสนอโปรแกรมการพัฒนาพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
 

วิธีด าเนินการวิจัย  
การวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบกึ่งทดลอง (Quasi-Experimental Design) โดยแบ่งได้เป็น 4 

ขั้นตอน รายละเอียดดังต่อไปนี้  
 ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาคุณลักษณะจิตสาธารณะ การเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม น ามาเป็น
กรอบจัดท ากรอบการวิจัย  
 ขั้นตอนที่ 2 พัฒนาโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของ ผู้ปฏิบัติธรรม  
 ขั้นตอนที่ 3 ศึกษาประสิทธิผลของโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติ
ธรรม โดยน าโปรแกรมท่ีพัฒนา ไปทดลองใช้กับกลุ่มตัวอย่าง 
 ขั้นตอนที่ 4 สรุป น าเสนอผล และองค์ความรู้ใหม่ของโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็น
คุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 

ผู้วิจัยได้เสนอวิธีด าเนินการตามข้ันตอนตามล าดับ ดังนี้ 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 62 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

 ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาศึกษาคุณลักษณะการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม โดยการศึกษาข้อมูล
เกี่ยวกับหลักการปฏิบัติธรรมแบบสติปัฏฐานจากพระไตรปิฎก (ฉบับภาษาไทย)  อรรถกถาต่าง ๆ หลักธรรม
เกี่ยวกับโยนิโสมนสิการ แนวคิดทฤษฎีทางจิตวิทยาที่เกี่ยวข้องกับการส่งเสริมคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
น ามาเป็นแนวทางในการจัดท ากรอบการวิจัย และการสร้างเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย   
 1.2 ร่างแบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง ตามแนวคิดการเสริมสร้างคุณลักษณะการเห็นคุณค่าใน
ตนตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้ปฏิบัติธรรม ตรวจสอบความตรงเชิงพินิจ Face Validity โดยอาจารย์ที่ปรึกษา 
และอาจารย์ที่ปรึกษาร่วม พิจารณา ตรวจสอบความถูกต้อง ครบถ้วน เหมาะสมทางวิชาการ ความเหมาะสม
จ านวนข้อค าถาม ปรับปรุงแก้ไขตามข้อเสนอแนะ 
 1.3 น าแบบสัมภาษณ์ที่ผ่านการปรับปรุงแก้ไข จากอาจารย์ที่ปรึกษา พร้อมด้วยโครงร่างการวิจัย
ฉบับย่อ ให้ผู้ทรงคุณวุฒิ จ านวน 5 รูป/ท่าน ตรวจค่าดัชนีความสอดคล้องโครงสร้างวัตถุประสงค์ ( Index of 
item objective congruence: IOC) ปรับปรุงแก้ไขตามข้อเสนอแนะ (รายชื่อดังภาคผนวก ก)  
  ขั้นตอนที่ 2 การพัฒนาโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม
เป็นการก าหนดโครงสร้างความสัมพันธ์ของหลักพุทธธรรม หลักจิตวิทยา โดยมีล าดับขั้นต่อไปนี้ 
 1. ผู้วิจัยศึกษาค้นคว้าคัมภีร์พระไตรปิฎก (ฉบับภาษาไทย) ของมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
รวมทั้งเอกสาร ศึกษาหลักธรรมโยนิโสมนสิการ และแนวคิดทฤษฎี หลักการปฏิบัติธรรมแบบสติปัฏฐาน หลัก
จิตวิทยาการการเสริมสร้างคุณค่าในตนเอง ตามแนวคิดของคูเปอร์สมิธ  รวมถึงเอกสาร บทความต่าง ๆ 
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องทั้งในประเทศและต่างประเทศ ที่เกี่ยวข้องกับโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่า
ในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ท าการสังเคราะห์ เป็นแนวทางก าหนดกรอบการวิจัย และพัฒนาเครื่องมือ โปรแกรม
พุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมต่อไป 
 2. ก าหนดจุดมุ่งหมายของการเรียนรู้ กิจกรรม ทฤษฎีการปรึกษาที่น ามาใช้ วิธีการประเมินผล 
ระยะเวลาการจัดกิจกรรม เอกสาร สื่อ อุปกรณ์ เพ่ือก าหนดว่าเมื่อน าโปรแกรมไปด าเนินการทดลองใช้ตาม
กระบวนการ จะสามารถเสริมสร้างคุณลักษณะการเห็นคุณค่าในตนตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้ปฏิบัติธรรมได้
ตามวัตถุประสงค ์

3. ผู้วิจัย จัดท าการพัฒนาโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
ประกอบด้วย ชุดกิจกรรม 4 กิจกรรม ได้แก่ 1) กิจกรรมสร้างความเข้าใจเรื่องของการฝึกเจริญสติปัฏฐาน 4 2) 
กิจกรรมเข้าถึงการฝึกเจริญสติปัฏฐาน 4 3) กิจกรรมพัฒนาการฝึกการเจริญสติปัฏฐาน 4 4) กิจกรรมสะท้อน
ธรรม ประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในปัจจุบัน กิจกรรมตามแผนต่าง ๆ ด าเนินการครั้งล่ะ 1 วัน ระยะเวลา 3 
เดือน 
 4 .ผู้วิจัยน าโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ที่สร้างขึ้น ท า 
Face Validity โดย อาจารย์ที่ปรึกษาและอาจารย์ที่ปรึกษาร่วม น าร่างโปรแกรมฯ ที่ได้รับการปรับปรุงแก้ไข
จากอาจารย์ที่ปรึกษา และอาจารย์ที่ปรึกษาร่วม น าเสนอให้ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินโครงร่างโปรแกรมฯ ต่อไป 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 63 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

 5. จัดท าโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ด าเนินการจัดอบรม
พัฒนาคุณลักษณะข้างต้น ให้กับผู้สมัครเข้าร่วมโครงการวิจัย ตามแผนการวิจัย ในขั้นตอนศึกษาประสิทธิผล
โปรแกรมฯ ต่อไป 
 ขั้นตอนที่ 3 ศึกษาประสิทธิผลโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติ
ธรรม ผู้วิจัยได้ด าเนินการ วิจัยกึ่งทดลอง (Quasi Experimental Design) 
 ประชากร และกลุ่มตัวอย่าง 
 ประชากร ผู้ปฏิบัติธรรม วัดชากพง จังหวัดระยอง จ านวน 70 คน  
 กลุ่มตัวอย่าง ได้แก่ ผู้ปฏิบัติธรรมจ านวน 70 คน คัดเลือกแบบเฉพาะเจาะจง ที่สมัครใจเข้าร่วม
โครงการ จากนั้นท าการสุ่มอย่างง่าย (Sample Random Sampling) เพ่ือเข้ากลุ่มระหว่างกลุ่มทดลอง และ
กลุ่มควบคุมในจ านวนที่เท่ากัน จัดเป็นกลุ่มทดลอง 35 คน ได้รับโปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่า
ในตนของผู้ปฏิบัติธรรม และกลุ่มควบคุม 35 คน  
 การได้มาของกลุ่มตัวอย่าง ใช้โปรแกรม G* power ในการค านวณ ขนาดของกลุ่มตัวอย่างค านวณ
จากการวิเคราะห์อ านาจการทดสอบ (Power Analysis) โดยใช้โปรแกรม G*Power ซึ่งก าหนดระดับนัยส าคัญ 
(Significant Level) ที่ .05 อ านาจการทดสอบ (Power) ที ่ .90 การศึกษาครั้งนี้จึงก าหนดอิทธิพลของขนาด
ตัวอย่าง (Effect Size) ที ่.60 

ขั้นตอนที่ 4 สรุปผลการทดลองใช้โปรแกรมฯ สังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ น าเสนอโปรแกรมพุทธ
ปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
 
สรุปผลการวิจัย   

1. การศึกษาวิจัยเรื่อง “โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม”  
1) การเสริมสร้างการเห็นคุณค่ามนตนของผู้ปฏิบัติธรรม ตามแนวพุทธจิตวิทยา เกิดขึ้นจาก

องค์ประกอบทั้งหมด 2 ด้าน คือ 1) ด้านของผู้ปฏิบัติธรรม (1) การปฏิบัติธรรม 7 ครั้ง (2) การรักษาศีล 8 (3) 
การฝึกการเจริญสติปัฏฐาน 4 (4) พิธีกรรม  2) ด้านคุณลักษณะการเห็นคุณค่าในตน (1) รู้สึกว่าตัวเองมี
ความสามารถ (2) รู้สึกว่าตัวมีความส าคัญ (3) รู้สึกว่าตัวเองมีอ านาจในการควบคุ่มตนเอง (4) รู้สึกว่าตัวเองมี
บุญ สะสมบุญในการเจริญภาวนามัย (5) มีความภาคภูมิใจ (6) ได้หลักธรรม (7) ไตรสิขา (8) สติปัฏฐาน 4 (9) 
ปัญญา  

2) ประเมินการทดลองใช้โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม  
 1. ข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม กลุ่มตัวอย่างประชากรที่ผู้ใช้ในการวิจัยในครั้งนี้ได้แก่

ผู้ปฏิบัติธรรม จ านวน 70 คน จ าแนกเป็นกลุ่มทดลอง 35 คน และกลุ่มควบคุ่ม 35 คน ที่ผ่านการคัดเลือก 
และได้ตอบแบบประเมินการเห็นคุฯค่าในตน การเข้าร่วมกิจกรรม หลังเข้าร่วมกิจกรรม 

 2. โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม คือ โปรแกรมการ
อบรมปฏิบัติธรรมด้วยกิจกรรมทั้งหมด 4 กิจกรรม คือ 1) สร้างบรรยายกาศในการปฏิบัติธรรม 2) ฝึกสติ
พ้ืนฐาน 3) ทบทวนการปฏิบัติที่ถูกต้อง 4) มอบก าลังใจให้ไปท าต่อ จากกิจกรรมทั้ง 4 กิจกรรม มีรายละเอียด



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 64 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

การปฏิบัติธรรมมีดังนี้ สภาวะปัจจุบันในสังคม คนเราเริ่มเกิดสภาวะความเครียด จึงเป็นทุกข์ ความทุกข์ ทุกข์
จากครอบครัว ทุกข์เกิดจากงานประจ าที่ท า ทุกข์เกิดจากสังคม สภาพแวดล้อมจากสังคม บ้านเมือง เศรษฐกิจ  
ต่าง ๆ นานัปการ จึงมีความเครียดที่สะสม บางครั้งหาทางออกไม่ได้ ก็ไม่รู้จะพ่ึงใคร ก็ตัดสินใจ “ฆ่าตัวตาย” 
ตัดช่องน้อยแต่พอตัว การตายแล้วไม่ใช่ว่าจะหมดสิ้นไป ตายแล้วก็ต้องไปเกิด ในภพภูมิต่าง ๆ ใน 31 ภูมิ อย่าง
ที่เรา ไม่รู้เรียกว่าอวิชา ที่นี่เราจะท าอย่างไรเมื่อไม่มีทางออก ไม่มีคนบอกทาง ในทางที่ถูก ในทางที่ควร ต้อง
แสวงหาทาง ตามเป้าหมาย ของแต่ละคนก็ไม่เหมือนกัน บ้างคนขอแค่ประสบความส าเร็จในชีวิต มีบ้าน มีรถ  
มีครอบครัวที่อบอุ่น มีงานท าที่ดี ๆ เงินเดือนแพง ๆ เพ่ือครอบครัวจะได้สบาย นั้นก็เป็นความคิดขอคนที่จะ
สร้างครอบครัว แล้วชาติหน้าจะท าอย่างไร มีอะไรเป็นเสบียง เพ่ือที่จะเดินทางต่อไป ก็ไม่ได้เป็นการแก้ไขที่
ถาวร แต่ในทางพระพุทธศาสนา แตกต่างจาก จิตวิทยาแก้ปัญหาเฉพาะด้านร่างกาย แก้ได้เฉพาะภายนอก
เท่านั้น จึงท าให้เราจะยังไม่พ้นจากทุกข์ ก็ยังวนเวียนในทุกข์ 3 ทุกข์ สุข และอุเบกขาจรมาเสมอ ๆ แต่ในทาง
พระพุทธศาสนา พระสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าให้พุทธบริษัท 4 ทรงไว้ให้ตั้งอยู่ ใน ไตรสิขา 3 ศีล สมาธิ  
ปัญญา และปาฏิโมกข์สังวร 3 ละชั่ว ท าดี ท าจิตใจให้ผ่องใส พระพุทธศาสนาจึงมีการปฏิบัติธรรมในการเจริญ
สมาธิและเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน จึงเป็นเหตุให้ศึกษาค้นคว้าในงานวิจัยดุษฎีพนธ์ เรื่อง พุทธปัญญาส่งเสริม
การเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ที่เป็นโมเดลการปฏิบัติธรรมการพัฒนาพุทธปัญญาสร้างเสริมการเห็น
คุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมมีความศรัทธา ในศาสนาและมีศีลธรรมในการด าเนินชีวิต มีความละอายในการ
ด าเนินชีวิตและการท างาน ที่สามารถประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมทางพุทธศาสนาได้ ก็จะสามารถเสริมสร้าง
พ้ืนฐานจิตใจ ให้เขมแข็ง พัฒนาปัญญาให้มีความรอบคอบ เมื่อท างานแลวพบปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ 
สามารถตั้งรับกับ ปัญหาได้ดีขึ้นความส าคัญของหลักธรรมทางพุทธศาสนาที่จะสามารถน ามา ปรับใชในการ
ด าเนินชีวิตประจ าวันรวมถึงชีวิตการท างานให้มีความสุขได้ กิจกรรมที่ 1 เป็นกิจกรรมสร้างความเข้าใจเรื่อง
ของการฝึกเจริญสติปัฏฐาน 4 ปัญหา เพ่ือให้เข้าใจ ความหมาย คุณค่า ประโยชน์ที่จะได้รับ และแลกเปลี่ยน
เรียนรู้จนเกิดความเข้าใจ กิจกรรมที่ 2 เป็นกิจกรรมเข้าถึงการฝึกเจริญสติปัฏฐาน 4 หาอธิบายเทคนิคใน 
อธิบายรูปแบบของกระบวนการวิธีต่าง ๆ สร้างความมั่นใจในการปฏิบัติธรรม เพ่ือให้เกิดทักษะการปฏิบัติและ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้จนเกิดความเข้าใจในการปฏิบัติธรรมตามแนวสติปัฏฐาน 4 กิจกรรมที่ 3 เป็นกิจกรรม
พัฒนาการฝึกการเจริญสติปัฏฐาน 4 เข้าใจถึงความส าคัญของการเจริญสติปัฏฐาน 4 สามารถอธิบายแบบองค์
รวมได้ สร้างองค์ความรู้ในการเห็นคุณค่าในตนของการปฏิบัติธรรมได้อย่างเป็นกระบวนการและสามารถ
น าไปใช้ในชีวิตประจ าวัน กิจกรรมที่ 4 เป็นกิจกรรมสะท้อนธรรม รวบรวมความเข้าใจน ามาปรับประยุกต์ใช้ให้
เกิดประโยชน์ในปัจจุบัน 

3 การประเมินผลการทดลองใช้โปรแกรมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม พบว่า 1) ค่าเฉลี่ย
ทางด้านการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมมีการทดลองสูงกว่าก่อนทดลอง ทางด้านความเครียด ของผู้
ปฏิบัติธรรมหลังการทดลองมีค่าลดลง คะแนนเฉลี่ยทางด้านการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมระยะ
ติดตามผลไม่แตกต่างกัน แสดงว่าคงทนของการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมที่เป็นผลจากการใช้
โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมที่พัฒนาเกิดขึ้นตามกระบวนการทั้งหมด 4 
กิจกรรม 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 65 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

2. โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
 1 ข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม กลุ่มตัวอย่างประชากรที่ผู้วิจัยใช้ในการวิจัยครั้งนี้

ได้แก่ผู้ปฏิบัติธรรม จ านวน 70 คน จ าแนกเป็นกลุ่มทดลอง 35 คน และกลุ่มควบคุ่ม 35 คน 
 ที่ผ่านคัดเกณฑ์การคัดเลือก และได้ตอบค าถามแบบประเมินการเห็นคุณค่าในตนของผู้

ปฏิบัติธรรมก่อน และหลังเข้ารวมกิจกรรม 
 จากผลการวิจัย พบว่าคุณลักษณะของผู้ปฏิบัติธรรม กลุ่มควบคุมและกลุ่มทดลอง หลังการ

ทดลอง โดยภาพรวมอยู่ในระดับที่มากขึ้น คือผู้ปฏิบัติธรรมมีรู้สึกอยากให้ผู้อ่ืนมีความสุขเมื่อมาปฏิบัติธรรม มี
ความเต็มใจในการสนับสนุนหรือบริจาคทรัพย์สิน สิ่งของในการช่วยเหลือผู้อ่ืน รู้สึกสงสารคนที่มีความทุกข์ ไม่
ท าให้ผู้อ่ืน ได้รับความเดือดร้อนทั้งกายและใจสละเวลาส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวมโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน มี
ความเคารพสิทธิเสรีภาพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของตน และบุคคลอ่ืนอย่าง เท่าเทียมกัน ตระหนักถึง
ประโยชน์ของส่วนรวมเป็นส าคัญ ยินดีและเต็มใจให้ความช่วยเหลือ ผู้บวชเนกขัมมะ บารมีและบุคคลอ่ืนเมื่อ
ได้รับการร้องขอสามารถน ากิจกรรมทางพุทธศาสนาไปใช้ในการผ่อนคลาย ความเครียดได้ คอยสังเกตและเอา
ใจใส่ตัวเองทั้งร่างกายและจิตใจ การท ากิจกรรมจิตอาสาท าให้เกิด การเรียนรู้และเข้าใจชีวิตมนุษย์มีความ
พร้อมในการเข้าร่วมกิจกรรมการท า ประโยชน์ต่อสังคม อย่างต่อเนื่อง จากองค์ประกอบทั้งหมด 2 ด้าน คือ  
1) ด้านของผู้ปฏิบัติธรรม (1) การปฏิบัติธรรม 7 ครั้ง (2) การรักษาศีล 8 (3) การฝึกการเจริญสติปัฏฐาน 4  
(4) พิธีกรรม 2) ด้านคุณลักษณะการเห็นคุณค่าในตน (1) รู้สึกว่าตัวเองมีความสามารถ (2) รู้สึกว่าตัวมี
ความส าคัญ (3) รู้สึกว่าตัวเองมีอ านาจในการควบคุ่มตนเอง (4) รู้สึกว่าตัวเองมีบุญ สะสมบุญในการเจริญ
ภาวนามัย (5) มีความภาคภูมิใจ (6) ได้หลักธรรม (7) ไตรสิขา (8) สติปัฏฐาน 4 (9) ปัญญา มีเป้าหมายในการ
ด าเนินชีวิตที่ชัดเจน ได้รับรู้สึกว่าตนรับการยกย่อง ที่ตั้งใจมีความมุ่งมั่น และตั้งใจในการท างาน มีความภูมิใจ
ในตนเอง  

 2 คุณลักษณะของการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
 จากผลการวิจัย พบว่า คุณลักษณะทางด้านการเห็นคุณค่าในตน กลุ่มควบคุม และกลุ่ม

ทดลอง หลังการทดลอง โดยภาพรวมอยู่ในระดับที่มากขึ้น คือผู้ปฏิบัติธรรมรู้สึกว่ามีความสุขในการได้ปฏิบัติ
ธรรม รู้สึกอยากให้ผู้อ่ืนได้ปฏิบัติธรรม รู้สึกสงสารคนมีทุกข์ อยากช่วย อยากบอก อยากหนีออกไปให้พ้นใน
สังสารวัฏ มีคววามเต็มใจในการท าบุญบริจาคทรัพย์ และเสียสละ กิจกรรมทางพระพุทธศาสนา สู้การเรียนรู้ 
การฝึก การปฏิบัติตน ท าให้เกิดปัญญา เรียนรู้และเข้าใจชีวิตได้ มีความเข้าใจเพ่ือนๆ มนุษย์ด้วยกัน มีความ
พร้อมที่จะท าประโยชน์ต่อสังคม และพร้อมที่จะปฏิบัติธรรมตามสมควรแก่ เวลา เท่าที่ตนมีโอกาส อย่าง
ต่อเนื่อง คุณลักษณะด้านการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม กลุ่มควบคุมและกลุ่มทดลอง หลังการทดลอง 
โดยภาพรวมอยู่ในระดับที่มากขึ้น คือ ผู้ปฏิบัติธรรม เกิดข้ึนจากองค์ประกอบทั้งหมด 2 ด้าน คือ 1) ด้านของผู้
ปฏิบัติธรรม (1) การปฏิบัติธรรม 7 ครั้ง (2) การรักษาศีล 8 (3) การฝึกการเจริญสติปัฏฐาน 4 (4) พิธีกรรม  2) 
ด้านคุณลักษณะการเห็นคุณค่าในตน (1) รู้สึกว่าตัวเองมีความสามารถ (2) รู้สึกว่าตัวมีความส าคัญ (3) รู้สึกว่า
ตัวเองมีอ านาจในการควบคุ่มตนเอง (4) รู้สึกว่าตัวเองมีบุญ สะสมบุญในการเจริญภาวนามัย (5) มีความ
ภาคภูมิใจ (6) ได้หลักธรรม (7) ไตรสิขา (8) สติปัฏฐาน 4 (9) ปัญญา มีเป้าหมายในการด าเนินชีวิตที่ชัดเจน 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 66 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

ได้รับรู้สึกว่าตนรับการยกย่อง ยอมรับนับถือจากบุคคลรอบตัวสามารถให้ค าปรึกษา กับผู้อ่ืนได้ได้ตามเป้าหมาย
ที่ตั้งใจมีความมุ่งมั่น และตั้งใจในการท างาน มีความภูมิใจในตนเองมีความรู้สึกว่าชีวิตของตนว่ามีความหมาย
ต่อผู้อื่น   
อภิปรายผลการวิจัย  

1. การเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ตามแนวพุทธจิตวิทยา ของผู้ปฏิบัติธรรม เกิดขึ้นจาก
องค์ประกอบทั้ง 3 ด้าน คือ 1 ด้านคุณลักษณะการเห็นคุณค่าในตนผู้ปฏิบัติธรรม 1) การปฏิบัติธรรม 2) ศีล 8 
3) สมาธิ 4) ปัญญา 5) สติปัฏฐาน 4 6) การฝึกสติ 7) ศาสนาพิธี 2 ทางด้านการเห็นคุณค่าในตน 1) การด าเนิน
ชีวติอย่างมีความสุข 2) การมีความส าคัญต่อตัวเองและผู้อ่ืน 3) รู้สึกตัวเองมีความหมาย 4) รู้สึกตัวเองมีคุณค่า 
5) มีความความภูมิใจ 6) รู้สึกว่าตัวเองมีอ านาจที่จะสามารถควาคุมตนเองได้  7) มีเป้าหมาย 8) ประสบ
ความส าเร็จ  3 ด้านหลักธรรม 1) ไตรสิขาบท 2) สติ 3) สติปัฏฐาน 4 4) โยนิโสมันสิการซึ่งสอดคล้องกับงาน 
สมิธ เจือจินดา  ได้ศึกษาเรื่อง “การพัฒนาโปรแกรมเสริมสร้างการเห็นคุณค่าของตนเองส าหรับผู้สูงอายุ ใน
ชุมชนเขตธนบุรี กรุงเทพมหานคร” พบว่า โมเดลการวิเคราะห์องค์ประกอบเชิงยืนยันขององค์ประกอบของ
การเห็นคุณค่าของตนเอง ส าหรับผู้สูงอายุ ประกอบด้วย 2 องค์ประกอบ และ 7 ตัวชี้วัด ดังนี้ องค์ประกอบที่ 
1 องค์ประกอบ ด้านตนเอง ตัวชี้วัด ประกอบด้วย 1.1 ความเชื่อมั่นในตนเอง (Self – confidence) 1.2 ความ
พึง พอใจในตนเอง (Self-satisfaction) 1.3 การเคารพตนเอง (Self-respect) 1.4 ความรับผิดชอบต่อ ตนเอง 
(Self-responsibility) 1.5 การกล้าแสดงออก (Self- assertiveness) และองค์ประกอบที่ 2 องค์ประกอบด้าน
สังคม ตัวชี้วัด ประกอบด้วย 2.1 ความรับผิดชอบต่อสังคม (Social-responsibility) 2.2 การมีสัมพันธภาพอัน
ดี (Good relationships) มีค่าความสอดคลองกับข้อมูลเชิงประจักษ์ มี น้ าหนักองค์ประกอบมาตรฐานอยู่ใน
เกณฑ์สูง อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 และสามารถวัด องค์ประกอบของการเห็นคุณค่าของตนเองได้ 
ซ่ึงการประมวลผลอยู่ในระดับมาก  

2. โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม การเห็นคุณค่าในตน
ตามแนวพุทธจิตวิทยาของผู้ปฏิบัติธรรม คือ โปรแกรมทั้งหมด 4 กิจกรรม 1) สร้างบรรยายกาศในการปฏิบัติ
ธรรม 2) ฝึกสติพ้ืนฐาน 3) ทบทวนการปฏิบัติที่ถูกต้อง 4) มอบก าลังใจให้ไปท าต่อ ซึ่งสอดคล้องกับพระมหา
กังวาล ธีรธมฺโม (ศรชัย) ได้วิจัยเรื่อง “การพัฒนาประสิทธิภาพการ บริหารจัดการส านักปฏิบัติธรรมประจ า
จังหวัด” ผลการวิจัยพบว่า 1. สภาพแวดล้อมทั่วไปของการบริหารจัดการส านักปฏิบัติธรรมประจ าจังหวัด ใน
เขต การปกครองคณะสงฆ์ ภาค 15 ในปัจจุบัน มีจุดแข็ง คือ มีการส่งเสริมให้มีการศึกษา ปริยัติธรรมและ 
อบรมภาคปฏิบัติภาวนาธรรมแกพระภิกษุสามเณรภายในส านักปฏิบัติธรรมมีความเอาใจใส ในการเผยแผ่พระ
ธรรม คณะสงฆ์สนับสนุนการอบรมหลักสูตรพระวิปัสสนาจารย์ สวนจุดอ่อน คือ บางส านักมีอาคารไม่สามารถ
รองรับผู้มาปฏิบัติธรรม จ านวนมากได้ อาคารที่พักมีสภาพเก่าทรุดโทรม เครื่อง อ านวยความสะดวกมีไม่
เพียงพอ ส านักบางแห่งขาดวิสัยทัศน์ในการปรับปรุงสถานที่ ขาด ยุทธศาสตร์ในการบริหารจัดการ พระ
วิทยากรขาดประสบการณ์ ในการปฏิบัติพระกัมมัฏฐาน ขาด การประสานความร่วมมือเรื่องวิทยากรกับ ส านัก
ปฏิบัติธรรมอ่ืน ด้านปัญหาอุปสรรค คือมีสัตว์รบกวน มาก เช่น นกพิราบ สุนัข แมว ไก่ เป็นต้น การ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของกระแสโลกาภิวัตน์ และ เทคโนโลยีได้ดึงดูดความสนใจพระภิกษุสามเณรออกไป



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 67 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

 

      

                  

*               * 
**    -             –    ** 
***                  *** 

              
                   -                  

               

                 
           –            
            -           

                                               
     

        
          

      
    
           

จาก การศึกษาสัมมาปฏิบัติ ขาดการส่งเสริม พัฒนาพระภิกษุสามเณรในการศึกษาหลักไตรสิกขา ทั้งปริยัติและ
ปฏิบัติให้ถึงปฏิเวธอย่างแท้จริง ใน ด้านโอกาส คือ พระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับจากองค์กรระหว่าง
ประเทศ ด้านการส่งเสริม สันติภาพ มีการส่งเสริมสนับสนุนการบริหารจัดการกิจการทางพระพุทธศาสนา 
พระสงฆ์มีความ ขวนขวายหาความรู้ใหม่ๆ โดยเขาศึกษาหลักการบริหารจัดการ ในมหาวิทยาลัยของสงฆ์มาก
ขึ้น 2. ปัจจัยหลักส าคัญที่ท าให้การบริหารจัดการ ส านักปฏิบัติธรรม ในเขตการปกครอง คณะสงฆ์ภาค 15 
เกิดประสิทธิภาพนั้น คือการค านึงถึงสภาพแวดล้อมทั้งภายในและภายนอก โดย ตองมีการจัดท าแผน
ยุทธศาสตร์การบริหารจัดการ มีปัจจัยสนับสนุน คือ การวางแผนโครงการเพ่ือ เป็นแนวทางของการท างาน 
การจัดองค์การ การบังคับบัญชาสั่งการ การอ านวยการ การควบคุม ก ากับกิจกรรมต่าง ๆ ให้ด าเนินตามแผนที่
วางไว้ การรายงานผลการปฏิบัติของหน่วยงาน การจัดทางงบประมาณบัญชีการใช้จ่ายเงินและตรวจสอบ สวน
การบูรณาการหลักพุทธธรรมส าหรับการบริหาร จัดการส านักปฏิบัติธรรมนั้น เน้นหลัก อิทธิบาท 4 
ประกอบด้วย ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา เพ่ือให้การบริหารจัดการส านักปฏิบัติธรรมมีประสิทธิภาพมาก
ขึ้น โดยมีการจัดให้มีกิจกรรมที่ส าคัญ ทั้งภายในและภายนอกส านัก 
องค์ความรู้การวิจัย  

โปรแกรมพุทธปัญญาการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 68 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

องค์ความรู้ใหม่ของโปรแกรมการส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ดังนี้ 
โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม อธิบาย  โปรแกรมพุทธ

ปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม 
องค์ความได้น าหลักธรรม 1) ปัญญา 3 มี สุตมยปัญญา จิตตมยปัญญา และภาวนามยปัญญาตัว

ขับเคลื่อน 2) โยนิโสมสิการ 3) ไตรลักษณ์ ศีล สมาธิ ปัญญา 4) สติปัฏฐาน 4 กาย เวทนา จิต ธรรม 5) พร้อม
ทั้งสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ 17 ท่าน ประกอบด้วย ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านพระพุทธศาสนา 7 ท่าน ผู้ทรงคุณวุฒิ
พุทธจิตวิทยา 5 ท่าน และผู้ทรงวุฒิผู้ปฏิบัติธรรม 5 ท่าน ท าให้ผู้ปฏิบัติธรรมสามารถเข้าใจได้ง่ายโดยใช้ ตาม
หลักจิตวิทยาการเห็นคุณค่าในตน 1) ความสามารถ 2) การส าคัญ 3) การมีอ านาจ และ 4) การมีคุณความดี 
วิถีพุทธจิตมาจับเชื่อมโยงกับหลักจิตวิทยาเชิงบวก การเห็นคุณค่าในตนของคูเปอร์สมิท สามารถจัดการอารมณ์ 
ได้เร็ว มองโลกในมุมมองบวกมากขึ้น มีเมตตา ให้อภัยและมีสติในการ ใช้ชีวิตมากขึ้น เอาใจใส่ในการท างาน
มากขึ้น ตามหลักพระพุทธศาสนา กายกับจิตมีความสัมพันธ์กัน โดยเฉพาะจิต เพราะจิต เป็นนายกายเป็นบ่าว 
ถ้าสามารถบังคับจิตได้ จิตก็บังคับ สั่งการลงมาทางกายได้ การฝึกพัฒนาจิต มีจิตใจที่เข้มแข็ง มีสติมากขึ้น 
สามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตในการท างาน พัฒนาตนเองและการวางตนให้สัมพันธภาพในการใช้ชีวิตกับผู้อ่ืนได้
อย่างเข้าใจและสามารถท่ีจะเรียนรู้วิถีชีวิตที่สร้างสุขด้วยสติด้วยตนเองได้ เมื่อเกิดปัญหาในงาน หรือเกิดความ
ทุกข์ในจิตใจ ผู้ปฏิบัติธรรมก็จะสามารถใช้สติในการแก้ไขปัญหา ใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญหา มองปัญหาเป็น
โอกาสในการพัฒนาตน พัฒนางาน ไม่ท้อถอย จากที่การใช้ชีวิตก่อนเข้าอบรมโปรแกรม ไม่ได้ยึดหลักธรรมใน
การด ารงชีวิต ท าให้การท างานไม่มีความสุข เกิดข้อผิดพลาดง่าย หลังเข้าโปรแกรมและติตตามพบ ให้ข้อมูลว่า 
จิตใจสงบลง รู้สึกใจเย็นลง มีสติ จากการได้ฝึกสติเคลื่อนไหว ฝึกการคิดบวก ท าให้มีความสุขในงาน มี
ข้อผิดพลาดน้อยลง และ ความสัมพันธ์ในครอบครัวดีขึ้น และเข้าใจว่า ไม่ว่า สุข ทุกข์ เกิดจากความคิดของตน  
ความสุขสามารถสร้างได้ด้วยตนเอง จากภายในไม่ต้องพ่ึงวัตถุภายนอก ซึ่งความสุขภายนอกนั้นเป็นสุขแบบมี
เงื่อนไข สุขจากปัจจัยสี่ทั้งหลาย เป็นสิ่งสมมติ ไม่ยั่งยืน ต่างจากสุขภายในที่เกิดข้ึน ภายใน สุขท่ีเกิดข้ึนในจิตใจ 
มีความประณีตกว่า เกิดข้ึนระดับจิตใจและปัญญา เช่น ความสุขจากการมีอิสรภาพ ความสุขจากความภูมิใจใน
สิ่งที่ตนมีอยู่ ความสุขจากการเข้าถึงหลักศาสนา เกิดความสุขสงบ (สมาธิ) จิตใจไม่ฟุ้งซ่าน ความสุขจากการไม่
ยึดมั่นถือมั่น ไม่ยึดติดกับวัตถุ และได้ใช้แนวทางด าเนินชีวิตโดยน าหลักพุทธจิตวิทยา ไปใช้อย่างต่อเนื่อง และ
ฝึกสติเคลื่อนไหวต่อเนื่อง จนเกิดเกิดความเข้าใจในความจริงของชีวิตและโลก เข้าใจถึงความไม่เที่ยง ของชีวิต 
และท าให้ผู้นั้นเกิดความสุขสงบภายในอย่างแท้จริง (เกิดปัญญา) การศึกษาครั้งนี้ ท าให้ได้ ผู้ปฏิบัติธรรมสาย
พุทธ โมเดล 

ผู้ปฏิบัติธรรมสายพุทธ หมายถึง บุคลากรผู้ปฏิบัติธรรมตามแนวสติปัฏฐาน 4 ที่ได้รับการพัฒนา
โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมประกอบด้วยคุณลักษณะ ดังนี้ ได้แก่  
ความสามารถ การมีความส าคัญ การมีอ านาจ และการมีคุณความดี พร้อมด้วยมีเมตตากรุณา ประนีประนอม 
ความรักในอาชีพภาคภูมิใจในงานที่ท า ซื่อสัตย์ เชื่อถือได้ มีความคิดบวก ยอมรับปัญหา พร้อมแก้ไข การเข้าใจ
ในงานที่ท าอย่างชัดแจ้ง มีสติในการท างานและการใช้ชีวิต ให้การบริการคุณภาพ มองปัญหาเป็นปัญญา มี
ความสุขสงบจากภายในไม่ยึดติดวัตถุภายนอก 



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 69 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

สรุปว่า สามารถพัฒนาโปรแกรมพุทธปัญญาเสริมสร้างการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ให้
เกิดประสิทธิผลตามต้องการได้ คือ การเสริมสร้างผู้ปฏิบัติธรรม ในการให้เห็นคุณค่ าในตนตามแนวพุทธ
จิตวิทยาได้อย่างดีเยี่ยม และเป็นประโยชน์ต่อส่วนตน ส่วนรวม และสาธารณะประโยชน์อย่างยิ่ง คือ มรรค ผล 
พระนิพพาน 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1. ควรมีโครงสร้างยุทธศาสตร์ เพ่ือสนับสนุนพระวิปัสสนาจารย์ผู้ใช้โปรแกรมพุทธปัญญาส่งเสริม

การเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม ควรฝึกปฏิบัติธรรม สติปัฏฐาน 4 อย่างน้อย 7 เดือน ประเมินโปรแกรม
ตามรูปแบบที่อบรม เพ่ือเป็นยุทธศาสตร์น าเอาไปใช้ระดับจังหวัด 

2. ควรมีการสนับสนุนผู้จะพัฒนาโปรแกรมควรจะปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง 7 เดือน สติปัฏฐาน 4 
มีผู้รับผิดชอบ และเห็นความส าคัญ รวมไปถึงความสะดวก สถานที่ งบประมาณ ที่ต้องดูแลในการจัดสรร 

3. ควรเน้นปฏิบัติในเชิงนโยบาย ในรูปแบบที่น าเสนอ สติปัฏฐาน 4 และเน้นส าคัญ คือไป
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน 

2. ข้อเสนอแนะในการน าผลการท าวิจัยไปใช้ 
1. โปรแกรมท่ีจะจัดกิจกรรม ควรเพิ่ม ตามความเหมาสม 7 , 15 ,วัน ได้ยิ่งดี 
2. ควรมีความสม่ าเสมอในการจัดกิจกรรม อย่างน้อย ๆ เดือนครั้ง 
3. การก าหนดกลุ่มเป้าหมาย การเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรม คือผู้เคยปฏิบัติธรรมตามแนว

สติปัฏฐาน 4 กลุ่มช่วงอายุ เช่นวัยคนท างาน  
4. ควรมีโปรแกรมให้เลือกเฉพาะรูปแบบในการปฏิบัติธรรม ให้เข้าถึงสภาวะธรรมโดยเร็วเท่านั้น 
5. กิจกรรมเหมาสมในส่วนทฤษฎี วิชาการ ปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวท และติดตาม ประเมินผล 
3. ข้อเสนอแนะน าโปรแกรมไปสู่สังคม 
1. โปรแกรมมีความเหมาะสมกับทุกระดับชั้น สามารถน าโปรแกรมนี้ไปปรับใช้ได้ 
2. โปรแกรมนี้เหมาสมกับวัด สถานที่ปฏิบัติธรรม ที่มีความสนใจต้องการอบรม เพ่ือพัฒนาคน 
3. องค์กรไม่แสวงหาผลก าไร มูลนิธิ หรือโครงการต่างๆ 
4. ผู้ที่สนใจน้อมน าวิถีทางพระพุทธศาสนาไปประยุกต์ใช้ เพ่ือสังคม ชุมชน 
5. โปรแกรมนี้เหมากับส่วนราชการทุกระดับ 
4. ข้อเสนอแนะเพื่อการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป 
1. พัฒนาโปรแกรมส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตนของผู้ปฏิบัติธรรมในการเจริญสมาธิ 
2. พัฒนาโปรแกรมในการเจริญมรรค 8 ส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตน 
3. ศึกษาพัฒนาโปรแกรมในการเจริญอิทธิบาท 4 ส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตน 
4. พัฒนาโปรแกรมในการเจริญสัมมัปปธาน 4 ส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตน 
5. พัฒนาโปรแกรมในการเจริญศรัทธา ส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตน 
6. พัฒนาโปรแกรมในการเจริญธัมมานุสารี ส่งเสริมการเห็นคุณค่าในตน



      วารสาร มจร การพัฒนาสังคม - 70 - ปีที่ 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2565 

บรรณานุกรม  
 

ธัมมานุสารี  หมายถึงผู้แล่นไปตามธรรม ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ือโสดาปัตติผล มีปัญญาแก่กล้า  บรรลุผลแล้ว
กลายเป็นทิฏฐิปัตตะ (องฺ.ทุก.อ.  2/49/55,  องฺ.สตฺตก.อ. 3/14/162. 

สุธนี สิกขะไชย,”ผลของการใช้โปรแกรมต่อการเห็นคุณค่าในตนเองของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 1-3 
โรงเรียนลอยสายอนุสรณ์ ส านักงานเขตลาดพร้าว กรุงเทพมหานคร”, ปริญญาการศึกษา
มหาบัณฑิต สาขาวิชาจิตวิทยาการแนะแนว, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ, 
2555),  

สมิทธิ์ เจือจินดาและ วรรณนภา โพธิ์ผลิ, การพัฒนาโปรแกรมเสริมสร้างการเห็นคุณค่าของตนเองส าหรับ
ผู้สูงอายุ ในชุมชนเขตธนบุรี กรุงเทพมหานคร, ทุนจากงบประมาณแผ่นดิน มหาวิทยาลัยราชภัฏ
ธนบุร ีที่ได้รับการเห็นชอบจากส านักงานคณะกรรมการการวิจัยแห่งชาติ, (2562), บทคัดย่อ. 


