
        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 122 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

โมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา* 
A STRUCTURAL EQUATION MODEL OF BUDDHANUSSATI IN THE DEVELOPMENT  

OF QUALITY OF LIFE BASED ON BUDDHIST PSYCHOLOGY 
 

ณภิตา พุทธรักษา, สิริวัฒน์ ศรีเครือดง และ วิชชุดา ฐิติโชติรัตนา 

                       Naphita Puttharaksa, Siriwat Srikhruedong and Witchuda Titichoatrattana  

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Humanitiesม, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email: p.naphita@gmail.com, siriwatmcu@gmail.com and zoon_wkm@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของดุษฎีนิพนธ์เรื่องโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา มีวัตถุประสงค์ 1.เพื่อศึกษาการสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 2. เพื่อพัฒนาและตรวจสอบโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 3. เพื่อนำเสนอโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยขั้นสูง ผลการวิจัยพบว่า การพัฒนาสติอย่างมีระบบในการ
ปฏิบัติกรรมฐานด้วยการระลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้าเป็นอารมณ์ มีวิปัสสนาจารย์ผู้เป็นพหูสูต รู้จริตของ
ผู้ปฏิบัติเป็นพื้นฐานทำให้การเจริญกรรมฐานที่ตรงกับจริตของผู้ปฏิบัติเกิดการพัฒนาของสติมีวิจารณญาณใน
การสร้าง ความสมดุลของความเพียร และเกิดสมาธิในการใช้ชีวิตประจำวัน ความต่อเนื่องของการพัฒนาสี่
ด้าน คือ กาย ศีล จิต และปัญญาอย่างต่อเนื่อง ก่อเกิดศรัทธาจากความสำเร็จตามลำดับขั้นของการใช้ชีวิต สู่
ดวงปัญญาของผู้ตื่นรู้และเบิกบาน สามารถพิจารณาเหตุปัจจัยได้อย่างถูกต้อง และ มีเป้าหมายในการใช้ชีวิต
สอดคล้องตามคำสอนของพระพุทธศาสนา คือ รู้ประโยชน์ปัจจุบัน ประโยชน์เบื้องหน้า และ ประโยชน์สูงสุด
ของการเกิดเป็นมนุษย ์ค้นพบวิถีแห่งการหลุดพ้นจากการพัฒนาสุขภาพจิตที่ดีสู่การมคีุณภาพชีวิตที่ดี  

ผลการวิเคราะห์โมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิต 
วิทยาสอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ และผลการตรวจสอบความตรงของโมเดลที่พัฒนาขึ้น มีค่า 2 = 
65. 69, df = 49, 2/df = 1.34, P = .056, GFI = 0.979, AGFI = 0.95, RMR = 0.020, RMSEA = 0.029  
ทุกตัวแปรในโมเดลร่วมกันอธิบายตัวแปรคุณภาพชีวิตได้ร้อยละ 76.60 

 
คำสำคัญ; โมเดลสมการโครงสร้าง; พุทธานุสสติ; การพัฒนาคุณภาพชีวิต; พุทธจิตวิทยา 

 
ABSTRACT 

This research article is part of a dissertation on “A structural equation model of 
Buddhanussati in the development of quality of life based on Buddhist Psychology” .  The 
objectives of this study were 1) to study the creation of Buddhanussati in the development 
of quality of life based on Buddhist Psychology; 2) to develop and verify a structural equation 

 
*  Received February 25, 2023; Revised March 18, 2023; Accepted March 22, 2023 
 

mailto:p.naphita@gmail.com
mailto:siriwatmcu@gmail.com2
mailto:zoon_wkm@hotmail.com


        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 123 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

model of Buddhanussati in the development of quality of life based on Buddhist Psychology; 
and 3) to present a structural equation model of Buddhanussati in the development of quality 
of life based on Buddhist Psychology. The research methodology is t h e  use of Advance 
Research Methodology. The result of the analysis was a systematic development of 
mindfulness-based meditation practice with the remembrance of the grace of the Buddha as 
a sense-object with the meditation master as an extensive learner understanding practitioners’ 
basically intrinsic nature of a person resulting in the practitioners’ mindfulness-based 
meditation retreat matching their intrinsic nature of a person, balancing perseverance and 
concentrate on their daily life, the continuation of the four areas of development; body 
morality spirit and intelligence with faith from the success in the hierarchical order of life to 
the wisdom of being awakened and joyful leading to the correct factors and the goal of living 
in accordance with the teachings of Buddhism in terms of temporal, spiritual and highest 
benefits of being born as a human being with the path of liberation through good mental 
health and  good quality of life. 

The result of the analysis of the Buddhanussati Structural Equation Model in 
developing the quality of life according to Buddhist psychology was consistent with the 
empirical data. And the result of checking the validity of the developed model was 2 = 65.69, 
df = 49, 2/df = 1.34, P = .056, GFI = 0.979, AGFI = 0.95, RMR = 0.020, RMSEA = 0.029. All 
variables in the model together explained 76.60 percent of the quality of life variables. 

 
Keywords; A structural equation model; Buddhanussati; delopement of quality of life; 
Buddhist Psychology 
          
บทนำ 

ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายเกิดมาด้วยกรรม และ ดำเนินไปตามกรรมที่ตนทำไว้ มีกรรมจำแนกให้ผิด
แผกแตกต่างกัน พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่า "การได้อัตภาพเป็นมนุษย์นั้นแสนยาก" แต่การดำเนินชีวิตให้ถูก
ทางเมื่อเกิดมาแล้วยังยากกว่า เพราะถ้าดำเนินชีวิตไม่ถูกทางแล้วชีวิตในอนาคต มีแต่จะตกต่ำลง  ยากนักที่จะ
มีโอกาสกลับมาเกิดเป็นมนุษย์อีก การเกิดเป็นมนุษย์ต้องอาศัยปัจจัยหลายอย่างนำเกิดฉันใด การดำเนินชีวิต
ให้ถูกต้องเมื่อเกิดมาแล้วก็ต้องอาศัยปัจจัยหลายอย่างฉันนั้น 

คำว่า "มนุษย์" นั ้นแปลว่า ผู ้มีใจสูง 4 คือ สูงด้วยคุณธรรม มีเมตตากรุณา ไม่ฆ่าสัตว์  ไม่
เบียดเบียนสัตว์ ทั้งเป็นผู้จักเหตุที่สมควรและไม่สมควร เป็นผู้รู้จักว่าอะไรเป็นประโยชน์ อะไรไม่เป็นประโยชน์ 
และอะไรเป็นกุศล อะไรไม่เป็นกุศล ถ้ามนุษย์ไม่รู้จักสิ่งเหล่านี้ มนุษย์ก็ไม่ต่างกับสัตว์เดียรัจฉาน มนุษย์ที่มี
จิตใจเป็นมนุษย์ ท่านเรียกว่า มนุสสมนุสโส 

มนุษย์ที่มีจิตใจเหมือนเปรต คือ หิวกระหาย อยากได้ ต้องการอยู่เสมอ ไม่อ่ิม ไม่เต็ม ท่านเรียกว่า 
มนุสสเปโต  

มนุษย์ที่มีจิตใจเหมือนเดียรัจฉาน ไม่รู้ว่าอะไรดี อะไรชั่ว เอาแต่กิน นอนและสืบพันธุ์เท่านั้น ท่าน
เรียกว่า มนุสสติรัจฉาโน



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 124 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

มนุษย์ที่มีจิตใจเหมือนเทวดา คือ รู้จักละอายบาปและกลัวบาป รื่นเริงบันเทิงอยู่ ท่านเรียกว่า 
มนุสสเทโว 

การแบ่งประเภทของมนุษย์ตามลักษณะของการกระทำแล้วพระสัมมาสัมพุทธเจ้ายังได้แบ่งบุคคล
ตามการกระทำในอดีตที่ส่งผลในปัจจุบันและกรรมในปัจจุบันที่ส่งผลต่อการไปสู่คติในอนาคต ดังที่มีกล่าวไว้ใน 
ปุคคลสูตรซึ่งแบ่งเป็น 4 ประเภท ดังนี้   

ประเภทที่ 1 บุคคลผู้มืดมามืดไป คือ มนุษย์ที่ภพชาติในอดีตได้ทำบาปอกุศลไว้มาก จึงเกิด
มาเป็นคนยากจนเป็นคนพิกลพิการไม่สมบูรณ์ ขาดโอกาสในการทำกิจต่าง ๆ แม้เป็นอย่างนี้ ก็ยังประพฤติผิด
ศีลผิดธรรม ทำบาปอกุศลทั้งทางกาย วาจา และใจ เมื่อละโลกไปแล้ว ก็ต้องไปเป็นสัตว์นรก เปรต อสุรกาย 
หรือสัตว์เดียรัจฉานชีวิตยิ่งตกต่ำลงไปไม่รู้ว่าวันใดจะกลับเจริญรุ่งเรืองขึ้นอีก 

ประเภทที่ 2 บุคคลผู้มืดมาสว่างไป คือ มนุษย์ประเภทนี้ แม้จะมีชีวิตที่ยากลำบาก เพราะ
ผลแห่งกรรมชั่วในอดีต แต่ก็คิดได้ สอนตัวเองเป็น แม้ไม่มีโอกาสดี ๆ อย่างคนอ่ืนเขา แต่ไม่ย่อท้อต่อโชคชะตา 
อาศัยความดี ความเพียร และกัลยาณมิตรแนะนำแนวทางในการทำความดี มีความตั้งใจในการประกอบกุศล
กรรมด้วยกาย วาจา ใจ อย่างต่อเนื่อง เมื่อละโลกนี้ไปก็ได้บังเกิดในสวรรค์ 

ประเภทที่ 3 บุคคลผู้สว่างมาแต่มืดไป คือ มนุษย์ผู้เกิดมามีความสมบูรณ์พร้อม เกิดใน
ตระกูลสูง มีความเป็น อยู่สุขสบาย ไม่ลำบากในการทำมาหากิน มีโอกาสประกอบกุศลกรรมได้โดยง่าย แต่เป็น
บุคคลที่มีความประมาทในชีวิต ใช้โอกาสที่ตนได้มานั้น ประกอบอกุศลกรรม ประพฤติผิดศีล ผิดธรรม เมื่อตาย
ไปก็บังเกิดในอบายภูมิไปสู่ดินแดนที่มีแต่ความมืดมน 

ประเภทท่ี 4 บุคคลผู้สว่างมาสว่างไป คือ มนุษย์ผู้ที่เกิดในตระกูลสูง ไม่ลำบากในการทำมา
หากิน มีโอกาสที่จะทำทาน รักษาศีล และเจริญภาวนาได้อย่างเต็มที่ อย่างสะดวกสบาย และเป็นผู้ไม่ประมาท
ในชีวิต ได้ใช้โอกาสนั้น ประกอบกุศลกรรมอย่างเต็มที่ เมื่อตายไปย่อมไปบังเกิดในสุคติโลกสวรรค์ 

การเจริญสติด้วยการพัฒนาจิตในงานวิจัยนี้ให้ความสำคัญด้านของการปฏิบัติธรรม ที่จำเป็นอย่าง
ยิ่งที่จะต้องหวังความหลุดพ้น เพราะถ้าไม่สามารถที่จะหลุดพ้นได้ เราก็ต้องเวียนว่ายตายเกิด ทนทุกข์ทรมาน
อยู่ไม่รู้จบ ใน 31 ภพภูมิ ซึ่งไม่มีภพไหนภูมิไหนที่มีความสุขโดยส่วนเดียว โดยเฉพาะอย่างยิ่งภูมิที่อยู่เบื้องต่ำ 
ก็ยิ่งมีความทุกข์มากเป็นพิเศษ ถ้าเราดู 5 ภพภูมิในส่วนของปุริมสงสาร ได้แก่ สัตว์นรก เปรต อสุรกาย สัตว์
เดรัจฉาน และมนุษย์ สัตว์นรกนั้นประกอบไปด้วยความทุกข์เป็นปกติ โดนไฟแผดเผา โดนสรรพาวุธสับฟัน 
ทุกข์ทรมานเจ็บปวดขนาดไหนก็ไม่ตาย พอสิ้นใจลงไป โดนลมกัมมชวาตพัดมาก็เกิดมีกายขึ้นมา ใหม่ โดนไฟ
แผดเผา โดนสรรพาวุธสับฟันต่อไป ไม่มีความสุขแม้แต่วินาทีเดียว มีแต่ความทุกข์ยาก เจ็บปวด เร่าร้อนอยู่
ตลอดเวลา 

ในส่วนของเปรตซึ่งมีกรรมเบาบางลง มาชดใช้ในส่วนของเศษกรรม ก็ต้องทนอดอยาก หิวโหย  
ไม่สามารถที่จะหาอะไรกินให้อิ่มปากอิ่มท้องได้ เราอดข้าวแค่มื้ อสองมื้อก็รู้สึกว่าหิวแย่แล้ว แต่เหล่าเปรต
ทั้งหลายนั้นต้องอดอยากทุกข์ทรมานอยู่เป็นกัป ๆ 

ในส่วนของอสุรกาย ดำรงชีวิตอยู่ด้วยความหวาดกลัว กินแต่เศษอาหารที่เขาทิ้งแล้ว หรือซาก
สัตว์ที่เน่าเปื่อย ในส่วนของสัตว์เดรัจฉานนั้นก็อยู่ในสภาพของผู้แข็งแรงข่มเหงผู้อ่อนแอ ไม่สามารถที่จะหากิน
ให้ได้ดั่งใจของตน ได้อาหารมาก็ต้องรีบกิน เพราะอาจจะโดนเขาแย่งไปเมื่อไรก็ได้ หรือตนเองอาจจะกลายเป็น
เหยื่อ เป็นอาหารของสัตว์ที่แข็งแรงกว่าก็ได้ 

ในส่วนของมนุษย์นั้น ก็เต็มไปด้วยความทุกข์ เพราะมีความปรารถนาไม่สมหวังเป็นปกติ ดังนั้นใน
ส่วนของภพภูมิเบื้องต้นทั้ง 5 ภูมินี้ ก็ถือว่าเป็นส่วนของการที่ต้องได้รับการทุกข์ทรมานอยู่ตลอดเวลา ยิ่งต่ำลง
ไปมากเท่าไร ก็ยิ่งทุกข์มากขึ้นเท่านั้น



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 125 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

ในส่วนของมัชฌิมสงสาร ประกอบไปด้วย 6 ภพภูมิของอากาศเทวดา ไล่ตั้งแต่จาตุมหาราชิกา  
ไปสิ้นสุดที่ปรนิมมิตวสวัตตี ท่านทั้งหลายเหล่านี้มีความสุขเพียงชั่วคราว ถ้าผู้ใดเพลิดเพลินอยู่ในทิพยสมบัติ 
ไม่รู้จักสร้างบุญสร้างกุศลเพิ่มเติม พ้นจากสภาพไปเมื่อไร โอกาสที่จะลงอยู่ภพภูมิเบื้องต่ำก็มีสูงมาก ก็อาจจะ
ตกลงไปสู่อบายภูมิ ได้รับความทุกข์ทรมานไม่รู้จบอีก ท่านใดรู้จักสร้างกุศลผลบุญเพิ่มเติม ก็ต้องทุกข์ยากใน
การขวนขวายหาแหล่งสร้างบุญสร้างกุศลของตน หรือพยายามประกอบกองบุญกองกุศลด้วยตนเอง ก็แปลว่า
ดำรงชีวิตอยู่ในความทุกข์เช่นกัน 

ในส่วนของเหฏฐิมสงสารคือภพเบื้องสูง ได้แก่รูปพรหม 16 และอรูปพรหม 4 นั้น ในส่วนของ
อรูปพรหมปราศจากอายตนะอื่นนอกจากสภาพของดวงจิตเมื่อเสวยความสุขที่เกิดจากการสร้างความดีมา
หมดแล้ว ก็ต้องลงไปเสวยความทุกข์ทันที ในส่วนของรูปพรหมนั้นเสวยความสุขอยู่ก็จริง แต่ถ้าคล้อยเคลื่อน
เลื่อนลงไปสู่ภูมิที่ต่ำกว่า ก็ต้องไปทุกข์ยากเดือดร้อนกันต่อ  

ในส่วนของสุทธาวาสพรหม 5 ชั้น ตั้งแต่ อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี และ อกนิฏฐพรหม ก็ยัง
ต้องมีความลำบากในการขวนขวายเพ่ือความหลุดพ้นต้องพากเพียรพยายามอย่างยิ่งนับตั้งแต่เหล่าท่าทั้งหลาย
ในอันตราปรินิพพายีเป็นพรหมที่จะต้องเข้าสู่พระนิพพานในระหว่างอายุของตนอุปหัจจปรินิพพานยีเป็นพรหม
ที่จะต้องเข้าสู่พระนิพพานในกึ่งอายุของตนสสังขาราปรินิพพานยีลำบากมากเพราะต้องใช้ความขวนขวาย 
ความเพียรพยายามมากเป็นพิเศษเพื่อการเข้าสู่พระนิพพาน อสังขาราปรินิพพานยี แม้ว่าท่านทั้งหลายเหล่านี้
จะไม่ลำบากเท่ากับอีกชั้นหนึ่ง แต่ก็ต้องใช้ความพยายามในการปฏิบัติเพื่อล่วงพ้นจากกองทุกข์เช่นกัน จนถึง
อุทธังโสโตอกนิฏฐคามี ท่านทั้งหลายเหล่านี้ก็ยังมีอวิชชาหลงเหลืออยู่อย่างบางเบา จำเป็นที่จะต้องตัด ต้องละ 
ต้องสละออกไปจากใจของตนให้ได้ ก็แปลว่าทุกท่าน ทุกภูมิ ก็ดำเนินอยู่ในกองทุกข์ ทุกข์ของการ เกิด แก่ เจ็บ 
ตาย บ้าง ทุกข์ของการที่ต้องย้อนกลับไปสู่ภูมิต่ำบ้าง ทุกข์ของการขวนขวายเพ่ือความหลุดพ้นบ้าง ทั้ง 31 ภพ
ภูมินี้ ไม่มีภูมิใดภูมิหนึ่งเลยที่ปราศจากความทุกข์ ล้วนแล้วแต่มีความทุกข์ทั้งสิ้น ยิ่งอยู่ในภูมิต่ำก็ยิ่งมีความ
ทุกข์มากข้ึน 

ดังนั้น ในการที่เราจะเกิดมาอยู่ในภพภูมิทั้งหลายเหล่านี้ ก็แปลว่าจะต้องพบกับความทุกข์เหล่านี้
เป็นปกติ จึงควรที่จะตั้งกำลังใจว่าขึ้นชื่อว่าการเกิดมาทุกข์ใน 31 ภพภูมินี้จะไม่มีสำหรับเราอีก ชาตินี้จะเป็น
ชาติสุดท้าย ถ้าตายลงไปเมื่อไรเราขอไปอยู่ที่พระนิพพานแห่งเดียว  คือ หัวใจของการสมาทานพระกรรมฐาน
ก่อนการเจริญพุทธานุสสติ 

ผู้วิจัยได้ศึกษาและเจริญบุญสิกขา คือ ทาน ศีล ภาวนา แบบมีส่วนร่วม ณ สำนักปฎิบัติ 4 แห่ง 
ได้แก่ สำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดนนทบุรีแห่งที่ 15 วัดอุทยาน สำนักปฎิบัติธรรมประจำจังหวัดอุทัยธานี
แห่งที่ 3 วัดจันทราราม (ท่าซุง) สำนักปฎิบัติธรรมประจำจังหวัดแห่งที่ 28 และ 34 ประจำจังหวัดฉะเชิงเทรา 
วัดวีระโชติธรรมาราม และวัดพุทธพรหมยาน อย่างต่อเนื่องจนค้นพบแนวทางแห่งการอยู่กับความทุกข์อย่างมี
ความสุขได้ด้วยการเจริญสติและเห็นการเปลี่ยนแปลงของบุคคลที่ไปเจริญพุทธานุสสติอย่างสม่ำเสมอว่าธรรมะ 
ที่แฝงอยู่ในบทเจริญภาวนา ที่ระลึกถึงพระพุทธคุณ พระธรรมคุณ และพระสังฆคุณนั้น สามารถนำมาปรับ
ใช้ได้ในชีวิตประจำวัน โดยหลักธรรมสำคัญที่สุดของการเจริญสติเพื่อการหลุดพ้นซี่งมีบันทึกไว้ในคัมภีร์วสิุทธิ
มรรค สำหรับผู้ที่ต้องการเจริญกรรมฐานเพื่อการหลุดพ้นนั้นก็ คือ หลักธรรมไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และ
ปัญญา ซึ่งเป็นตัวแปรองค์ประกอบแฝงภายนอกของการวิจัยเรื่องนี้ และ ได้นำแนวคิดทฤษฎีจิตวิทยา เรื่อง
ของการพัฒนาตามลำดับขั้นของอิริคสันในช่วงวัยต่าง ๆ ที่ ได้รับการเลี้ยงดู และสิ่งแวดล้อม ซึ่งมีอิทธิพลต่อ
ทัศนคติเชิงบวกในการดำเนินชีวิต ทฤษฎีด้านจริยธรรมของโคเบิร์ก ในการแยกแยะความดีความชั่วที่มีต่อ
ความศรัทธา และแรงจูงใจในการพัฒนาตนสู่ความเร็จตามลำดับขั้นในชีวิตของ มาสโลว์ สู่การพัฒนาเหนือ
ความเป็นตัวตน (self - transcendent motive) คือ การพัฒนาตนจนสามารถมีพลังกายและจิตที่เข้มแข็ง



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 126 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

นำไปสร้างประโยชน์ให้กับสังคมคนหมู่มาก โดยการคำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าส่วนตน คือ ประโยชน์
สูงสุดในพระพระ พุทธศาสนา ได้แก่ ปรมัตถประโยชน์ ในที่สุด  

หัวใจสำคัญในงานวิจัยฉบับนี้ต้องการนำเสนอแนวทางการเจริญพุทธานุสสติ  ซึ่งเป็นหลักการ
ปฏิบัติกรรมฐานในการฝึกจิต หนึ่งในอนุสสติ 10  เป็นการเจริญกรรมฐานที่เหมาะกับผู้มีศรัทธาจริต ที่พระ
พุทธองค์ทรงตรัสว่าเป็นกรรมฐานที่สามารถพัฒนาสติ ฝึกจิตให้เข็มแข็ง และเข้าถึงมรรคผลแห่งพระนิพพานได้
โดยง่าย ประกอบกับการรู้ลมหายใจในทุกขณะจิตด้วยการเจริญอานาปานสติ ควบคู่กับหลักสติปัฏฐาน 4 คือ 
ความไม่ประมาทในการดำเนินชีวิต  

การเจริญพุทธานุสสติ ได้แก่การน้อมจิตรำลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้า คือ ระลึกถึงความดี
อันมีอยู่ในพระองค์ ซึ่งมีอยู่ 9 ประการ ตามนัยพระบาลี พุทธานุสสติปาฐะ คือ บทสวด อิติปิโส ภควาฯ 

 
อิติปิโส ภควา อรหัง สัมมาสัมพุทโธ วิชชาจรณสัมปันโน สุคโต 

โลกวิทู อนุตตโร ปุริสทัมมสารถิ สัตถาเทว มนุสสานัง พุทโธ ภควา-ต ิ
          

เมื่อกล่าวโดยย่อจากบทสวดพระอิติปิโสรัตนมาลา 108 สู่ พุทธคุณ 9 พระองค์ทรงย่อลงเหลือ
พระคุณ 3 ประการ คือ พระปัญญาคุณ พระกรุณาคุณ และ พระวิสุทธิคุณ ผู้วิจัยได้วิเคราะห์ และออกแบบ
แบบจำลองโครงสร้างพุทธานุสสติในการฝึกจิต  เพื ่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยาให้
สอดคล้องกับผู้ปฏิบัติ ตามจริตของแต่ละผู้ปฏิบัติธรรม  
          ประโยชน์ที่จะได้รับจากการวิจัยนี้คือ สามารถนำแบบจำลองที่ได้จากการค้นพบไปประยุกต์ใช้ได้จริง
ในชีวิตประจำวัน การดำรงชีวิตได้อย่างมีความสุขในภาวะองค์รวม และ ค้นพบวิถีแห่งความสุขที่แท้จริงในทาง
พุทธศาสนา คือ พระนิพพาน ซึ่งถือเป็นหัวใจแห่งการได้เกิดมาเป็นมนุษย์ได้พบพระพุทธศาสนา และได้เจริญ
สติอันเป็นหนทางแห่งการหลุดพ้นจากห้วงวัฏสงสารสู่การพ้นทุกข์ได้อย่างแท้จริง วิถีทางแห่งการสร้างคุณภาพ
ชีวิตหรือความสุขตามแนวพุทธศาสนาจึงมีความสำคัญการสามารถยกระดับคุณภาพชีวิตในรูปแบบสุขสภาวะ
แบบองค์รวมทางธรรมให้เกิดความสมดุล เพื่อการค้นพบความสุข ได้แก่ กามสุข ณานสุข นิพพานสุข  ในชาติ
ปัจจุบันได้อย่างเข้าใจ เห็นแจ้ง และ รู้ขั้นตอน แห่งการปฏิบัติเพื่อสามารถวัดคุณภาพชีวิตของตนเองใน 3 ด้าน    
จากการปฏิบัติสมถะและวิปัสสนากรรมฐาน ตามแนววิถีแห่งการเจริญพุทธานุสสติ ควบคู่กับหลักมหาสติปัฏ
ฐานสี่ คือ ที่ตั้งของสติ, วิธีปฏิบัติเพื่อใช้สติให้บังเกิดผลดีที่สุด การพัฒนาปัญญาโดยมีสติเป็นเข็มทิศนำทาง  
เพราะการมีสติพร้อมอยู่อันกำกับจิตไว้ให้ทันต่ออารมณ์   คือ  สิ่งที่เกี่ยวข้องรับรู้รับทราบโดยช่วยให้ปัญญา
ตามดูรู้ทันมองเห็นสิ่งนั้น ๆ ตามความเป็นจริง คือ ตามท่ีสิ่งนั้นๆ มันเป็นของมันไม่เกิดมีความติดใจขัดใจ ปรุง
แต่ง เอนเอียงขึ้นมาครอบงำตามอำนาจของกิเลสตัณหา ดำรงจิตเป็นอิสระ เบิกบาน ปลอดโปร่งจากโทมนัส 
คือ ปราศจากทุกข์ทางใจซึ่งผู้ปฏิบัติสามารถค้นพบความสุขจากจิตที่มีคุณภาพสู่การมีคุณภาพชีวิตที่ดีได้ด้วย
ตน เอง 3 ประการ กล่าวคือ ความสุข ความสงบ และความพอใจอย่างมีเป้าหมายในการดำรงชีวิต มีสติรู้แจ้ง
อริยสัจจ์สี่ มีความสุขทั้งทางโลก และ ทางธรรม เกิดความสมดุลในชีวิตและบรรลุองค์ธรรมเป็นปัจจัตตังเฉพาะ
ตนในทีสุ่ด  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาการสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 
2. เพ่ือพัฒนาและตรวจสอบโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตาม

แนวพุทธจิตวิทยา



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 127 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

3. เพ่ือนำเสนอโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธ
จิตวิทยา 

 
วิธีดำเนินการวิจัย  
                งานวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยชั้นสูง (Advance Research Methodology) โดยมีวิธีดำเนินการ
วิจัยแบ่งออกเป็น 4 ระยะ ได้แก่ ระยะที่ 1 ศึกษาแนวทางการเจริญพุทธานุสสติ ด้วยการค้นคว้าเอกสาร  
การสังเกตุแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) สำนักปฏิบัติธรรมที่มีการสอนการเจริญพุทธานุสสติ 
และหาความเที่ยงตรงของข้อมูลเชิงคุณภาพในเดือนกุมภาพันธ์ถึงมีนาคม พ.ศ. 2565 ณ วัดจันทราราม 
(ท่าซุง), วัดอุทยาน, วัดเขาวง ถ้ำนารายณ์, วัดพุทธพรหมยาน, วัดวีระโชติจันทราราม และวัดท่าขนุน เป็นต้น 
ระยะที่ 2 พัฒนาโมเดลด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth interview) ผู้ทรงคุณวุฒิ 19 รูปหรือท่าน ได้แก่ 
แนวคิดโครงสร้างการเจริญพุทธนุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักธรรมคำสอนของวิปัสสนาจารย์ 
แนวคิดของนักจิตวิทยา ผู้บริหารวางนโยบายด้านการเจริญสมถะและวิปัสสนาของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยา ลัยและตัวแทนพุทธบริษัทสี่ ในช่วงเดือนเมษายน ถึง มิถุนายน พ.ศ. 2565 จากนั้นนำมา
วิเคราะห์ด้วยวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ Matrix Analysis และ 6 C’Technique ผลที่ได้นำออกแบบข้อคำถามจาก
นิยามศัพท์เชิงปฏิบัติการ ปัจจัยที่มีอิทธิพลทางตรงและทางอ้อมต่อการมีคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 
ระยะที่ 3 ตรวจ สอบโมเดลด้วยวิธีการวิจัยเชิงปริมาณ โดยการนำข้อมูลจากแบบสอบถามที่ผ่านการตรวจสอบ
ความสอด คล้องภายในข้อคำถาม IOC = 0.96 และค่าความเที ่ยงของแบบวัด  Cronbach’s alpha 
coefficient: = 0.90  จำนวน 30 ตัวอย ่าง ณ ว ัดอุทยาน และ ตรวจสอบองค์ประกอบเช ิงย ืนยัน 
(Confirmatory Factor Analysis: CFA = 0.80) จำนวนกลุ่มตัวอย่าง 95 ตัวอย่าง ณ วัดจันทราราม(ท่าซุง) 
ช่วงเดือนสิงหาคม พ.ศ. 2565 จากนั้นดำเนินการเก็บข้อมูลกับกลุ่มตัวอย่างจำนวน 400 ตัวอย่างจากสำนัก
ปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดฉะเชิงเทรา 2 แห่ง ได้แก่ วัดวัดวีระโชติธรรมาราม และวัดพุทธพรหมยาน โดยนำ
ข้อมูลมาวิเคราะห์ด้วยโปรแกรม LISREL เพื่อตรวจสอบความตรงเชิงโครงสร้างของโมเดลที่มีอิทธิพลต่อการ
พัฒนาคุณภาพชีวิต ระยะที ่4 จัดการประชุมผู้เชี่ยวชาญสนทนากลุ่ม (Focus group discussion) 15 รูปหรือ
ท่าน เพื่อยืนยันของมูลเชิงประจักษ์ที่ได้จากการวิเคราะห์ Full Model ด้วยวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพแบบสาม
เส้า (Triangulation) และสรุปเป็นองค์ความรู้การวิจัย      
 
สรุปผลการวิจัย  

1. การสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 
องค์ประกอบสำคัญการสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 

ประกอบด้วย 1. รูปแบบการเจริญพุทธานุสสติอย่างเป็นระบบ โดยมี ศีล สมาธิ และปัญญา เป็นพื้นฐานสำคัญ
ของผู้ปฏิบัติธรรม 2. องค์ประกอบด้านอิทธิพล ได้แก่ การมีศรัทธาเป็นตัวนำสู่ความเพียรในการเจริญสติ มั่งคง
ด้วยสมาธิ และเกิดดวงปัญญาในการดำเนินชีวิตจนทำให้เกิดการพัฒนาที่สัมพันธ์อย่างต่อเนื่อง 4 ด้าน คือ 
จากการพัฒนากายสู่ระดับศีลที่มีความบริสุทธิ์ขึ้น มีจิตที่มีพลังส่งผลต่อคุณภาพของปัญญาในด้านการรู้ ตื่น 
และเบิกบาน ก่อเกิดความสุข สงบและ ความพอใจ ของผู้เจริญพุทธานุสสติ โดยในการวิจัยครั้งนี้ สามารถสรุป
เป็นกรอบแนวคิดการวิจัยได้ ดังภาพแสดงท่ี 1 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 128 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

ภาพแสดงที ่1  
            กรอบแนวความคิด : โมเดลสมการโครงสร้างในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 

 
2. การพัฒนาและตรวจสอบโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิต

ตามแนวพุทธจิตวิทยา 
ผลการพัฒนาและตรวจสอบความตรงเชิงโครงสร้างโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการ

พัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยาจากการวิเคราะห์ด้วยโปรแกรม LISREL และการประชุมผู้เชี่ยวชาญ
กลุ่มย่อย (Focus Group) ได้ผลสรุปการวิจัย ดังนี้   

2.1 ความสัมพันธ์ของตัวแปรองค์ประกอบจำนวน 15 ตัวแปรในโมเดลพบว่า ทุกตัวมี
ความสัมพันธ์อย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ (p < .01) และเป็นความสัมพันธ์ทางบวก แสดงว่าความสัมพันธ์ของตัว
แปรทุกตัวเป็นไปในทิศทางเดียวกัน โดยตัวแปรที่มีความสัมพันธ์กันสูงสุดของการมีคุณภาพชีวิตที่ดี คือ  
ความสงบ (PEACE) และ ความพอใจ (SATISFACTION) หมายความว่า เมื่อสามารถสร้างพุทธานุสสติให้
เกิดข้ึนจนเกิดความสงบในจิตทำให้ความพอใจก็เกิดขึ้นมากข้ึนตามลำดับ  

  ในการวิเคราะห์ข้อมูลของโมเดล มีโมเดลแสดงผลตัวแปรองค์ประกอบ 1. หลักธรรมไตรสิกขา 
(Threefold training)  2. หลักธรรมภาวิตสี่ (PAWIT) 3. หลักธรรมพละ 5 (POWER FIVE) และ 4. คุณภาพ
ชีวิต (Quality of Life) โดยตัวแปรสังเกตได้ที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูลทั้งหมด 15 ตัวแปรการทดสอบความ
สอดคล้องของการพัฒนาโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา   
พบว่า โมเดลมีความสอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ ได้แก่ ค่าไค-สแควร์มีค่าเท่ากับ 65.69 องศาอิสระเท่ากับ 
49 2/df เท่ากับ 1.34 ความน่าจะเป็น (p) เท่ากับ 0.056 กล่าวคือ ค่าไค-สแควร์ แตกต่างจากศูนย์อย่างไม่มี
นัยสำคัญ แสดงว่า ยอมรับสมมติฐานหลักที่ว่า การพัฒนาโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา ที่พัฒนาขึ้นสอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ ซึ ่งสอดคล้องกับผลการ
วิเคราะห์ค่าดัชนีวัดความกลมกลืน (FGI) มีค่าเท่ากับ .979 ค่าดัชนีความกลมกลืนที ่กรับแก้แล้ว (AGFI)   
มีค่าเท่ากับ .949  ซึ่งมีค่าเข้าใกล้ 1 และ ค่าดัชนีรากของกำลังสองเฉลี่ยของส่วนที่เหลือ(RMR) มีค่าเท่ากับ 
.020 (RMSEA) มีค่าเท่ากับ .029 ซึ่งเข้าใกล้ศูนย์ และค่าเศษเหลือในรูปคะแนนมาตรฐานระหว่างตัวแปรสูงสุด 
(Largest Standardized Residuals) เท่ากับ 1.180 ซึ่งสนับสนุนว่าโมเดลการวิจัยมีความสอดคล้องกับข้อมูล



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 129 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

เชิงประจักษ์ ดังในภาพแสดงที่ 2 ผลการวิเคราะห์ Full Model และ ตารางแสดงที่ 1 ค่าสถิติการวิเคราะห์
แยกสหสัมพันธ์ระหว่างตัวแปรแฝง และ การวิเคราะห์ค่าอิทธิพลของโมเดลฯ 

         
 

ภาพแสดงท่ี 2 
ผลการวิเคราะห์ Full Modelโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติ 

ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนว 
พุทธจิตวิทยา 

 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 130 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

 
 

ตารางแสดง 1 
ค่าสถิติการวิเคราะห์แยกสหสัมพันธ์ระหว่างตัวแปรแฝง และ การวิเคราะห์ค่าอิทธิพลของโมเดลฯ 

 

จากตารางแสดงความสัมพันธ์ระหว่างตัวแปรที่มีอิทธิพลทางตรง และอิทธิพลรวม ของหลักธรรม
พละ 5 คือ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญามีผลต่อคุณภาพชีวิต คือ ความสุข สงบ และพอใจอย่างมี
นัยสำคัญทางสถิติ คือ มีอิทธิพลส่งเสริมให้การเจริญพุทธานุสสติ ส่งผลต่อการพัฒนาทั้ง 4 ด้าน คือ กาย ศีล 
จิต และปัญญา โดยโมเดลทุกตัวแปรโดยมี ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นตัวแปรที่สำคัญในการเจริญพุทธานุสสติ
สอดคล้องกับข้อมูลเชิงประจักษ์ ทุกตัวแปรในโมเดล  ซึ่งสามารถร่วมกันอธิบายตัวแปรคุณภาพชีวิต (Quality 
of Life) ได้ร้อยละ 76.60 ซึ่งเป็นค่าทางสถิติของความเท่ียง และความสัมพันธ์เชิงยืนยันองค์ประกอบของตัว



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 131 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

แปรในโมเดล ที่สามารถสรุปได้ว่าโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยาที่ได้
จากการทำการศึกษาวิจัยครั้งนี้ มีความน่าเชื่อถือทั้งข้อมูลสถิติที่ได้จากกลุ่มตัวอย่างที่มีคุณภาพ และน่าเชื่อถือ
เนื่องจากคำตอบของแบบสอบถามได้จากผู้ปฏิบัติธรรมที่ถือศีลอุโบสถและกลุ่มผู้ที่มีศรัทธาจริต ที่สอดคล้อง
และเหมาะสมกับการเจริญพุทธานุสสติ (ตามคัมภีร์วิสุทธิมรรค) ผ่านระบบกระบวนการเรียนการสอนพุทธา
นุสสติกรรมฐานสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีด้วยวิธีการเจริญพุทธานุสสติ   โดยมีหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ 
และปัญญา เป็นองค์ประกอบสำคัญตามคัมภีร์ กล่าวคือ 

ศีล คือ  ข้อปฏิบัติสำหรับฝีกอบรมในทางความประพฤติขั้นสูง 
สมาธิ คือ  ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมจิตเพ่ือให้เกิดคุณธรรม เช่น สมาธิอย่างสูง 

ปัญญา คือ ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งอย่างสูง  
 

3. การนำเสนอโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธ
จิตวิทยา 

การนำเสนอโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธ
จิตวิทยาการที่จะเป็นมนุษย์ผู้มีใจสูง ที่ผ่านการพัฒนา 4 ด้านตามหลักภาวนา 4 คือ การพัฒนาทางร่างกาย 
การพัฒนาทางศีล การพัฒนาทางจิต และ การพัฒนาทางปัญญา สู ่การเป็นผู ้ที ่พัฒนา 4 ด้านแล้วตาม
หลักธรรมภาวิตสี่ โดยใช้กำลังของอิทธิพลพละ 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิและปัญญา เป็นเครื่องมือใน
การสร้างการพัฒนา เพื่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในด้านแรงศรัทธา และ แรงจูงใจสู่ผู้ที่ประสบความสำเร็จแต่
ละข้ันตามแนวคิดของมาสโลว์ซ่ึงก่อให้เกิดผลของการปฏิบัติภาวนา คือ การเจริญพุทธานุสสติ และการบำเพ็ญ
บุญสิกขาอย่างต่อเนื่อง จากสมถะกรรมฐานสู่วิปัสสนากรรมฐาน จนเกิดคุณภาพชีวิตที่ดี คือ  

1. ความสุข (Happiness) 3 ระดับ คือ  
ระดับที่ 1 กามสุข (ขั้นที่ 1) 

                          กามสุข แปลว่า ความสุขทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 (เรียกว่า สามิสสุข, อามิสสุข ตรงข้าม
กับนิรามิสสุข คือ สุขท่ีไม่ต้องอาศัยกาม) 
                          ระดับที ่2 ฌานสุข (ขั้นที่ 2-9) ได้แก่ รูปฌาน 4, อรูปฌาน 4 จัดเป็นเป็นนิรามิสสุข 
ภาวะในฌาน ท่านเรียกว่าเป็นนิพพานได้โดยปริยาย คือ เทียบคล้ายในบางด้าน 

ระดับที ่3 นิโรธสมาบัติสุข (ขั้นที่ 10) 
เป็นนิรามิสสุขอย่างยิ่ง นิโรธสมาบัติ เป็นสมาบัติที ่เข้าได้เฉพาะพระอนาคามี และพระ

อรหันต์ ท่านจัดเป็นนิพพานโดยนิปริยาย คือ โดยตรง แต่ยังเป็นของชั่วคราว ข้อนี้อาจเรียกว่า นิพพานสุขก็ได้ 
ซึ่งในความหมายอย่างที่ผ่อนลงมา ถือเป็นความสุขที่มีอยู่เป็นปกติของพระอริย บุคคลทุกลำดับ ตามระดับขั้น
ของภูมิธรรม 

2. ด้านความสงบ (Peace) สมถะตัวแก่นแท้ คือ สมาธิ เพราะสมถะแปลว่าความสงบ ตัว
แก่นของความสงบก็ คือ สมาธิ ความมีใจแน่วแน่ สมถะนั้นมุ่งที่ตัวสมาธิ หรือ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สมาธิ
ภาวนา  

วิปัสสนาภาวนา การเจริญวิปัสสนา มุ่งให้เกิดปัญญา คือ ปัญญาที่เข้าใจความจริงของ
สิ่งทั้งหลาย ปัญญาในขั้นที่รู้จักโลกและชีวิต ตามความเป็นจริง ดังนั้น การปฏิบัติธรรม หรือ บุญสิกขา คือ 
ทาน ศีล ภาวนา ก็คือ การศึกษาหลักธรรมไตรสิกขาอย่างแท้จริง  

เนื่องจากความสงบ เกิดจากการฝึกฝนอบรมจิตใจให้้สงบแน่วแน่ มั่นคง เพ่ือให้เป็นจิตใจ
ที่สามารถทำงานหรือใช้การได้ดี โดยเฉพาะในการคิดพิจารณาให้เกิดปัญญา หรือใช้ปัญญาอย่างได้ผล จิตใจที่



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 132 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

มีสมาธิ จะเป็นจิตใจที่เอื้อหรือเหมาะต่อการพัฒนาของคุณสมบัติต่างๆ เช่น คุณธรรมทั้งหลายที่จะเจริญ
เพิ่มพูนพ่วงมาด้วยในจิตจิตใจสงบมั่นคงแน่วแน่มีสมาธิจะอยู่ในภาวะที่ปลอดพ้นจากการรบกวนของความ
เศร้าหมองขุ่นมัว ความเร่าร้อนสับสนวุ่นวายต่างๆ จึงเป็นจิตที่ปลอดโปร่ง เบาสบาย เบิกบาน สดชื่น ผ่องใส 
เป็นสุข เป็นการฝึกฝนพัฒนาจิตใจ ทำให้บุคคลมีสมรรถภาพทางจิต สุขภาพจิตดี มีคุณภาพทางจิตทีดี่ 

3. ด้านความพอใจ (Satisfaction) อ้างถึง วิทยากร เชียงกุล ทีไ่ด้กล่าวถึง 
กวีชาวเยอรมัน กล่าวถึงปัจจัย ตัวอย่างสําหรับการมีชีวิตที่น่าพอใจ คือ 

1. มีสุขภาพดีพอเพียง ที่จะทําให้คุณทํางานได้อย่างรื่นรมย์ 
2. มีความม่ันคงพอเพียง ที่จะสนองความต้องการพ้ืนฐานของคุณ 
3. มีพละกําลังมากพอ ที่จะต่อสู้และเอาชนะความยากลําบาก 
4. มีคุณธรรมเพียงพอ ที่จะสารภาพและเลิกทําบาป 
5. มีความอดทนเพียงพอ ที่จะลงแรงจนทําให้เกิดสิ่งดีๆ ขึ้น 
6. มีจิตใจเมตตาเพียงพอ ที่จะเห็นแง่ดีของเพ่ือนบ้าน 
7. มีความรักมากเพียงพอ ที่จะทําตัวให้เป็นประโยชน์และช่วยเหลือคนอ่ืน 
8. มีความศรัทธาเพียงพอ ที่จะทําให้สิ่งดีงามเป็นจริงขึ้นมา 
9 .มีความหวังมากเพียงพอ ที่จะขจัดความกลัวความกังวลในอนาคต 

ดาไล ลามะ ได้กล่าวถึงการดําเนินชีวิตว่า “เป็นสิ่งหนึ่งที่น่าพิจารณาเกี่ยวกับความโลภ คือ
แม้ว่าจุดหมายลึกๆ คือการแสวงหาความพอใจ แต่น่าแปลกที่หลังจากได้ในสิ่งที่ใจปรารถนาแล้ว คุณก็ยังรู้สึก
ไม่พอใจอยู่ดีนั่นเอง สิ่งที่ขจัดความโลภได้อย่างแท้จริงคือ “ความพอใจ” ถ้าคุณมีความรู้สึกพอใจมากเพียงพอ 
การที่คุณจะได้เป็นเจ้าข้าวเจ้าของสิ่งนั้นหรือไม่ก็ไม่สําคัญ ไม่ว่าจะได้หรือไม่ได้คุณก็ยังรู้สึกพอใจอยู่ดี” 

งานวิจัยหัวเรื่องการสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยานี้ 
ประสงค์ให้ผู้ที่มีโอกาสได้เกิดเป็นมนุษย์ ได้พบพระพุทธศาสนา และมีโอกาสได้เจริญพุทธานุสสติเล็งเห็นถึง
จุดหมายของชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับการปฏิบัติธรรม 3 ระดับ คือ 
                      ระดับที่ 1 ความพอใจในประโยชน์ปัจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) 

คือ ประโยชน์อย่างที่เห็น ๆ กันอยู่ในปัจจุบัน เป็นเรื่องการดำเนินชีวิต การเป็นอยู่ที่
ปรากฏทางวัตถุที่เห็นกันได้ เช่น การมีปัจจัย 4 มีอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย มีฐานะ มีลาภ มีเกียรติ  
มียศ มีสรรเสริญ เรื่องชีวิตคู่ครอง ความมีมิตรไมตรี อะไรต่าง  ๆ ในชีวิตปัจจุบันนี้เป็นประโยชน์ปัจจุบันซึ่ง
พระพุทธศาสนาก็สอนว่าเป็นจุดหมายประการหนึ่งในการดำเนินชีวิตของมนุษย์ หรือ  การปฏิบัติธรรมใน
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีความสำคัญ แต่มิใช่จุดหมายเดียวเท่านั้นของการมีชีวิต 

ระดับที่ 2 ความพอใจในประโยชน์เบื้องหน้า (สัมปรายิกัตถะ) 
คือ สิ่งที่เป็นหลักประกันชีวิตในเบื้องหน้า หมายถึงสิ่งที่ลึกเข้าไป ทางจิตใจ คือ พ้นจาก

เรื่องทางเศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม การมีฐานะ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ ชั้นภายนอกแล้วก็มาถึงเรื่องจิตใจ 
คือคุณธรรมต่างๆ การที่จะมีจิตใจที่สุขสบาย มีสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ  มีศรัทธา  มีความประพฤติซึ่งทำให้มั ่นใจ
ตนเอง มีศีล มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ มีความรู้ได้เล่าเรียนศึกษา และ มีปัญญา มีความเข้าใจรู้จักสิ่งทั้งหลายตาม
ความเป็นจริง 

ระดับที่ 3 ความพอใจในประโยชน์สูงสุด (ปรมัตถะ) 
คือ ความมีใจเป็นอิสระ ความมีจิตหลุดพ้นจากการถูกบังคับบงการชีวิตด้วยอำนาจของ

ความอยากได้ อยากมี อยากเป็น จึงมีจิตใจปลอดโปร่งผ่องใสเบิกบานอยู่เป็นพื้นฐาน เพราะปราศจากกิเลสทั้ง 
2 ฝ่าย หมายถึงสิ่งที่เกื้อกูล เป็นคุณแก่ชีวิตของตนและของผู้อื่น ช่วยให้เป็นอยู่กันด้วยดี พากันประสบ



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 133 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

ประโยชน์ทั้ง 3 ระดับ ยิ่งขึ้นไป นั่นจึงหมายความต่างไปจาก 2 ข้อแรก ที่มองประโยชน์ของตน กับประโยชน์
ของผู้อื่น แยกต่างหากจากกัน แต่ในข้อที่ 3 นั้น เป็นประโยชน์ที่เกิดแก่ทั้งตนและผู้อื่น โดยมองเห็นชัดว่าตน
และผู้อ่ืนนั้นเป็นหนึ่งเดียวกัน ไม่แยกขาด ต่างหาก หรือตรงข้ามกัน มิใช่ว่า ถ้าเราได้ประโยชน์ คนอ่ืนก็จะเสีย 
หรือถ้าผู้อื่นได้ เราก็จะอด เพราะหากมองอย่างนั้น การแก่งแย่ง แข่งขัน ต่อสู้ ก็จะเกิดขึ้น แม้จะพยายามทำ
ประโยชน์ทั้ง 3 ระดับให้ดีในด้านใดด้านหนึ่ง แต่ถ้ามองเห็นตนและผู้อ่ืนสัมพันธ์เป็นหนึ่งเดียวกัน ประโยชน์ทั้ง 
3 ระดับ ก็จะเกื้อกูลส่งเสริม ทั้งในระดับบุคคลและสังคม และนำพาซึ่งกันและกันให้เจริญในประโยชน์ทั้ง 3 
ด้าน ยิ่งขึ ้นสืบไป ในทางจิตวิทยา คือ การพัฒนาที่เรียกว่าจิตวิทยาเหนือตัวตน (Self-transcendence)  
คือ การพัฒนาขีดความสามารถที่ไม่คำนึงถึงตัวตนของตน สู่ความต้องการที่นอกจากทำเพื่อให้ตนเองประสบ
ความสำเร็จแล้ว เป็นการทำเพื่อประโยชน์เพื่อผู้อื่น สังคม ประเทศชาติ และสังคมโลก ซึ่งทำให้มีพลังอำนาจ
พิเศษจากการฝึกสติ จนเกิดเป็นสมาธิที่แน่วแน่ สามารถใช้พลังจิตสั่งกายให้สามารถพัฒนาสิ่งต่างสู่ความสำเร็จ
ที่เหนือความคาดหมายได้ในที่สุด 

 

องค์ความรู้วิจัย  
ผลงานวิจัยเรื่อง โมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธ

จิตวิทยา สังเคราะห์ด้วยวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพแบบสามเส้า (Triangulation) โดยการยืนยันข้อมูลจาก
ผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้ประชุมสัมนากลุ่มย่อย 15 รูปหรือท่าน สู่ข้อมูลเชิงประจักษ์ 3 ประการ ดังนี้  

1. พุทธานุสสติกับการพัฒนาคุณภาพชีวิต เกิดข้ึนจากการปฏิบัติธรรม กล่าวคือ  
1.1 เมื่อเจริญพุทธานุสสติ จะเกิดปิติ สมาธิ ปราโมท ไม่กล้าทำชั่ว (หิริ โอตัปปะ)  
1.2 เกิดพรหมวิหารสี่ ความเข้าใจอริยมรรค ท้ายที่สุดคือ เข้าถึงสังโยชน์ 3 คือ ความก้าวหน้า

ของจิต 
 1.3 เกิดความสุข สงบ และดวงปัญญา สามารถตัดกิเลสหยาบ 3 คือ โลภ โกรธ หลง   
 1.4 เข้าถึงไตรสรณคมน์ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ทำลายอนุสัย 7 ได้ด้วย อริยมรรค 
 1.5 ก้าวสู่เบื้องต้นแห่งกระแสพระนิพพาน คือ การปฏิบัติตนในขั้นต้นด้วยการตัดกิเลสสอง 

ได้แก่ ทิฏฐิ และมิจฉาทิฎฐิ ในระดับของพระโสดาบัน  
 1.6 พัฒนาสู่การทำลายกิเลสอีก 2 ตัว คือ กามราคะ ปฎิฆะ คือ ระดับของพระอนาคามี  

ท้ายที่สุด ตัดภวราคะ มานะ อวิชชา เป็นสมุทเฉทปหาน คือ อรหันต์                                               
  1.7 มีสติ รู้กาย รู้ใจ ตามความเป็นจริง ด้วยจิตที่ตั้งมั่น และ เป็นกลาง (มัชฌิมาปฎิปทา) 

2. โครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา คือ  
2.1 การสร้างดวงปัญญาด้วยการเจริญพุทธานุสสติ พุทธจิตวิทยา คือ การปรับตัวให้เข้ากับ

สิ่งแวดล้อม เพื่อเชื่อมโยงการเรียนรู้อย่างมีความหมาย และนำไปปฏิบัติจนเกิดผลสัมฤทธิ์ คือ คุณภาพชีวิต
ทางโลกความสำเร็จในหน้าที่การงาน ครอบครัว และสังคม ทางธรรมเป็นการพัฒนาปัญญาสู่หนทางแห่งการ
ดับทุกข์เป็นปัจจัตตังรู้ได้เฉพาะตน  

2.2 ความอยากลองอยากรู้ของมนุษย์ ต้องอยู่บนรากฐานของโยนิโสมนสิการ คือ คิดอย่าง
แยบคลายรู้ด้วยปริยัติจากการศึกษาด้วยตนเอง วิปัสสนาจารย์ที่ให้กรรมฐาน และหลักแนวคิดของนักจิตวิทยา 
ด้วยปรัชญาที่ถูกต้อง และ สามารถยืนยันได้ด้วยข้อมูลทางสถิติ  

2.3 ฟังเสียงจากภายนอก และภายใน(ปรโตโฆสะ) ทำตนให้เหมือนนักจิตวิทยา คือ ให้
คำปรึกษา ตนเองได้เพ่ือเรียนรู้ และพัฒนาสู่การเป็นพหูสูต เกิดความเชี่ยวชาญจากการปฏิบัติจริง 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 134 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

2.4 ยึดหลักพรหมวิหารสี่ เมตตา กรุณา มุฑิตา อุเบกขา และนำมาใช้ให้เกิดประโยชน์  
ประโยชน์ปัจจุบัน คือ รักษาสุขภาพจิตเขาเราให้ดี เพ่ือการมีคุณภาพชีวิตที่ดี ตลอดทางเดินของชีวิต  

2.5 เมื่อฝึกแล้วเป็นผู้แนะนำทางออกท่ีดีให้ผู้อ่ืนได้ด้วยความเมตตา คือประโยชน์สูงสุด ช่วย
ให้การหลุดพ้น (ปรมัตถประโยชน์) เป็นการเสียสละที่ยิ่งใหญ่ ดั่งแบบอย่างที่พระพุทธองค์ได้ทรงทำให้ดูเห็นใน
อดีตกาล 

2.6 คุณภาพชีวิตของผู้ที่ปฏิบัติจริงจะเห็นการเปลี่ยนแปลงที่ชัดเจนเป็นตัวอย่างปรากฎให้
ผู้อื่นเห็น ทั้งทางกาย และ วาจา บุคคลทั่วไปเกิดความสนใจ ไตร่ถามและอยากลองปฏิบัติตาม เกิดศรัทธา 
วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ผู้ที่มีคุณภาพชีวิตระดับนี้สามารถแนะนำแนวทางได้ 

2.7 ผู้มีคุณภาพชีวิตที่ดีต้องพึงพาตนเองได้ เป็นตัวอย่างที่ดีให้กับผู้อื่นได้ เชื ่อมโยงองค์
ความรู้ถ่ายทอดและแนะนำให้ผู้อื่นปฏิบัติตามได้ และเห็นผลจากการปฏิบัติได้จริง จากการพัฒนา 4 ด้านที่
สัมพันธ์กัน คือ กาย ศีล จิต และปัญญา  

3. แบบจำลองโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธ
จิตวิทยา สร้างพุทธานุสสติได้ถูกต้องและเป็นรูปธรรม ดังนี้ 

3.1 การเจริญพุทธานุสสติก่อเกิดความพึงพอใจ คือ ภาวะของจิต รู้ ตื่น เบิกบาน จากความ
สงบ สู่ดวงปัญญาคือการเห็นแจ้ง 

3.2 สามารถตั ้งเป้าหมายชีวิตคือ ประโยชน์ 3 ประการ ได้แก่ ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ 
(ประโยชน์ปัจจุบัน), สัมปรายิกัตถประโยชน์ (ประโยชน์เบื้องหน้า) และปรมัตถประโยชน์ (ประโยชน์สูงสุด) 
หรือ จิตวิญญาณเหนือตัวตน เกิดจากการปฏิบัติจริง เป็นปัจจัตตัง คือ การรับรู้สภาวธรรมได้ด้วยตนเอง 

                     3.3 ปฏิเวธ เกิดจากผลของปริยัติ และ ปฏิบัติ คือ ความสุข ความสงบ และ
ความพึงพอใจทางโลก และ ทางธรรม แสดงให้เห็นในข้อมูลเชิงประจักษ์ท่ีว่า ผู้พัฒนาจิตแล้วจะเกิดดวงปัญญา
ที่กระจ่างแจ้งขึ้น ในขณะที่การมีสมาธิที่สูงขึ้นจะก่อให้เกิดดวงปัญญาที่สว่างขึ้นสามารถแก้ไขปัญญาได้ด้วยสติ
ที่แยบคลาย และความพอใจของผู้เจริญพุทธานุสสติส่วนใหญ่เกิดจากความสงบทำให้เกิดสมาธิ และปัญญาโดย
เป็นผลการวิจัยที่แสดงถึงความสัมพันธ์ของคุณภาพชีวิตจากการเจริญพุทธานุสสติของผู้ปฏิบัติธรรม  

3.4 การถึงศีล สมาธิ ปัญญา ประโยชน์ขั ้นที่ 2 คือ สามารถนำใช้ในการทำงาน การใช้
ชีวิตประจำวัน เป็นสัมปรายิกัตถประโยชน์ ที่ก่อให้เกิดความคล่องตัวในการดำเนินชีวิตทางโลกอย่างสง่างาม 
และ เจริญทางธรรมด้วยการรู้ทันด้วยสติ ค้นพบหนทางแห่งการพ้นทุกข์ได้ด้วยตนเอง 

3.5 การเข้าถึงสภาวธรรมอย่างละเอียดสามารถเผชิญทุกปัญหาอกุศลต่าง ๆ เมื่อมาประทบ 
จะไม่แทรกซึมในใจ เพราะมีไตรสิกขา คือภูมิคุ้มกับภายใน ป้องกันตนเองได้ ทุกข์ใหม่ไม่สามารถแทรกซึม
เข้าถึง  

3.6 การถึงสภาวธรรมขั้นละเอียดสุด คือ ระดับขั้นของการเจริญสติปัฏฐานสี่ควบคู่กัน เป็น
การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ญาณชั้นสูง 

3.7 จิตก่อนตาย ถ้าจิตเป็นสุขอยู่กับพระพุทธเจ้า ผูกพันธ์กับพระองค์ จิตเกาะอยู่กับท่านเป็น
อารมณ์ (อนุสสติ) ท่านอยู่บนนิพพานเราก็มีนิพพานเป็นที่ไป นี่คือ หัวใจของการเจริญพุทธานุสสติ 

3.8 ผู้ที่สั่งสมบุญ “ปุพเพกตปุญญตา” มานับหลายภพชาติ ทำให้มีวิสัยในการเจริญพุทธา
นุสสติกรรม ฐาน จากภวังคจิตเดิมสู่การจุติในชาติปัจจุบัน 

3.9 ครูอาจารย์ที่มีบุญสัมพันธ์กันมาตั้งแต่อดีต เมื่อพบเห็นก็เกิดความรัก เชื่อฟัง และอยากที่
จะปฏิบัติตาม ดังนั้น ครูอาจารย์ต้องสร้างความเลื่อมใสศรัทธาให้แก่ศิษย์ ก่อเกิดวิริยะและพัฒนาสู่การปฏิบัติ
อย่างต่อเนื่อง จนสัมฤทธิ์ผลได้ในที่สุด 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 135 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

3.10 การพัฒนาจิตของคนธรรมดาสู่จิตที่บริสุทธิ์ ต้องมีศรัทธาจริตเป็นพื้นฐาน เพื่อพัฒนา
จิตให้ก่อเกิดประโยชน์ได้ สู่การมีคุณภาพชีวิตที่งดงาม โดยเริ่มจากการเจริญพุทธานุสสติ 

3.11 พุทธรักษา : พุทธานุสสติโมเดล พัฒนาคุณภาพชีวิตได้จริง ด้วยการ “พัฒนาจิตให้มี
คุณภาพที่ดี สู่การมีคุณภาพชีวิตที่ดี” ต้องเริ่มจากความศรัทธา และแรงจูงใจที่จะประสบความสำเร็จในชีวิต มี
จุดมุ่งหมายตามแนวพระพุทธศาสนา 3 ประการ มีพลังแห่งการที่จะสำเร็จตามลำดับขั้นตามหลักธรรมพละ 5 
สู่ขีดความสามารถที่เหนือมนุษย์ ด้วยการสร้างพลังของจิตให้เกิดความบริสุทธิ์ และ มีคุณภาพ  จากการพัฒนา
ตนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ สู่การเป็นผู้รู้ ตื่น และเบิกบาน ทั้งภายในและภายนอก ดังภาพแสดงการอภิปราย
ผล เป็นองค์ความรู้จากการวิจัย ภาพแสดงท่ี 3 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

ภาพแสดงที ่3 องค์ความรู้การวิจัย 
โมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา 

 สรุป การเจริญพุทธานุสสติที่เข้าถึงหลักธรรมในบทสวดย่อพระอิติปิโสรัตนมาลา 108 (พุทธคุณ 
9 ประการทำให้เกิดธัมมานุสสติความเลื่อมใสในคำสั่งสอนของวิปัสสนาจารย์คืออารมณ์ของสังฆานุสสติ บุคคล
ทีป่ระสงค ์ให้การเจริญกรรมฐานเกิดความก้าวหน้าต้องรักษาศีลเป็นอารมณ์ทำให้ศีลบริสุทธิ์ขึ้นเป็นสีลานุสสติ 
ซึ่งต้องปฎิบัติไปพร้อมกับทานบารมีเพื่อให้เกิดความคล่องตัวในทางโลกก่อเกิดจาคานุสสติ  เมื่อรักษาศีลแล้ว
เกิดความระอายและเกรงกลัวต่อบาปอกุศลกรรมเกิดเป็นเทวตานุสสติ เมื่อทาน ศีล บริสุทธิ์ทำให้การภาวนามี
ความก้าวหน้าเกิดดวงปัญญาในเบื้องต้นต้องการกระแสพระนิพพานเป็นอารมณ์เข้าถึงอุปสมานุสสติ  ซึ่งเป็น
สภาวธรรมของพระโสดาบัน คือไม่มีความสงสัยในพระรัตนตรัยทรงศีลบริสุทธิ์และเชื่อว่าความตายเป็นของ
เที ่ยงเข้าใจกฎไตรลักษณ์ คือ มรณสติ ทำให้เลิกยึดติดกับขันธ์ 5 ที ่เสื ่อมสลายลง มีความไม่แน่นอน  
อารมณ์นี้ คือ กายคตาสติ และ ท้ายที่สุดมีสติในทุกลมหายใจเข้าออก คือ อานาปานสติ ควบคู่ไปกับการเจริญ



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 136 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

พุทธานุสสติ ย่อมรู้ ตื่น เบิกบาน ทั้งทางโลก และทางธรรม เมื่อวาระของการดับขันธ์ย่อมมีสุคติภูมิเป็นที่ไป 
ด้วยอารมณ์ของการระลึกถึงพระพุทธเจ้าเป็นอารมณ์ พุทธานุสสติกรรมฐานจึงเป็นอนุสสติเริ่มต้นที่ทำให้ผู้
เจริญกรรมฐานกองนี้เข้า ถึงอนุสสติทั้ง 10 ได้อย่างครบถ้วนสามารถพัฒนาดวงจิตจากมนุษย์ที่มีใจสูงที่ได้มา
ตั้งแต่กำเนิด (ภวังคจิต) สู่การเป็นอรหันต์ได้หากเข้าใจ เรียนรู้ และได้ปฏิบัติจริง เห็นผลจริงด้วยตนเอง 
 

ข้อเสนอแนะ  
ข้อเสนอแนะในการปฎิบัติ  

1. มีการนำโมเดลไปประยุกต์ใช้ในหลักสูตรการสอนพุทธานุสสติกรรมฐาน (โดยอ้างตาม
คัมภีร์วิสุทธิมรรค) ในโรงเรียน หน่วยงาน และสำนักปฏิบัติธรรมที่เปิดใหม่ที่ยังไม่มีระบบของการเรียนการ
สอนกรรมฐานอย่างจริงจังเพ่ือเป็นประโยชน์ในการพิจารณาจริตของผู้ปฏิบัติให้เหมาะสมกับรูปแบบการเจริญ
กรรมฐานให้เห็นผลของการปฏิบัติเชิงรูปธรรมและเพ่ือพัฒนารูปแบบโครงการเจริญพุทธานุสสติอย่างต่อเนื่อง
ในหลายๆ แห่งให้เกิดแนวทางการสอนอย่างกว้างขวาง จนเกิดเป็นพลังของผู้มีสุขภาพจิตดี คุณภาพชีวิตที่ดี 
สังคมท่ีดี และประเทศชาติที่มีแต่คนที่มีคุณภาพ   

 2. มีการนำโมเดลนี้ไปสร้างเป็นการวิจัยกึ่งทดลองโดยออกแบบโปรแกรมการพัฒนา อาทิ
เช่น การฝึกอบรมการให้คำปรึกษาเพื่อเปรียบเทียบให้เห็นความแตกต่างของผู้เจริญพุทธานุสสติกับผู้ที่ไม่ได้
เจริญพุทธานุส นุสสติ เพื่อให้เกิดพลังความศรัทธาและแรงจูงใจในการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธ
จิตวิทยาด้วยวิธีการเจริญพุทธานุสสติกรรมฐาน 
                       ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 

1.มีการพัฒนาการวิจัยต่อยอดด้วยการนำอนุสสติที่เหลืออีก 9 ประการ คือ ธัมมานุสสติ
สังฆานุสสติ สีลานุสสติ จาคานุสสติ เทวตานุสสติ อุปสมานุสสติ มรณสติ อานาปานสติ และกายคตาสติ   
มาพัฒนาเป็นโมเดลเพ่ือให้ผู้ที่สนใจการเจริญกรรมฐาน ได้มีโอกาสศึกษาการพัฒนาจิตที่เหมาะสมกับจริตของ
ตนต่อไป 

2. สำหรับผู้วิจัยรุ่นหลังที่สนใจการศึกษารูปแบบโมเดลสมการโครงสร้างพุทธานุสสติในการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธจิตวิทยา   สามารถนำกรอบแนวความคิดนี้ โดยนำหลักธรรมที่ตนสนใจ อาทิ 
เช่น อิทธิบาทสี่ อริยสัจสี่ พรหมวิหารสี่ เป็นต้น โดยตั้งเป็นคำถามการวิจัยต่อยอดจากผลของการวิเคราะห์ตัว
แปรที่สำคัญในการเจริญพุทธานุสสติในการพัฒนาคุณภาพชีวิตเนื่องจากผลการวิจัยที่ได้สอดคล้องกับข้อมูลเชิง
ประจักษ์จากตัวแปรในโมเดลนี้ที่สามารถร่วมกันอธิบายตัวแปรคุณภาพชีวิต  (Quality of Life) ได้ร้อยละ 
76.60 นั้น แสดงว่ายังมีตัวแปรองค์ประกอบที่เหลืออีกร้อยละ 23.40 ที่มีอิทธิพลต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ตามแนวพุทธจิตวิทยา จึงสามารถนำกรอบแนวคิดการวิจัยนี้ไปพัฒนาต่อยอดได้ต่อไปอีกเพื่อความสมบูรณ์
ของโมเดลยิ่ง ๆ ขึ้นไป อีกท้ังยังประโยชน์ต่อการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ในการส่งเสริมให้มีการเจริญสติเพ่ือก่อเกิดปัญญาในการดำเนินชีวิต และค้นพบการหลุดพ้นวัฏสงสารอย่าง
แท้จริง



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 137 -    ปีท่ี 8 ฉบับที่ 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 
 

บรรณานุกรม 
โคลเบอร์ก. (2542). พัฒนาการทางจริยธรรมของบุคคล, cited in Smith & Ragan, p.54. 
เดอพอย และกิลสัน. (2555). พีระมิดลำดับ 8 ชั ้นของความต้องการ (Maslow’s Hierarchy of Needs 

pyramid). หน้า 121-122. 
ประณีต ก้องสมุทร. (2545). เป็นมนุษย์นี่แสนยาก หมวดธรรมะ, จาก

https://84000.qrg./tipitaka/book/bookpn03.html.  
มนุสสภูมิ. (2558). ประเภทของมนุษย์, ความรู้พระพุทธศาสนาเพื่อการพัฒนาตนเอง GL102 ปรโลกวิทยา, 

ปุคคลสูตร, สังยุตตนิกาย สคาถวรรค, มก. เล่ม 24 ข้อ 394-397 หน้า 502-505. 
          จาก https://kalyanamitra.org/th/article_detail.php?i=8464. 
พระครูวิลาศกาญจนธรรม, ดร. (2558). เทศน์ช่วงทำกรรมฐาน ณ บ้านวิริยบารมี (ถอดเทป).  
พระครูวิลาศกาญจนธรรม และดร. เจ้าอาวาสวัดท่าขนุน. (2565). รักษาการรองผู้อำนวยการฝ่ายบริหาร 

กรรมการมหาวิทยาลัยศรีไพบูลย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,สัมภาษณ์. 
          พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 9-29 หน้า 415.   
          จาก https://tripitakaonline.blogspot.com/2016/07/tpd29-09.html. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) . (2563). ความสุขที ่แท้จริง ความสุข 10 ขั ้น ความสุขที ่ประณีต  

สุขเหนือเวทนา ความสุขที่แท้จริง, พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย.  
จาก https://www.nirvanattain.com/สิ่งที่ควรเป็น/ความสุขที่แท้จริง.html. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2547). คัมภีร์วิสุทธิมรรค, แปลและเรียบเรียงโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหา
เถร) (กรุงเทพมหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด), 163. 

ภัทรวรรณ วันทนชัยสุข, พุทธคุณ 9 ประการ ความรู้เกี่ยวกับพระพุทธเจ้า. 
จาก http://www.dhammathai.org/buddha/g62.php 

ลำพอง กลมกูล. (2564). คู่มือการวิเคราะห์โมเดลสมการโครงสร้าง SEM ด้วยโปรแกรม LISREL, ส่วนงานวิจัย
สารสารสนเทศ ศูนย์อาเซียนศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2564.                

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2546). หลักท่ัวไปของพุทธศาสตร์ และ ฉบับประมวลศัพท์.  
อิริคสัน. (2542). พัฒนาการทางบุคลิกภาพของบุคคล, cited in Smith & Ragan. p.53. 
เอ็ดเวิร์ด ลี ธอร์นไดค์. (1898). ทฤษฏีการเชื่อมโยง Connectionism Theory.  
Abraham H. Maslow. (1970). Motivation and Personality. New York: Harper and Row Publisher. 
Lukoff, David And Lu, (2548). Francis Transpersonal-Integrative Approach to Spiritual  

Oriented Psychotherapy ใน L. Sperry และ EP Shafranske, Spiritual Oriented 
Psychotherapy, American Psychological Association. 
 

 
 
                       

https://84000.qrg./tipitaka/book/bookpn03.html
https://kalyanamitra.org/th/article_detail.php?i=8464
https://tripitakaonline.blogspot.com/2016/07/tpd29-09.html
https://www.nirvanattain.com/สิ่งที่ควรเป็น/ความสุขที่แท้จริง.html
http://www.dhammathai.org/
https://www.payutto.net/book/%E0%B8%AB%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%97%E0%B8%B1%E0%B9%88%E0%B8%A7%E0%B9%84%E0%B8%9B%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B8%A3/

