
        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 328 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

หอเจ้าปู่ตา : การพัฒนากระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่า 
ของพระสงฆ์และชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวดัเพชรบูรณ์* 

Chao Poo Ta Spirit Shrine: Development of A Process for Participation in Forest 
Conservation by Monks and Communities in Lom Kao District, Phetchabun Province 

 
 

พระปลัดเมธี เขมปญฺโญ (สอนวันดี), สมเจตน์ มีตาบุญ และนรุณ กุลผาย 
PhrapaladMathee Khemapanyo(Sornwandee), Somjet Metaboon and Narun Kulpay 

วิทยาลัยสงฆ์พ่อขุนผาเมือง เพชรบูรณ์ 
Pho Khun Pha Mueang Buddhist College, Phetchabun 

E-mail: mathee.sor@mcu.ac.th 
 
 

บทคัดย่อ 
การวิจัยเรื่อง หอเจ้าปู่ตา: การพัฒนากระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และ

ชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับหอ
เจ้าปู่ตาของชุมชน 2) วิเคราะห์บทบาทของพระสงฆ์และชุมชนในการใช้หอเจ้าปู่ตาเป็นกลไกทางสังคมเพ่ือการ
อนุรักษ์ป่า และ 3) พัฒนากระบวนการมีส่วนร่วมระหว่างพระสงฆ์และชุมชนในการอนุรักษ์ป่าผ่านความเชื่อ
และพิธีกรรมหอเจ้าปู ่ตา โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบผสม ได้แก่ การวิจัยเชิงเอกสาร ( Documentary 
Research) การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึก และการวิจัยเชิง
ปฏิบัติการ (Action Research) ผ่านการสนทนากลุ ่มกับพระสังฆาธิการ ผู้นำชุมชน เจ้าหน้าที่รัฐ และ
นักวิชาการ 

ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อและพิธีกรรมหอเจ้าปู่ตาเป็นคติความเชื่อดั้งเดิมของชาวอีสานที่ทำ
หน้าที่เป็นศูนย์รวมจิตใจและกลไกทางสังคม โดยเชื่อว่าปู่ตาเป็นผู้คุ้มครองหมู่บ้านและปัดเป่าภัยพิบัติ พิธีกรรม 
เช่น การเลี้ยงผีปู่ตาและพิธีสะเดาะเคราะห์ ช่วยสร้างความมั่นคงทางจิตใจ ความสามัคคี และสะท้อนหลัก
กรรมในพระพุทธศาสนา “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” ในด้านการอนุรักษ์ป่า หอเจ้าปู่ตาทำให้พ้ืนที่รอบ ๆ ถูกยกให้
เป็นเขตศักดิ์สิทธิ์ห้ามบุกรุก ขณะเดียวกันพระสงฆ์มีบทบาทนำกิจกรรมบวชป่า ปลูกป่า และใช้ป่าเป็นพื้นที่
ปฏิบัติธรรม พร้อมเชื่อมโยงพลัง “บวร” (บ้าน–วัด–โรงเรียน–รัฐ) สร้างเครือข่ายการอนุรักษ์ที่เข้มแข็ง
กระบวนการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าผ่านหอเจ้าปู่ตาสรุปได้ 5 ขั้นตอน ได้แก่ การศึกษาและวิเคราะห์
ปัญหา การร่วมวางแผน การสร้างกิจกรรม การปฏิบัติการ และการติดตามประเมินผล ส่งผลให้เกิดการเพ่ิม
พื้นที่สีเขียว ความเข้มแข็งของชุมชน และการปลูกฝังคุณค่าด้านวัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม โดยสรุป หอเจ้าปู่
ตาจึงเป็นกลไกสำคัญที่ผสานความเชื่อท้องถิ่นกับพระพุทธศาสนา และพัฒนาเป็นกลยุทธ์อนุรักษ์ป่าที ่มี
ประสิทธิภาพและยั่งยืน 

คำสำคัญ: พิธีกรรม; หอเจ้าปู่ตา; การอนุรักษ ์
 
 
 

 
* Received July 16, 2025; Revised September 26, 2025; Accepted October 1, 2025 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 329 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

ABSTRACT 
The research titled “Chao Poo Ta Spirit Shrine: Development of A Process for 

Participation in Forest Conservation by Monks and Communities In Lom Kao District 
Phetchabun Province” aimed to: 1) study the beliefs and rituals related to Haw Chao Poo Ta 
of the community, 2) analyze the roles of monks and communities in using Haw Chao Poo 
Ta as a social mechanism for forest conservation, and 3) develop participatory processes 
between monks and communities in forest conservation through the beliefs and rituals of 
Haw Chao Poo Ta. The study employed a mixed-method approach: documentary research, 
qualitative research through in-depth interviews, and action research through focus group 
discussions with monastic leaders, community leaders, government officials, and academics. 

The results revealed that the beliefs and rituals of Haw Chao Poo Ta are traditional 
beliefs of the Isan people, serving as the spiritual center and social mechanism. Villagers 
believe that Poo Ta protects the village and wards off misfortunes. Rituals such as spirit 
offerings and exorcism ceremonies help create psychological security, unity, and reflect the 
Buddhist principle of karma: “good deeds bring good results, evil deeds bring evil results.” In 
terms of forest conservation, Haw Chao Poo Ta sanctifies the surrounding areas as sacred 
zones where encroachment is prohibited. At the same time, monks play roles in leading 
forest ordination, tree planting, and using forests as places for Dhamma practice, as well as 
linking the “BOWORN” power (home–temple–school–state) to create strong conservation 
networks. The participatory process of forest conservation through Haw Chao Poo Ta can be 
summarized into five steps: studying and analyzing problems, joint planning, creating 
activities, implementation, and monitoring and evaluation. These led to increasing green 
areas, strengthening the community, and cultivating cultural and environmental values. In 
conclusion, Haw Chao Poo Ta is an important mechanism that integrates local beliefs with 
Buddhism and can be developed into an effective and sustainable strategy for f orest 
conservation. 

Keywords: Ritual; Chao Poo Ta Spirit Shrine; Conservation 
 
บทนำ 

ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็นสิ่งที่มีคุณค่าต่อสิ่งมีชีวิต เช่น มนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย 
เพราะถือได้ว่าทุกชีวิตล้วนเกิดขึ้นมาจากธรรมชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งป่า ซึ่งเป็นทั้งแหล่งกำเนิดและแหล่ง
พัฒนาการเรียนรู้ของสิ่งต่าง ๆ จนก่อให้เกิดวัฒนธรรมอันดีงามของสังคม อีกท้ังมนุษย์และสัตว์ยังอาศัยป่าเพ่ือ
การดำรงชีวิตและการสืบพันธุ์ ดังนั้นป่าจึงผูกพันกับสิ่งมีชีวิตมาอย่างยาวนานตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 

ในพระพุทธศาสนา ป่ามีความสำคัญต่อการพัฒนาจิตวิญญาณอย่างยิ่ง เนื่องจากการแสวงหาโมกข
ธรรมคือการหลุดพ้นของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้เริ่มต้นขึ้นท่ามกลางป่า โดยพระองค์ทรงอาศัยความสงบของ
ป่าเพ่ือบำเพ็ญเพียรจนบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณ การแสดงธรรมครั้งแรกก็เกิดขึ้น ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน อีก
ทั้งวัดวาอารามในยุคแรกก็ล้วนตั้งอยู่ในป่า การกำหนดเขตเพ่ือกิจสงฆ์ก็อิงพ้ืนที่ชายป่าเป็นสำคัญ ถือเป็นวัตรที่



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 330 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

ช่วยฝึกฝนพัฒนาจิตใจตามหลักธุดงควัตร หากไม่มีการดำเนินตามพระธรรมวินัย ป่าไม้ย่อมถูกทำลายจนส่งผล
กระทบต่อธรรมชาติและมนุษย์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) , 2537) ดังนั้นป่าไม้จึงเป็นปัจจัยสำคัญต่อการ
ดำรงชีวิต เพราะให้ทั้งออกซิเจน ความชุ่มชื่น ความร่มเย็น และความสงบ อีกทั้งยังเป็นสถานที่เหมาะแก่การ
บำเพ็ญสมณธรรม ดังปรากฏในคำสอนของพระพุทธองค์ที่ทรงเน้นให้ชาวพุทธรู้จักคุณค่าของป่าและยินดีในที่
สงัดเพื่อพัฒนาจิตใจ (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ), 2535) 

เมื่อหันมามองในมิติชุมชนท้องถิ่น โดยเฉพาะภาคอีสาน “หอปู่ตา” หรือศาลปู่ตา ถือกำเนิดขึ้น
พร้อมการตั้งหมู่บ้าน โดยนิยมสร้างไว้ในบริเวณป่าที่ร่มรื่น มีการกำหนดข้อห้ามไม่ให้บุกรุกหรือรบกวนพื้นที่ 
และเชื่อกันว่าปู่ตาเป็นผีผู ้ปกปักรักษาหมู่บ้าน ชาวบ้านจึงประกอบพิธีบูชาปู่ตาเป็นประจำ เพื่อขอความ
คุ้มครองทั้งด้านความปลอดภัย การทำมาหากิน และสุขภาพ (ประมวล พิมเสน , 2540) ความเชื่อนี้สะท้อนให้
เห็นถึงการใช้ป่าเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ก่อให้เกิดความเคารพและการรักษาสมดุลธรรมชาติของชุมชน 

แม้พระพุทธศาสนาจะสอนให้ใช้เหตุผล แต่ก็ยอมรับศรัทธาในสิ ่งที ่สมควรเชื ่อเพื ่อเป็นพลัง
ขับเคลื่อนสู่ความดีงาม เช่นเดียวกับความเชื่อในหอปู่ตาที่แม้ไม่อาจพิสูจน์เชิงประจักษ์ได้ แต่ก็มีบทบาทในการ
สร้างความสามัคคี ความกตัญญู และการยึดถือศีลธรรม ซึ่งสอดคล้องกับหลักกรรมในพระพุทธศาสนาเรื่องทำ
ดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว (แสง จันทร์งาม, 2544) ดังนั้นความเชื่อเหล่านี้จึงไม่เพียงแต่หล่อหลอมวัฒนธรรมชุมชน 
หากยังเป็นแรงจูงใจสำคัญในการรักษาป่าและสิ่งแวดล้อมให้คงอยู่คู่กับสังคม 

จากบริบทดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาบทบาทของ “หอเจ้าปู่ตา” ในฐานะกลไกทาง
วัฒนธรรมที่เชื่อมโยงความเชื่อท้องถิ่นกับพระพุทธศาสนา เพื่อนำไปสู่การอนุรักษ์ป่าโดยความร่วมมือระหว่าง
พระสงฆ์และชุมชนในอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ โดยมุ่งศึกษา 3 ประเด็นสำคัญ ได้แก่ (1) ความเชื่อ
และพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับหอเจ้าปู่ตา (2) บทบาทของพระสงฆ์และชุมชนในการใช้หอเจ้าปู่ตาเป็นกลไกเพ่ือ
การอนุรักษ์ป่า และ (3) การพัฒนากระบวนการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าผ่านความเชื่อและพิธีกรรมดังกล่าว 
ทั้งนี้ผู้วิจัยเชื่อว่าการศึกษานี้จะช่วยให้เข้าใจปัจจัยความสำเร็จและกลยุทธ์ที่ทำให้ประชาชนให้ความร่วมมือใน
การอนุรักษ์ป่าอย่างเป็นรูปธรรม และสามารถนำผลที่ได้ไปใช้ประโยชน์ในการวิจัยและพัฒนาต่อยอดในอนาคต
ได้อย่างมีคุณค่า 
 
วัตถุประสงค์ในการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับหอเจ้าปู่ตาของชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัด
เพชรบูรณ์ 

2. เพ่ือวิเคราะห์บทบาทของพระสงฆ์และชุมชนในการใช้หอเจ้าปู่ตาเป็นกลไกทางสังคมเพ่ือการ
อนุรักษ์ป่า 

3. เพ่ือพัฒนากระบวนการมีส่วนร่วมระหว่างพระสงฆ์และชุมชนในการอนุรักษ์ป่าผ่านความเชื่อ
และพิธีกรรมหอเจ้าปู่ตา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

รูปแบบวิธีวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยด้วยกัน 3 แบบ คือ 1) การวิจัยเชิง
เอกสาร (Documentary research) การวิจัยในลักษณะนี้ผู้วิจัยจะศึกษาข้อมูลเอกสารที่ผู้วิจัยเก็บข้อมูลแล้ว 
2) การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ผู้วิจัยนำแบบสัมภาษณ์ ไปสัมภาษณ์กลุ่มพื้นที่หลักที่เกี่ยวกับ
การสร้างกระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป้าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนววิถีพุทธอำเภอหล่มเก่า 
จังหวัดเพชรบูรณ์ และ 3) แบบเชิงปฏิบัติการ (Action research) ผู้วิจัยจะใช้กระบวนการเชิญชวน ได้แก่ 1) 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 331 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

พระสังฆาธิการอำเภอหล่มเก่า 2) เจ้าหน้าที ่รักษาป่า 3)เจ้าหน้าที ่อำเภอหล่มเก่า 4) ผู ้นำชุมชมชน 5)
ผู ้ทรงคุณวุฒิประจำหมู่บ้าน 6) นักวิชาการป่าไม้ การสนทนากลุ ่ม (Focus Group Discussion) เพ่ือ
กำหนดการสร้างกระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนววิถีพุทธอำเภอ
หล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ โดยเป็นลักษณะของเครือข่ายและมีข้ันตอนดังนี้ 

การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) 
ผู้วิจัยได้ศึกษาหลักแนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือเป็นกรอบแนวคิดในการศึกษา ดังนี้ 
1) เอกสารทางพระพุทธศาสนาและวรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง เช่น หนังสือ คำสอน และบทความทาง

พระพุทธศาสนาที่อธิบายความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับป่า รวมทั้งเอกสารที่สะท้อนแนวคิดทาง
ธรรมะในการใช้ชีวิตอย่างสอดคล้องกับธรรมชาติและการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม  

2) เอกสารทางวัฒนธรรมและความเชื่อท้องถิ่น เกี่ยวกับหอปู่ตาและพิธีกรรมบูชาผีปู่ตา 
3) งานวิชาการและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เช่น วิทยานิพนธ์ รายงานการวิจัย บทความวารสาร และ

เอกสารจากหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการอนุรักษ์ป่าและวัฒนธรรมชุมชน 
การวิจัยเชงิคุณภาพ (Qualitative Research) 
ผู้ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้อง เพื่อนำมากำหนดเป็นคำถามในการวิจัย 

จากนั้นจึงได้ลงพ้ืนที่เพ่ือเก็บข้อมูลภาคสนามแบบสัมภาษณ์ (Intenview) ซึ่งเป็นเครื่องมือที่ในการศึกษา และ
รวบรวมข้อมูล โดยใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) สำหรับประชากรผู้ให้ข้อมูล หอเจ้าปู่ตา : 
การพัฒนากระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุมรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัด
เพชรบูรณ์ โดยมีเนื้อหาสำสำคัญ ท่าทีและมุมมองของบุคคลและผู้บริหารองค์กรที่เกี ่ยวข้องต่อการสร้าง
กระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนววิถีพุทธอำเภอหล่มเก่า จังหวัด
เพชรบูรณ์ 

การวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) 
โดยการลงพื้นที่หอเจ้าปูต่า: การพัฒนากระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุมรักษ์ป้าของ พระสงฆ์

และชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ เพื่อหาข้อมูลเกี่ยวกับองค์ความรู้พื้นที่หอ  เจ้าปู่ตา : การพัฒนา
กระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุมรักษ์ป่าของ พระสงฆ์และชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ที่จะ
นำมาสังเคราะห์ให้ได้ข้อมูลที่ชัดเจน มีข้ันตอน ดังนี้ 

ขั ้นตอนที ่ 1 การศึกษาและวิเคราะห์ปัญหาของชาวบ้านเกี ่ยวกับหอเจ้าปู่ตา: การพัฒนา
กระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุมรักษ์ป่าของ พระสงฆ์และชมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

การจัดลำดับความสำคัญและความต้องการในการสร้างกระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์
ป่าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนววิถีพุทธอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ โดยให้ประชาชนได้เรียนรู้ ของ
สภาพในชุมชน ซึ่งเป็นวิถีชีวิตในสังคม เพื่อใช้เป็นข้อมูลเบื้องต้นในการจัดทำและการวางแผนเพื่อการทำงาน
วิจัย การสร้างกระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนววิถีพุทธอำเภอหล่ม
เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

ขั้นตอนที่ 2 การร่วมวางแผน คัดเลือกชุมชน เพื่อมาอภิปรายแสดงความคิดเห็นร่วมกันและ
กำหนดวัตถุประสงค์ของโครงการ การกำหนดวิธีการและแนวทางการดำเนินงาน ตลอดจนกำหนดทรัพยากร
และแหล่งทรัพยากรที่จะใช้เพ่ือการวิจัย 

ขั้นตอนที่ 3 การร่วมสร้างกระบวนการ ในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมขนตามแนววิถีพุทธ
อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ โดยการสนับสนุนให้คนในชุมชนได้มีส่วนร่วมเข้าทำกิจการต่าง ๆ เพื่อรับรู้
ปัญหาและสามารถร่วมกันแก้ปัญหานั้นได้  



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 332 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

ขั้นตอนที่ 4 การเข้าร่วมการปฏิบัติการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนว
วิถีพุทธอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์  

ขั้นตอนที่ 5 การติดตามและประเมินผลการงานวิจัย และนำข้อมูลผิดพลาดไปเป็นบทเรียนในการ
ดำเนินการต่อไป การเปิดให้ประชาชนหรือชาวบ้านเกี่ยวข้องได้มีโอกาสเข้าร่วมการสร้างกระบวนการการมี
ส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์และชุมชนตามแนววิถีพุทธอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ทั้งในด้าน
การพัฒนาและร่วมกับอนุรักษ์ ซึ่งก่อให้เกิดรากฐานแห่งความยั่งยืนของการพัฒนา 
 
สรุปผลการวิจัย 

1. ความเชื่อและพิธีกรรมที่เก่ียวข้องกับหอเจ้าปู่ตา ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อเรื่องหอเจ้าปู่ตาเป็น
คติความเชื่อที่สืบทอดกันมาจากบรรพบุรุษของชาวอีสาน โดยมีลักษณะเป็นความเชื่อเกี่ยวกับ “ผีปู่ตา” ผู้
คุ้มครองหมู่บ้าน ชาวบ้านเชื่อว่าปู่ตาจะช่วยปัดเป่าภัยพิบัติ คุ้มครองให้ครอบครัวอยู่เย็นเป็นสุข มีความอุดม
สมบูรณ์ และฝนฟ้าตกต้องตามฤดูกาล การประกอบพิธีกรรมบูชาปู่ตาถือเป็นกิจกรรมสำคัญที่คนทั้งหมู่บ้าน
ร่วมกันปฏิบัติเป็นประจำ โดยมักจัดขึ้นในช่วงเดือนหกถึงเดือนเจ็ดก่อนการทำไร่ทำนา 

พิธีกรรมดังกล่าวมีการจัดเตรียมอาหาร เครื่องเซ่นไหว้ ดอกไม้ ธูปเทียน และการขอพรจากปู่ตา 
ทั้งเพ่ือความมั่นคงปลอดภัยของหมู่บ้านและเพ่ือแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ ความเชื่อและพิธีกรรมเหล่านี้
มิได้เป็นเพียงการสืบทอดวัฒนธรรม หากยังสะท้อนให้เห็นถึงความสามัคคี ความสัมพันธ์ของชุมชน และการ
ดำรงอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข อีกทั้งยังสอดคล้องกับหลักกรรมในพระพุทธศาสนาที่ว่า “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” 
ซึ่งเป็นแรงจูงใจทางศีลธรรมให้ชาวบ้านดำรงตนอยู่ในกรอบคุณธรรมของสังคม 

2. บทบาทของพระสงฆ์และชุมชนในการอนุรักษ์ป่า หอเจ้าปู่ตามีบทบาทสำคัญในการเชื่อมโยง
ความเชื่อกับการอนุรักษ์ป่า โดยพื้นที่รอบหอเจ้าปู่ตาถูกกำหนดให้เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ ห้ามบุกรุกหรือตัดไม้ 
ส่งผลให้ป่ารอบ ๆ หอได้รับการคุ้มครองโดยธรรมชาติ ในมิตินี้ พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อน
กิจกรรมร่วมกับชุมชน ทั้งการจัดพิธีบวชป่า การปลูกป่า และการใช้พ้ืนที่ป่าเป็นสถานที่ปฏิบัติธรรม เพ่ือ
เสริมสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อม 

พระสงฆ์ยังทำหน้าที่เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ เชื่อมโยงเครือข่ายระหว่างบ้าน วัด โรงเรียน และ
หน่วยงานของรัฐ หรือ“พลังบวร” ให้เข้ามามีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่า ผลการวิจัยพบว่าบทบาทของพระสงฆ์
และชุมชนสอดคล้องกับแนวคิดทางนิเวศวิทยาและหลักพุทธธรรมที่ถือว่าป่าเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์และเหมาะ
แก่การบำเพ็ญสมณธรรม การมีส่วนร่วมของชุมชนเกิดขึ้นจากศรัทธาและความเชื่อร่วมกัน ทำให้เกิดพลังสังคม
ในการปกปักรักษาป่า และก่อให้เกิดเครือข่ายการอนุรักษ์ท่ีเข้มแข็งและยั่งยืน  

3. การพัฒนากระบวนการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่า จากผลการวิจัย การพัฒนากระบวนการ
อนุรักษ์ป่าผ่านหอเจ้าปู่ตาสามารถสรุปเป็น 5 ขั้นตอนหลัก ได้แก่ 

การศึกษาและวิเคราะห์ปัญหา สำรวจความคิดเห็นและความต้องการของชาวบ้านเกี่ยวกับการ
อนุรักษ์ป่า และสะท้อนปัญหาที่เผชิญอยู่จริงในปัจจุบัน 

การร่วมวางแผน คัดเลือกพ้ืนที่เป้าหมายและวางแนวทางร่วมกันระหว่างพระสงฆ์ ชุมชน และ
หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง 

การสร้างกิจกรรมและกระบวนการ จัดกิจกรรมต่าง ๆ เช่น พิธีกรรมบูชาปู่ตาควบคู่กับการปลูก
ป่า การอบรมเชิงพุทธวิถี และการเผยแพร่ความรู้ด้านสิ่งแวดล้อม 

การปฏิบัติการร่วมกัน ลงมือทำกิจกรรมจริง เช่น ฟ้ืนฟูป่า การจัดทำป่าชุมชน การบวชป่า และ
การสร้างพื้นที่เรียนรู้ 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 333 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

การติดตามและประเมินผล เปิดโอกาสให้ชาวบ้านสะท้อนความคิดเห็น และนำผลการประเมินไป
ปรับปรุงเพื่อพัฒนาอย่างต่อเนื่อง 

ผลการวิจัยพบว่า กระบวนการดังกล่าวไม่เพียงสร้างการอนุรักษ์ป่าที่เป็นรูปธรรม แต่ยังเสริมสร้าง
ความเข้มแข็งของเครือข่ายชุมชน และวางรากฐานของการพัฒนาที่ยั่งยืนในมิติสิ่งแวดล้อม วัฒนธรรม และ
สังคม งานวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่า “หอเจ้าปู่ตา” เป็นกลไกสำคัญที่ผสานความเชื่อท้องถิ่นเข้ากับพระพุทธศาสนา 
และนำไปสู่การอนุรักษ์ป่าผ่านการมีส่วนร่วมของพระสงฆ์และชุมชน กระบวนการที่เกิดขึ้นไม่เพียงแต่สร้างผล
เชิงรูปธรรมต่อการคุ้มครองสิ่งแวดล้อม แต่ยังสร้างพลังทางสังคมที่ ช่วยปลูกฝังคุณค่าทางวัฒนธรรม ความ
สามัคคี และความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ งานวิจัยนี้จึงสะท้อนให้เห็นว่า ความเชื่อทางวัฒนธรรมและพุทธวิถี
สามารถพัฒนาเป็นกลยุทธ์การอนุรักษ์ท่ีมีประสิทธิภาพและยั่งยืนต่อไปในอนาคต 
 
อภิปรายผลการวิจัย   

อภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพื่อศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับ
หอเจ้าปู่ตาของชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์  โดยสามารถนำเสนอได้ดังนี้ 

ผลการวิจัยสะท้อนให้เห็นว่า ความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับหอเจ้าปู่ตา เป็นรากฐานทาง
วัฒนธรรมที่สืบทอดจากบรรพบุรุษของชาวอีสานมาอย่างยาวนาน โดยมีลักษณะเป็นความเชื่อใน “ผีปู่ตา” 
ผู้ทำหน้าที่คุ้มครองหมู่บ้านและชุมชนให้ร่มเย็นเป็นสุข ชาวบ้านเชื่อว่าการบูชาปู่ตาจะช่วยปัดเป่าภัยพิบัติ ทำ
ให้ครอบครัวอยู่เย็นเป็นสุข มีความอุดมสมบูรณ์ และฝนตกต้องตามฤดูกาล พิธีกรรมนี้ยังเป็นเครื่องมือที่ช่วย
สร้างความสามัคคีและความผูกพันทางสังคมผ่านการมีส่วนร่วมของทุกครัวเรือนในชุมชน  อย่างไรก็ตาม 
งานวิจัยยังพบความแตกต่างในท่าทีต่อพิธีกรรมของชาวบ้านบางกลุ ่ม โดยบางคนยึดหลักกาลามสูตรใน
พระพุทธศาสนา ซึ่งสอนว่า “อย่าเชื่อเพียงเพราะเป็นประเพณีหรือคำบอกเล่า แต่ควรเชื่อเมื่อได้เห็นและพิสูจน์
ด้วยตนเอง” ทำให้ชาวบ้านกลุ่มนี้ในระยะแรกไม่เชื ่อในพิธีกรรมบูชาปู่ตา แต่เมื่อได้เข้ามามีส่วนร่วมกับ
กิจกรรมชุมชน เช่น การจัดเตรียมอาหารคาวหวาน การทำพิธีสะเดาะเคราะห์ด้วยกระทงกาบกล้วยที่บรรจุ
เครื่องเซ่นต่าง ๆ เพ่ือส่งเคราะห์ร้ายออกไป ชาวบ้านพบว่าพิธีกรรมดังกล่าวมีคุณค่าเชิงสังคมและจิตใจ เพราะ
ช่วยให้ครอบครัวรู้สึกมั่นคงและผาสุกมากขึ้น เมื่อเกิดประสบการณ์ตรงจึงเปลี่ยนทัศนะจากความไม่เชื่อไปสู่
การยอมรับและปฏิบัติตาม อีกทั้งยังถ่ายทอดความเชื่อนี้แก่ลูกหลานในฐานะมรดกทางวัฒนธรรม ไม่ใช่เพียง
เรื่องงมงาย แต่เป็นการสืบสานขนบธรรมเนียมที่หล่อหลอมความเป็นชุมชน 

แนวคิดดังกล่าวสอดคล้องกับงานของพระอริยานุวัตร เขมจารีเถระ (2536) ที่อธิบายว่า คติความ
เชื่อเรื่องเจ้าภูมิ เจ้าไพร เจ้าเขา ผีสางนางไม้ และผีปู่ตา เป็นระบบความเชื่อที่คนอีสานถือปฏิบัติมาแต่โบราณ 
โดยเมื่อมีการตั้งหมู่บ้านใหม่ มักเลือกชัยภูมิที่มีป่าไม้ร่มรื่นและสร้างหอปู่ตาขึ้นเพ่ือเป็นศูนย์กลางทางจิตใจของ
ชุมชน ซึ่งทำหน้าที่เป็นเทวดาอารักษ์คุ้มครองหมู่บ้านและปศุสัตว์ให้อยู่เย็นเป็นสุข แนวคิดนี้สะท้อนให้เห็นว่า 
ความเชื่อในผีปู่ตาไม่ได้เป็นเพียงเรื่องเหนือธรรมชาติ แต่ทำหน้าที่เชิงสังคมวัฒนธรรมและนิเวศวิทยาในการปก
ปักรักษาท้ังชุมชนและทรัพยากรธรรมชาติ 

นอกจากนี้ยังสัมพันธ์กับงานศึกษาของพระธีรพงศ์ ธีรปญฺโญ และคณะ (2564) ที่เสนอว่า การ
รักษาป่าชุมชนในอีสานอาศัยความเชื่อแบบ “ผี–พราหมณ์–พุทธ” โดยการสร้างความศักดิ์สิทธิ์ให้แก่ป่าผ่าน
พิธีกรรมบวงสรวง เป็นกุศโลบายให้ชาวบ้านเคารพและไม่บุกรุกป่า ส่งผลให้ป่าชุมชนได้รับการคุ้มครองอย่าง
ยั่งยืน ซึ่งสอดคล้องกับข้อค้นพบของงานวิจัยนี้ที่ว่า พิธีกรรมการบูชาหอเจ้าปู่ตาไม่เพียงเป็นมิติความเชื่อ แต่ยัง
เป็นกลไกในการควบคุมพฤติกรรมของชุมชนและรักษาความสมดุลระหว่างคนกับธรรมชาติ 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 334 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

กล่าวโดยสรุป การอภิปรายผลตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 แสดงให้เห็นว่า ความเชื่อและพิธีกรรมการ
บูชาหอเจ้าปู่ตาเป็นทั้งเครื่องมือทางวัฒนธรรมที่ช่วยสืบสานความศรัทธาในบรรพบุรุษ และเป็นกลไกทางสังคม
ที่สร้างความสามัคคีและความมั่นคงทางจิตใจแก่ชุมชน อีกทั้งยังเป็นส่วนสำคัญในการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้
ให้คงอยู่สืบไป 

อภิปรายผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 บทบาทของพระสงฆ์และชุมชนในการอนุรักษ์ป่า 
ผ่านหอเจ้าปู่ตา ผลการวิจัยชี้ให้เห็นว่าหอเจ้าปู่ตาเป็นสัญลักษณ์ทางความเชื่อที่มีบทบาทสำคัญในการอนุรักษ์
ป่าของพระสงฆ์และชุมชน โดยพื้นที่รอบหอเจ้าปู่ตาถูกกำหนดให้เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ห้ามตัดไม้หรือบุกรุก ซึ่ง
ช่วยให้ผืนป่าได้รับการคุ้มครองโดยไม่ต้องพึ่งพากฎหมายเพียงอย่างเดียว แต่ใช้พลังทางวัฒนธรรมและศรัทธา
เป็นกลไกคุ้มครองสิ่งแวดล้อม พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณ โดยดำเนินกิจกรรมทาง
สังคมร่วมกับชุมชน เช่น การจัดพิธีบวชป่า การปลูกป่า และการใช้พื้นที่ป่าเป็นสถานที่บำเพ็ญสมณธรรม ซึ่ง
เป็นการสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อมแก่ชาวบ้าน พร้อมทั้งขยายเครือข่าย “พลังบวร” (บ้าน–วัด–โรงเรียน–
รัฐ) เพื่อเชื่อมโยงให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วมในการปกปักรักษาป่า เกิดเป็นพลังสังคมที่เสริมความเข้มแข็งของ
ชุมชนและสร้างเครือข่ายอนุรักษ์ท่ียั่งยืน 

การวิจัยยังพบว่าปัญหาการทำลายธรรมชาติจากการตัดไม้ทำลายป่า การแผ้วถางพื ้นที่เพ่ือ
การเกษตร และการขยายตัวของชุมชนส่งผลให้เกิดภาวะแห้งแล้ง น้ำท่วม และความแปรปรวนของภูมิอากาศ 
ประชาชนจำนวนไม่น้อยในระยะแรกกลับไม่ใส่ใจต่อปัญหาสิ่งแวดล้อม แต่เมื่อได้รับการส่งเสริมจากพระสงฆ์
และการนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาปรับใช้ เช่น หลักศีลและวินัย รวมถึงการสร้างความรู้ความเข้าใจ
ผ่านการอบรม ทำให้ประชาชนเกิดจิตสำนึกใหม่ เห็นถึงผลกระทบของการทำลายธรรมชาติ และเริ่มหันมา
อนุรักษ์ป่าเพ่ือประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตน 

ผลดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ ภัทรพร สิริกาญจน์ (2535) ที่ชี้ให้เห็นว่าพระสงฆ์ผู้มีศีลและ
วินัยอย่างเคร่งครัดย่อมไม่ทำลายชีวิตหรือสิ่งแวดล้อม แต่กลับมีบทบาทสำคัญในการทะนุบำรุงสิ่งแวดล้อมให้
เจริญงอกงาม อีกทั้งยังตรงกับงานของ ณัฐนนท์ จิรกิจนิมิตร (2565) ที่เสนอว่าพระสงฆ์ในสังคมไทยมีส่วน
สำคัญในการแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อม โดยการบวชป่า การอนุรักษ์ป่าต้นน้ำ และการจัดทำป่าชุมชน ซึ่งช่วย
สร้างจิตสำนึกและขยายพ้ืนที่สีเขียวให้คงอยู่ นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ของ พระมหาวีระชัย นาม
แก้ว (2555) ที่ยืนยันว่าการนำหลักธรรมสิ่งแวดล้อมในพระไตรปิฎกมาประยุกต์ใช้ สามารถเปลี่ยนพฤติกรรม
และทัศนคติของชาวบ้านต่อการดูแลทรัพยากรธรรมชาติได้จริง 

ดังนั้น บทบาทของหอเจ้าปู่ตา พระสงฆ์ และชุมชนในการอนุรักษ์ป่าจึงมิได้เป็นเพียงพิธีกรรมทาง
ความเชื่อ แต่ยังเป็นกระบวนการบูรณาการศาสนา วัฒนธรรม และการจัดการสิ่งแวดล้อมท่ีช่วยสร้างพลังสังคม
เพ่ือความยั่งยืนทั้งด้านธรรมชาติและคุณค่าทางวัฒนธรรม (ภัทรพร สิริกาญจน, 2535) 

อภิปรายผลจากการวิจัยตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 การพัฒนากระบวนการมีส่วนร่วมในการ
อนุรักษ์ป่า ผลการวิจัยพบว่า การพัฒนากระบวนการอนุรักษ์ป่าผ่านหอเจ้าปู่ตาได้สะท้อนถึงความสัมพันธ์
ระหว่าง “ความเชื่อทางวัฒนธรรม” กับ “การอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม” โดยสามารถจัดกระบวนการออกเป็น 5 
ขั ้นตอนสำคัญ ได้แก่ 1) การศึกษาและวิเคราะห์ปัญหา 2) การร่วมวางแผน 3)การสร้างกิจกรรมและ
กระบวนการ 4) การปฏิบัติการร่วมกัน และ 5) การติดตามและประเมินผล กระบวนการนี้ไม่เพียงแต่สร้าง
ผลลัพธ์เชิงรูปธรรมด้านการอนุรักษ์ป่า แต่ยังเป็นพลังทางสังคมที่ช่วยสร้างความเข้มแข็งของเครือข่ายชุมชน 
รวมถึงการปลูกฝังคุณค่าด้านวัฒนธรรมและความกตัญญูต่อบรรพบุรุษ 

ทั้งนี้ เมื่อเปรียบเทียบกับสภาพจริงของชุมชนในอำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ พบว่าการบุกรุก
ป่าและการตัดไม้ส่งผลกระทบอย่างรุนแรง เช่น ความแห้งแล้ง น้ำท่วมในฤดูฝน และผลผลิตทางการเกษตร



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 335 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

ลดลง ซึ่งทำให้ชาวบ้านขาดรายได้ อย่างไรก็ตาม การน้อมนำหลักธรรมและคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนา
เข้ามาเชื ่อมโยงกับพิธีกรรม เช่น พิธีบวชต้นไม้ ทอดผ้าป่าพันธุ ์ไม้ และพิธีปลูกต้นไม้ ได้ทำให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงเชิงบวก โดยพระสงฆ์ทำหน้าที่เป็นผู้นำจิตวิญญาณ โน้มน้าวชาวบ้านให้เข้ามามีส่วนร่วม และ
ร่วมกันสร้างกิจกรรมที่ช่วยเพิ่มพ้ืนที่สีเขียวในชุมชน 

ผลลัพธ์ดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ และคณะ (2534) ที ่ชี ้ว่า 
พระพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญต่อการอนุรักษ์ป่าไม้ เนื่องจากป่าเป็นสถานที่สำคัญในการบำเพ็ญสมณธรรม
และเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตชาวพุทธ งานวิจัยดังกล่าวยังเสนอว่าการแสดงความเคารพและความกตัญญูต่อป่า
ไม้และต้นไม้ ถือเป็นการแสดงออกถึงความกตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธองค์เอง นอกจากนี้ ยังสอดคล้องกับ
การศึกษาของ สหัทยา ว ิเศษ และคณะ (2567) ที ่พบว่าการพัฒนากิจกรรมอนุรักษ์ว ัฒนธรรมและ
ทรัพยากรธรรมชาติสามารถประสบความสำเร็จได้ก็ต่อเมื่อมีการบูรณาการพลังจากทุกภาคส่วนในชุมชน ทั้ง
พระสงฆ์ โรงเรียน องค์กรท้องถิ่น และภาคประชาชน 

ดังนั้น จะเห็นได้ว่า “หอเจ้าปู่ตา” ไม่เพียงเป็นศูนย์รวมทางจิตวิญญาณของชุมชน แต่ยังทำหน้าที่
เป็นกลไกเชื่อมโยงความเชื่อท้องถิ่นกับการปกป้องสิ่งแวดล้อม โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้นำและเป็นแกนกลางในการ
ขับเคลื่อนให้เกิดกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชนอย่างเป็นระบบ กระบวนการนี้จึงเป็นแนวทางที่สะท้อนให้
เห็นว่า “ความเชื่อทางวัฒนธรรม” และ “หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา” สามารถพัฒนาเป็นกลยุทธ์การ
อนุรักษ์ป่าท่ีมีประสิทธิภาพและยั่งยืนได้ 

 

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 

การวิจัยเรื่อง หอเจ้าปู่ตา : การพัฒนากระบวนการการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ป่าของพระสงฆ์
และชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ได้ก่อให้เกิดองค์ความรู้ที่สำคัญใน 3 มิติหลัก ดังนี้ 

1. มิติความเชื่อและพิธีกรรม 
เชิงวัฒนธรรม ความเชื่อเรื่องผีปู่ตาเป็น “ทุนทางวัฒนธรรม” (Cultural Capital) ที่ชุมชนใช้สืบ

สานอัตลักษณ์และความผูกพันกับบรรพบุรุษ โดยการบูชาไม่ใช่เพียงศรัทธาเชิงศาสนา แต่เป็น “ภาษาสังคม” 
ที่ทุกคนเข้าใจร่วมกันว่าเป็นเครื่องมือเชื่อมโยงคนในชุมชนให้ทำกิจกรรมร่วมกัน 

เชิงจิตวิทยาสังคม พิธีกรรม เช่น การสะเดาะเคราะห์ ไม่เพียงเป็นการแก้เคล็ด แต่ยังทำให้
ครอบครัวรู้สึกว่ามี “พ้ืนที่ปลอดภัยทางจิตใจ” ลดความกังวลและเสริมพลังใจในการดำเนินชีวิต 

เชิงการเรียนรู้ ชุมชนบางส่วนที่ไม่เชื่อ (ตามกาลามสูตร) เมื่อได้เข้ามามีส่วนร่วมจริง พบว่าพิธีกรรม
มีคุณค่าเชิงสังคมและวัฒนธรรมมากกว่าที ่คาดไว้ สะท้อนถึงการเรียนรู ้แบบ “ปฏิบัติและประจักษ์” 
(Experiential Learning) 

หอเจ้าปู่ตาถูกตระหนักว่าเป็นศูนย์รวมจิตใจและกลไกทางสังคมของชุมชนอีสาน ความเชื่อเรื่อง “ผี
ปู่ตา” สะท้อนให้เห็นการผสมผสานระหว่างศรัทธาต่อบรรพบุรุษกับหลักธรรมทางพุทธศาสนา พิธีกรรมบูชา 
เช่น การเลี้ยงผีปู่ตาและการสะเดาะเคราะห์ ไม่เพียงสร้างความมั่นคงทางจิตใจและความสามัคคี หากยังทำ
หน้าที่เป็นระบบคุณค่าที่ควบคุมพฤติกรรมทางสังคม สอดคล้องกับหลักกรรมในพระพุทธศาสนาที่ชี้ให้เห็นผล
ของการกระทำ องค์ความรู้ส่วนนี้แสดงให้เห็นว่าความเชื่อพื้นบ้านสามารถพัฒนาเป็นทุนทางวัฒนธรรมเพื่อใช้
สร้างเสถียรภาพและความร่วมมือในสังคมได้ 

 
 
 
 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 336 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

2. มิติการอนุรักษ์ป่าโดยพระสงฆ์และชุมชน 

พระสงฆ์ในฐานะผู้นำจิตวิญญาณและสิ่งแวดล้อม จากเดิมที่พระสงฆ์มีบทบาทหลักทางศาสนา 
งานวิจัยนี้ชี ้ว่าพระสงฆ์สามารถ “ขยายบทบาท” ไปสู่การอนุรักษ์ป่า โดยใช้สถานะความศรัทธาเป็นตัว
ขับเคลื่อน เช่น พิธีบวชป่า หรือการใช้ป่าเป็นที่ปฏิบัติธรรม 

พลังบวร (บ้าน–วัด–โรงเรียน–รัฐ) งานวิจัยนี้สะท้อนว่า การอนุรักษ์ป่าจะยั่งยืนได้ต้องอาศัยความ
ร่วมมือจากทุกภาคส่วน พระสงฆ์เป็นตัวกลางที่เชื่อมโยงครอบครัว (บ้าน) การศึกษา (โรงเรียน) และนโยบาย/
ทรัพยากร (รัฐ) มารวมพลังกับชุมชน 

ผลเชิงสิ่งแวดล้อม พื้นที่รอบหอเจ้าปู่ตาถูกยกให้เป็นเขตศักดิ์สิทธิ์ ทำให้เกิด “เขตอนุรักษ์โดย
ธรรมชาติ” ที่ชาวบ้านช่วยกันปกป้องโดยไม่ต้องใช้กฎหมายบังคับ 

หอเจ้าปู่ตาทำหน้าที่เป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ห้ามบุกรุกหรือทำลาย ส่งผลให้ป่ารอบศาลเจ้าปู่ตาได้รับ
การคุ้มครองโดยธรรมชาติ บทบาทของพระสงฆ์มีความโดดเด่นในฐานะผู้นำจิตวิญญาณ ผู้เชื่อมโยงบ้าน วัด 
โรงเรียน และภาครัฐเข้าด้วยกัน ผ่านกิจกรรมบวชป่า การปลูกป่า และการใช้ป่าเป็นพื้นที่บำเพ็ญสมณธรรม ทำ
ให้เกิดการสร้างจิตสำนึกด้านสิ่งแวดล้อมในหมู่ชาวบ้าน และพัฒนาเป็นเครือข่ายอนุรักษ์ที่มีพลังและยั่งยืน 
องค์ความรู้ในมิตินี้ชี้ให้เห็นว่าการผนวกศาสนากับวัฒนธรรมสามารถเป็นกลไกที่มีประสิทธิภาพในการจัดการ
ทรัพยากรธรรมชาติ 

3. มิติการพัฒนากระบวนการมีส่วนร่วม 

5 ขั้นตอนที่เกิดขึ้น (ศึกษา–วางแผน–สร้างกิจกรรม–ปฏิบัติการ–ประเมินผล) ทำให้เห็นว่า งาน
อนุรักษ์ป่าไม่ได้เกิดขึ้นเพียงครั้งเดียว แต่เป็น “วงจรพัฒนา” ที่ต่อเนื่องและเรียนรู้ได้ตลอดเวลา (Learning 
Cycle) 

ผลที่ได้ : นอกจากจะได้พื้นที่ป่าที่เพิ่มขึ้น ยังได้ “ชุมชนที่มีพลัง” เพราะคนทุกกลุ่มได้มีส่วนร่วม 
ตั้งแต่เด็ก วัยทำงาน ผู้สูงอายุ ไปจนถึงหน่วยงานภายนอก 

การปลูกฝังคุณค่า : ชุมชนไม่ได้เพียงรักษาป่า แต่ยังได้เรียนรู้ว่าป่าคือรากฐานชีวิต เช่น ป่าให้
สมุนไพร ป่าเป็นที่พักใจ และป่าเป็นแหล่งวัฒนธรรม 

การวิจัยได้สร้างกระบวนการอนุรักษ์ป่าที่มีส่วนร่วมอย่างเป็นระบบ ประกอบด้วย 5 ขั้นตอน ได้แก่ 
การศึกษาและวิเคราะห์ปัญหา การร่วมวางแผน การสร้างกิจกรรม การปฏิบัติการ และการติดตามประเมินผล 
กระบวนการดังกล่าวสร้างผลลัพธ์เชิงรูปธรรม ได้แก่ การเพิ่มพื้นที่สีเขียว การเสริมสร้างเครือข่ายชุมชน และ
การปลูกฝังคุณค่าทางวัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม ความรู้ที่ได้ชี้ให้เห็นว่าการพัฒนาอย่างยั่งยืนจำเป็นต้องเริ่ม
จากกระบวนการที่เปิดโอกาสให้ทุกภาคส่วน โดยเฉพาะพระสงฆ์และประชาชน เข้ามามีบทบาทร่วมกันในการ
ดูแลทรัพยากร 

การอธิบายเชิงคุณค่า (ใน 4 มิติ) 
เศรษฐกิจ การอนุรักษ์ป่าผ่านพิธีกรรมและโครงการทำให้เกิดการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม–ศาสนา 

นำรายได้เสริมเข้าชุมชน 

สังคม ความสัมพันธ์ระหว่างพระ–โยม และคนในชุมชนแน่นแฟ้นขึ้น เกิดความสามัคคีและการ
เรียนรู้ร่วมกัน 

สิ่งแวดล้อม การปลูกป่า บวชป่า และฟ้ืนฟูพ้ืนที่สีเขียว สร้างระบบนิเวศท่ีสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 

วัฒนธรรม หอเจ้าปู่ตาเป็นศูนย์รวมพิธีกรรมและวัฒนธรรม ทำให้เกิดการสืบทอดประเพณี และ
การเรียนรู้ข้ามรุ่น 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 337 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

กล่าวโดยสรุป จากความเชื่อพิธีกรรมการบูชาปู่ตาของชุมชนตำบลหล่มเก่า ที่สืบทอดกันมาเป็น
เวลาช้านานตั้งแต่บรรพบุรุษ การศึกษาวิจัยเรื่อง หอเจ้าปู่ตา : การพัฒนากระบวนการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์
ป่าของพระสงฆ์และชุมชน อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ พบว่า หอเจ้าปู่ตาไม่เพียงเป็นศูนย์รวมจิตใจและ
คติความเชื่อดั้งเดิมของชุมชนอีสาน หากยังทำหน้าที่เป็นกลไกทางสังคมที่หล่อหลอมให้ชาวบ้านดำรงอยู่
ร่วมกันด้วยความศรัทธา ความกตัญญู และความสามัคคี พิธีกรรมบูชาปู่ตาที่สืบทอดต่อเนื่อง เช่น การเลี้ยงผีปู่
ตาและการสะเดาะเคราะห์ ช่วยสร้างความมั่นคงทางจิตใจและความสัมพันธ์ภายในชุมชน อีกทั้งยังสะท้อน
แนวคิดทางพุทธศาสนาที่เน้นผลแห่งการกระทำ ทำให้พิธีกรรมกลายเป็นเครื่องมือในการควบคุมพฤติกรรม
และสร้างกรอบคุณธรรมแก่สังคม 

ในด้านการอนุรักษ์ป่า งานวิจัยชี้ว่าพ้ืนที่รอบหอเจ้าปู่ตาถูกยกเป็นเขตศักดิ์สิทธิ์ที่ห้ามบุกรุกหรือตัด
ไม้ ส่งผลให้ป่าชุมชนได้รับการคุ้มครองอย่างเป็นธรรมชาติ ขณะเดียวกัน พระสงฆ์ได้ขยายบทบาทจากผู้นำทาง
ศาสนาไปสู่การเป็นผู้นำจิตวิญญาณด้านสิ่งแวดล้อม โดยดำเนินกิจกรรม เช่น การบวชป่า การปลูกป่า และการ
ใช้ป่าเป็นพื้นที่ปฏิบัติธรรม พร้อมทั้งเชื่อมโยงเครือข่ายความร่วมมือระหว่างบ้าน วัด โรงเรียน และภาครัฐ เพ่ือ
สร้างพลังสังคมในการปกปักรักษาทรัพยากรธรรมชาติ 

ส่วนกระบวนการมีส่วนร่วมที่พัฒนาขึ้น สามารถสรุปได้เป็น 5 ขั้นตอน ได้แก่ การศึกษาและ
วิเคราะห์ปัญหา การร่วมวางแผน การสร้างกิจกรรม การลงมือปฏิบัติ และการติดตามประเมินผล ซึ่งไม่เพียง
สร้างผลลัพธ์เชิงรูปธรรมด้านการเพิ่มพื้นที่สีเขียวและการฟื้นฟูระบบนิเวศ แต่ยังสร้างความเข้มแข็งของ
เครือข่ายชุมชน เสริมสร้างคุณค่าด้านวัฒนธรรม ความสามัคคี และจิตสำนึกต่อสิ่งแวดล้อม 

โดยภาพรวม งานวิจัยนี้สะท้อนว่า “หอเจ้าปู่ตา” เป็นกลไกสำคัญที่ผสานความเชื่อท้องถิ่นเข้ากับ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เพื่อขับเคลื่อนการอนุรักษ์ป่าอย่างมีส่วนร่วม เกิดเป็นต้นแบบของการพัฒนาที่
ยั่งยืนที่สอดประสานทั้งมิติศาสนา วัฒนธรรม สิ่งแวดล้อม และสังคมอย่างสมดุล 
 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1. บูรณาการความเชื่อท้องถิ่นกับนโยบายการอนุรักษ์ป่า 
หน่วยงานภาครัฐควรนำความเชื่อเรื่องหอเจ้าปู่ตาและพิธีกรรมดั้งเดิมมาผนวกเข้ากับแผนงานการ

อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติในระดับท้องถิ่น เพื่อใช้เป็นกลไกเชิงวัฒนธรรมที่เสริมสร้างความตระหนักรู้และ
จิตสำนึกในการอนุรักษ์ป่าอย่างยั่งยืน 

2. สนับสนุนบทบาทพระสงฆ์ในฐานะผู้นำจิตวิญญาณด้านสิ่งแวดล้อม 
ภาครัฐและองค์กรศาสนาควรจัดโครงการอบรมและสนับสนุนพระสงฆ์ให้มีองค์ความรู ้ด้าน

สิ่งแวดล้อมและการจัดการทรัพยากร เพื่อให้สามารถทำหน้าที่ขับเคลื่อนกิจกรรมอนุรักษ์ป่าควบคู่กับการเผย
แผ่หลักธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

3. สร้างเครือข่าย “พลังบวร” ระดับชุมชน 
ควรส่งเสริมการทำงานร่วมกันระหว่างบ้าน วัด โรงเรียน และองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น เพ่ือ

สร้างความเข้มแข็งในการดูแลรักษาป่า โดยจัดตั้งคณะกรรมการหรือคณะทำงานร่วมที่มีบทบาทในการกำหนด
แนวทางการอนุรักษ์และติดตามผลอย่างต่อเนื่อง 

4. พัฒนาเศรษฐกิจชุมชนควบคู่การอนุรักษ์ป่า 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 338 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

ภาครัฐควรสนับสนุนการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม โดยใช้หอเจ้าปู่ตาเป็นศูนย์กลาง
กิจกรรม เช่น การจัดงานบุญประเพณี การบวชป่าเชิงท่องเที่ยว และการจำหน่ายผลิตภัณฑ์ท้องถิ่น เพื่อสร้าง
รายได้และแรงจูงใจในการอนุรักษ์ป่า 

ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
1. ศึกษาการเปรียบเทียบหอเจ้าปู่ตาในพ้ืนที่ต่าง ๆ 
ควรมีการวิจัยเปรียบเทียบความเชื่อและพิธีกรรมหอเจ้าปู่ตาในจังหวัดอื่น ๆ ของภาคอีสาน เพ่ือ

วิเคราะห์รูปแบบการมีส่วนร่วมของชุมชนที่แตกต่าง และสร้างองค์ความรู้เชิงเปรียบเทียบในมิติวัฒนธรรมและ
สิ่งแวดล้อม 

2. การวิจัยเชิงปริมาณเก่ียวกับผลกระทบทางเศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อม 
ควรเก็บข้อมูลเชิงปริมาณ เช่น การเพิ ่มขึ ้นของพื ้นที ่สีเขียว รายได้จากการท่องเที ่ยว และ

ผลกระทบด้านสิ่งแวดล้อม เพ่ือยืนยันผลการวิจัยเชิงคุณภาพและสร้างฐานข้อมูลเชิงประจักษ์ท่ีชัดเจนยิ่งขึ้น 
3. ศึกษาบทบาทคนรุ่นใหม่ในการสืบทอดความเชื่อและการอนุรักษ์ 
ควรมีการศึกษาเพ่ิมเติมเกี่ยวกับการมีส่วนร่วมของเยาวชนในการสืบทอดพิธีกรรมหอเจ้าปู่ตา และ

การใช้เทคโนโลยีสื่อสารสมัยใหม่ในการสร้างเครือข่ายอนุรักษ์ป่า 
4. พัฒนากรอบแนวคิดเชิงบูรณาการระหว่างศาสนา วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม 
งานวิจัยในอนาคตควรเน้นการสร้าง framework หรือ model ที่ชัดเจนในการบูรณาการความ

เชื่อท้องถิ่น หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และแนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืน เพ่ือนำไปใช้เป็นต้นแบบการพัฒนา
ชุมชนในพ้ืนที่อ่ืน 
 

บรรณานุกรม 
ประมวล พิมเสน. (2540). ของดีอีสาน. ขอนแก่น: สภาวัฒนธรรมจังหวัดขอนแก่น สำนักงานศึกษาธิการ

จังหวัดขอนแก่น.  
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ). (2535). พระสงฆ์กับการอนุรักษ์ป่า. นิตยสารเสขิยธรรม. 9(2), 

18. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2537) คนไทยกับป่า. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
แสง จันทร์งาม. (2544). พุทธศาสนวิทยา. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: บริษัท สร้างสรรค์บุ๊คจำกัด. 
ภัทรพร สิริกาญจน. (2535). หน้าที่ของพระสงฆ์ตามพุทธบัญญัติ : แนวคิดและบทบาทของพระคำเขียน  

สุวณฺโณ ในการพัฒนาชุมชน. (รายงานการวิจัย). สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
ณัฐนนท์ จิรกิจนิมิตร. (2565). บทบาทพระสงฆ์กับการมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้และสัตว์ป่า. 

วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง, 11(1), 248–252. 
พระมหาวีรชัย นามแก้ว. (2555). วัดกับการจัดการสิ ่งแวดล้อม : วัดป่ายาง ม.4 ต.ท่างิ ้ว อ.เมืองฯ จ.

นครศรีธรรมราช . (วิทยานิพนธ์วิทยาศาสตร์มหาบัณฑิต สาขาวิชาการจัดการสิ ่งแวดล้อม). 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 

พระอริยานุวัตร เขมจารีเถระ. (2536). วัฒนธรรมพื้นบ้านคติความเชื่อ. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระธีรพงศ์ ธีรปญฺโญ, จรัส ลีกา, พระมหาประทีป อภิวฑฺฒโน และพระมหาจิณกมล อภิรตโน. (2564). การ
รักษาป่าชุมชนด้วยแนวคิดผี พราหมณ์ พุทธ. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น, 8(4), 108–
118. 



        วารสาร มจร การพัฒนาสังคม                 - 339 -                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2568 

ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ และคณะ. (2534). พระพุทธศาสนาเพื่อการอนุรักษ์ธรรมชาติ. กรุงเทพมหานคร: 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สหัทยา วิเศษ, ชูชาติ สุทธะ และสมจันทร์ ศรีปรัชยานนท์. (2567). การอนุรักษ์และสืบสานมรดกภูมิปัญญา
ทางวัฒนธรรม: กรณีศึกษาประเพณีฟังธรรมขอฝน จังหวัดเชียงราย. วารสารวิทยาลัยสงฆ์นคร
ลำปาง, 13(1), 85–101. 

UNESCO. (2003 ) .  Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Paris: 
UNESCO. 

 


