
 

 

“มโนราห์”บนฐานการจัดการวัฒนธรรมร่วม: โนราเตมิ เมืองตรัง* 
“MANORA” ON THE BASE MANAGEMENT OF COLLECTIVE CULTURE: 

 NORA TEIM MUANG TRANG 
 

วงษ์สิริ เรืองศรี 
Wongsiri Rueangsri 

มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี 
Suratthani Rajabhat University, Thailand 

E-mail: pinky_sa@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  บทความนี้เป็นการนำเสนอเกียรติประวัติของ “ศิลปะการแห่งโนรา” และ “ความเป็น
โนราภาคใต้” ที่แสดงถึงภูมิปัญญาชาวบ้านอันทรงล้วนมีคุณค่า ถูกสร้างขึ้นเป็นนวัตกรรมหรือ
ประดิษฐการใหม่ที่ก่อเกิดบนบริบทของพื้นที่ ชุมชน และกาลเวลาที่มีการปรับเปลี่ยนและ      
ขัดเกลาให้พลวัตคู่ขนานกับความเปลี่ยนแปลงของสังคมเกิดการตกผลึก เป็นวัฒนธรรมและ      
ภูมิปัญญา “โนราเติม” ปราชญ์ชาวบ้านและศิลปินพื้นบ้านที่ถ่ายทอดและสืบสานภูมิปัญญา 
โดยแสดงให้เห็นถึงกระบวนการสืบสานวัฒนธรรมท้องถิ ่นอย่างต่อเนื ่อง กระทั ่งมีการ
ปรับเปลี่ยนรูปแบบโดยพัฒนาโนราสู่สากลนำนวนิยายและดนตรีร่วมสมัยมาใช้ในการแสดง  
เป็นเอกลักษณ์และมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตที่ได้ซึมซับเข้าในสายเลือด เปรียบเสมือนเป็นชีวิต      
จิตวิญญาณของชาวใต้มาแต่ครั้นโบราณว่า “มาแต่ตรัง ไม่หนังก็โนราห์” เปรียบถึงคนพ้ืนเมือง
ว่ามีความสามารถด้านศิลปะการแสดงของถิ่น โนราเป็นศาสตร์วิชาความรู้ทีพิ่เศษ เป็นแนวทาง
แก่ชีวทัศน์ เป็นคุณสมบัติติดตัวคู่คนพ้ืนเมือง ซ่ึงคนปักษ์ใต้ทั่วไปอาจจะร้องเล่นไม่เป็น แต่ก็จะ
มีความรู้ฝังอยู่ในตนที่สามารถเข้าถึงได้อย่างซาบซึ้งตรึงใจมิรู้ลืม เพราะหนังตะลุงและมโนราห์
เป็นผู้ให้ทั้ง “ปัญญาและอารมณ์” เป็นมหรสพวัฒนธรรมประจำถิ่นที่ให้ความบันเทิง เป็นสื่อที่
ให้สารัตถะเข้าถึงในดวงใจ และยังเป็นพลวัตที่ขับเคลื่อนการสร้างพลังศรัทธาให้เป็นเอกลักษณ์
ของชาวใต้ ดังนั้น การจัดการวัฒนธรรมร่วม เป็นกระบวนการสืบสานความรู้ทางวัฒนธรรมทั้ง
ศาสตร์และศิลป์เชื่อมโยงกับการอยู่ร่วมกันในสังคม “พหุวัฒนธรรม” ที่หล่อหลอม ปลูกฝัง 
และตระหนักถึงคุณค่า ปกป้อง รักษา พัฒนา และสร้างความนิยมสืบเนื่องอย่างยั่งยืน  
คำสำคัญ: มโนราห์, โนรา, การจัดการวัฒนธรรมร่วม, โนราเติม, เมืองตรัง 
 

 
*

 Received 22 November 2020; Revised 17 December 2020; Accepted 22  December 2020 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 13 
  

 

Abstract 
  This article was presentation about history of “The Art of Nora” and 
“Southern Nora” showed valuable folk wisdom that primary to innovation or 
new actions that are created in the context of the area. The community and 
period of time were changed and refined parallel dynamics. The society was 
changed so affected to culture profound and wisdom of “Nora Teim” was local 
philosopher and local artist pass on knowledge by local culture animation have 
longevity. Changing Nora model development to international by using novel and 
modern musical for the show. The unique and influences the way of life that has 
absorbed into the blood. It is like the spiritual life of the southern people since 
ancient times that "came from Trang, nor the movie nor Nora" was compared to 
the local people as having the talent of the local performing arts. Nora is a special 
science of knowledge. As a guide to the life. It is an inherent feature of native 
people. Which people in the southern general may not sing and play, but there 
will be knowledge embedded in oneself that is accessible to the heart that will 
never forget. Because Nang Talung and Manohra gave both " Intelligence and 
emotion" It is a local cultural entertainment that provides entertainment, Is a 
medium that gives the essence in the heart, It is also the dynamic that drives the 
creation of faith to be unique to the people of the South. Therefore, the 
management of shared culture. It is a process of inheriting cultural knowledge, 
both science and art, linked to coexistence in society. "Multicultural" that fosters 
and recognizes values, protects, maintains, develops and creates sustainable 
popularity. 
Keywords: Manora, Nora, Cultural Management, Nora Toem, Trang 
 
บทนำ 
  สังคมไทยมีวิถีชีวิตอยู่กันอย่างเรียบง่าย มีประเพณีและศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว
จิตใจ สังคมไทยเป็นสังคมเกษตรกรรมมาก่อน ความผูกพันของจิตใจจึงอยู่ที่ธรรมชาติแม่น้ำ
และพื้นดิน สิ ่งหล่อหลอมเหล่านี ้จึงเกิดบูรณาการเป็นความคิด  ความเชื ่อและประเพณี             
ในท้องถิ่นแล้วถ่ายทอดเป็นวัฒนธรรมไทยอย่างงดงาม ที่สำคัญวัฒนธรรมช่วยส่งต่อคุณค่า
ความหมายของสิ่งอันเป็นที่ยอมรับในสังคมหนึ่ง ๆ ให้คนในสังคมนั้นได้รับรู้แล้วขยายไป         
ในขอบเขตที่กว้างขึ้น ซึ่งส่วนใหญ่การสื่อสารทางวัฒนธรรมนั้นกระทำโดยผ่านสัญลักษณ์ และ

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%9E%E0%B8%93%E0%B8%B5
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2


Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
14 
 

 

สัญลักษณ์นี ้คือ ผลงานของมนุษย์นั้นเองที่เรียกว่า “ศิลปะไทย” (ศิลปะไทย, 2563) โดยเฉพาะ
สังคมชนบทที่มีความมั่นคงและความเชื่อมั่นในตนเองมีน้อยลงทุกที ชนบทต้องพึ่งเมืองในทุก
ด้านการสร้างความงอกงามแก่ชีวิตจึงขาดการเลือกสรรอย่างมีปัญญาและขาดความเป็นอิสระ 
เพราะว่าชาวชนบทรู ้จักตนเองและสภาพแวดล้อมน้อยลง  ทางหนึ่งที ่จะช่วยให้ชนบทมี
ความหมายต่อการที่จะเผชิญปัญหาและแก้ปัญหาให้แก่ตนเองได้ก็คือ  การให้ความสำคัญต่อ
การศึกษาท้องถิ่นเพื่อที่จะช่วยให้เกิดการเรียนรู้ถึงช่องทางเลือกหลาย ๆ อย่างที่บรรพบุรุษได้
เคยเผชิญ รู้ถึงสภาวะการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นและมีผลกระทบต่อท้องถิ่น ตลอดจนสำนึกถึง
ศักยภาพของตนเองในการเผชิญกับความเปลี่ยนแปลง เพ่ือที่จะสามารถตัดสินใจกระทำหรืองด
เว้นการกระทำอย่างมีสติรอบรู้  
  สังคมไทยมีการประกอบประเพณี ศิลปวัฒนธรรม และพิธีกรรมตามคติความเชื่อ
ด้ังเดิมที ่ได้ถือปฏิบัติสืบต่อกันมาจากบรรพบุรุษอย่างต่อเนื ่อง  ประเพณี ศิลปวัฒนธรรม 
พิธีกรรมต่าง ๆ ที่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมตกทอดมาจนถึงปัจจุบันนั้นส่วนใหญ่เป็นประเพณี   
(พิทยา บุษรารัตน์ และเบ็ญจวรรณ บัวขวัญ , 2559)พิธีกรรมที่มีความเกี่ยวข้องกับความเชื่อ
ในทางศาสนาและความเชื่อในอำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เชื่อว่า มีอยู่เหนือธรรมชาติการประกอบ
พิธีกรรมเป็นการถ่ายทอดความรู้ และประสบการณ์การของคนรุ่นก่อน ๆ ให้แก่เพื่อนมนุษย์
และคนรุ่นต่อมา โดยได้มีการหาวิธีการที่คิดว่าเหมาะสมที่สุดที่จะสื่อการประกอบประเพณี  
พิธีกรรมตามความเชื่อของชาวไทย มีปรากฏอยู่ในช่วงระยะเวลาต่าง ๆ กันในรอบปีและ
ชาวบ้านในแต่ละชุมชนก็ได้ถือปฏิบัติซ้ำ ๆ กันเมื่อถึงช่วงเวลาที่เคยประกอบพิธีกรรมในรอบปี 
ที ่ผ่าน ๆ มา เช่น ประเพณีไหลเรือไฟ ที่จังหวัดนครพนม และประเพณีชักพระที่จังหวัด          
สุราษฎร์ธานี เป็นต้น วัฒนธรรมเป็นส่วนสำคัญในการหล่อหลอมพฤติกรรมของประชาชน     
ในประเทศต่าง ๆ ให้เป็นรูปแบบที่มีบรรทัดฐานเดียวกัน การยึดมั่นในวัฒนธรรมของประชาชน
ในประเทศต ่าง ๆ มีความแตกต ่างก ัน  เน ื ่องจากบร ิบทที ่แตกต ่างก ัน  เช ่น  ศาสนา 
ขนบธรรมเนียมประเพณี ทัศนคติ และพฤติกรรมที่แสดงออก วัฒนธรรมเป็นเรื่องละเอียดอ่อน
เป็นตัวกำหนดคุณค่าต่าง ๆ ในจิตใจมนุษย์ การได้ศึกษาวัฒนธรรมของชาติอื ่น ๆ ทำให้ลด
ปัญหาที่เกิดขึ้นจากความแตกต่างทำให้มีความเข้าใจและสามารถปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรม  
ของชนชาติต่าง ๆ ได ้ง่ายขึ้น (สุนทรียา ไชยปัญหา และอุรารักษ์ ศรีประเสริฐ, 2559) 
  “โนรา” เป็นวัฒนธรรมการแสดงของท้องถิ่นภาคใต้ อันเป็นศิลปะการร่ายรำที่เป็น
มาตรฐานขั้นสูงนั้น ในช่วง 40 ปีที่ผ่านมา ได้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างมากมายในทุกด้าน
มรดกทางวัฒนธรรมโนรา ซึ่งเป็นเรื่องของความสำนึกในรากเหง้าของตนเอง ความภาคภูมิใจ    
ในคุณค่าและความสามารถในการปรับเปลี่ยนให้เข้ากับสภาพที่เป็นจริงของชีวิตในปัจจุบัน     
โดยไม่ทำให้สูญเสียคุณค่า ความหมายและความสำคัญดั ้งเดิมไปนั ้นเกือบจะกล่าวได้ว่า         
เกิดความสับสนบางครั้งทั้งศิลปินและผู้ชมไม่สามารถจะแยกจากกันได้ระหว่างคุณค่าที่ควร



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 15 
  

 

รักษาและคุณค่าที่ควรปรับเปลี่ยนหรือปล่อยทิ้งไป การที่จะสามารถเข้าใจและรู้ซึ้งถึงคุณค่า
และมรดกทางวัฒนธรรมโนราคงไม่มีอะไรดีไปกว่าการศึกษาให้รู้ถึงอดีต  ปัจจุบัน และการได้
สัมผัสสัมพันธ์หรือมีส่วนร่วมกับประสบการณ์ ซึ ่งส่วนหนึ่งยังคงสืบทอดเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมอยู่ในปัจจุบัน การศึกษาเรียนรู้อดีต ปัจจุบันและสัมผัสประสบการณ์ชีวิตดังกล่าว
ไม่ใช่เป็นการทวนกระแสสังคมที่เคลื่อนเปลี่ยนในบริบทใหม่ แต่เป็นการเรียนรู้เพื่อการผลิตซ้ำ
ให้ศิลปวัฒนธรรมโนราสามารถดำรงอยู่ท่ามกลางกระแสของการเปลี่ยนแปลงที่รับมาจาก
ภายนอก ซึ ่งไม่ได้มีคุณค่าต่อการสร้างสรรค์ไปสู ่การพัฒนาเพื ่อความอยู ่รอดที ่แท้จริง
ภาพลักษณ์ของโนราภาคใต้ของประเทศ โนราได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางว่าเป็นนาฏศิลป์
ที่เป็นตัวแทนของชาวภาคใต้ ซึ่งมีลีลาและคีตลักษณ์บอกถึงความแข็งกร้าว บึกบึน ฉับไวและ
เด็ดขาด เป็นกิจกรรมทางวัฒนธรรมที่เก่าแก่ เป็นการสื ่อสารที ่ใช้ร่างกายเป็นเครื ่องมือ         
และใช้การเคลื ่อนไหวอันเป็นไปอย่างมีจังหวะ  โดยมีความสัมพันธ์ระหว่างความคิดและ          
จ ิตว ิญญาณของผู ้แสดง ซึ ่งเมื ่อผสมผสานกับลีลาดนตรีที ่ประโคมควบคู ่ก ับลีลาท่ารำ            
และบทร้องแล้ว จะบอกถึงความหนักแน่น เฉียบขาด ฉับพลัน และอึกทึกเร้ าใจเป็นอย่างยิ่ง 

(ชวน เพชรแก้ว, 2559)  
  ดังนั้น โนราจึงถือเป็นทุนทางสังคมของชุมชนที่มีความเชื่อ ความศรัทธา ค่านิยม
เชื่อมโยงผูกสายสัมพันธ์คนที่นับถือโนราเข้าด้วยกันให้เกิดความคิด ความผูกพัน ความเข้าใจ 
ความรัก ความศรัทธา ที่ถูกบ่มเพาะโดยไม่รู ้สึกตัวจนฝงรากลึกที่สื ่อไปกลายเป็นพิธีกรรม     
เห็นได้ว่า ศิลปินได้ใช้การแสดงโนราเป็นเครื่องแสดงปฏิกิริยาตอบสนองต่อความต้องการของ
สังคมและต่อปัญหาสังคม โนราจึงอาจนับได้ว่าเป็นส่วนประกอบหนึ่งของประวัติศาสตร์สังคม 
การอนุรักษ์โนราจึงมีความสำคัญและมีคุณค่าอย่างยิ่ง (ชวน เพชรแก้ว, 2559) ในบทความนี้
ผู้เขียนได้รวบรวมและเรียบเรียงเรื่องราวเกี่ยวกับมโนราห์ในหลายมุมมอง ได้แก่  “ศิลปะการ
แห่งโนราห์” จิตวิญญาณของชาวใต้ ต่อลมหายใจ“มโนราห์เมืองตรัง” กับศิลปะการแสดง       
ที ่กำลังเลือนหายไป “โนราเติม เมืองตรัง” และ “มโนรา” บนฐานการจัดการวัฒนธรรม
ร่วม: โนราเติม เมืองตรัง และผู้เขียนได้รวบรวมคัดสรรเรื่องชีวิตและผลงานของโนรา “โนรา
เติม เมืองตรัง”มาถ่ายทอดคุณค่าด้านการสืบสานภูมิปัญญาชาวบ้านและศิลปินพื้นบ้านเป็น
ปัจจัยให้นักคติชนวิทยา นักวัฒนธรรมศึกษาเข้าถึงข้อมูล และเห็นถึงกระบวนการสืบสาน
วัฒนธรรมร่วมให้ยืนยาว“ศิลปะการแห่งโนรา” และ “ความเป็นโนราภาคใต้” ให้ทราบถึง
ข้อมูลที่มาอย่างชัดเจน 
 
“ศิลปะการแห่งโนราห์” จิตวิญญาณของชาวใต้ 
  เอกลักษณ์ของชาวใต้ที่น่าภาคภูมิใจอย่างหนึ่ง  นั้นคือ มโนราห์ หรือโนราห์ ซึ่งเป็น
ศิลปะการร้องและการรำชั้นสูง ทั้งนี้มีคนกล่าวกันว่าต้นกำเนิดนั้นคือ  อินเดียกว่า 400 ปี         



Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
16 
 

 

ที่ผ่านมา โดยวัตถุประสงค์ก็เพื่อบูชามหาเทพทั้งสาม คือ พระอิศวร พระพรหม และพระ
นารายณ์   ซึ่งในบทร้องของมโนราห์ปัจจุบันก็ยังคงมีเนื้อหาดังกล่าวเจือปนอยู่ แม้จะมีการ
ดัดแปลงแก้ไขใส่เนื้อหาทางด้านพุทธศาสนาและความเชื่อดั้งเดิม  คือ การนับถือบรรพบุรุษ 
และตามอิทธิพลของศาสนาที่มีต่อท้องถิ่น ความเป็นศิลปะชั้นสูงของมโนราห์นั้นสามารถดูได้
จากงานครอบครูโขนละครและดนตรีไทยที่เป็นมรดกของชาติและเป็นที่ยอมรับว่างดงาม      
และสูงส่ง บนปรัมพิธีจะมีเศียรเก้าเศียรซึ่งเศียรที่เก้านั้นก็คือ เทริด มโนราห์  (คล้ายมงกุฎ)      
อีกทั้ง มโนราห์ยังเป็นศาสตร์ที่รวบรวมเอาศิลป์แขนงอื่นมาเกี่ยวข้องอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้  เช่น 
งานช่างไม้ ช่างก่อสร้าง ช่างปักเย็บ เป็นต้น โนรา หรือมโนห์รา (เขียนเป็น มโนรา หรือ
มโนราห์) เป็นการละเล่นพื้นเมืองที่สืบทอดกันมานานและนิยมกันอย่างแพร่หลายในภาคใต้ 
เป็นการละเล่นที่มีทั้งการร้อง การรำ บางส่วนเล่นเป็นเรื่อง และบางโอกาสแสดงตามคติความ
เชื่อที่เป็นพิธีกรรมโนรา เมื่อสมัยกรุงศรีอยุธยามีการนำเอาเรื่องพระสุธน-มโนราห์ มาแสดง   
เป็นละครชาตรี จึงมีคำเรียกว่า มโนราห์ ส่วนกำเนิดของโนรานั้น สันนิษฐานกันว่าได้รับอิทธิพล
จากการร่ายรำของอินเดียโบราณก่อนสมัยศรีวิชัยที่มาจากพ่อค้าชาวอินเดีย สังเกตได้จาก
เครื่องดนตรีที่เรียกว่า เบญจสังคีต ซึ่งประกอบโหม่งฉิ่ง ทับ กลอง ปี่ใน ซึ่งเป็นเครื่องดนตรี
โนรา และท่ารำของโนรา อีกหลายท่าที่ละม้ายคล้ายคลึงกับการร่ายรำของทางอินเดีย และเริ่ม
มีโนราเป็นกิจลักษณะขึ้นเมื่อประมาณปีพุทธศักราชที่ 1820 ซึ่งตรงกับสมัยสุโขทัยตอนต้น    
เชื่อกันว่าโนราเกิดขึ้นครั้งแรกที่หัวเมืองพัทลุง ปัจจุบัน คือ ตำบลบางแก้ว จังหวัดพัทลุง 
(สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดพัทลุง, 2563)    ดังภาพที่ 1 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
ภาพที่ 1 ท่ารำมโนราห์  

 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 17 
  

 

คนใต้มีรากของวัฒนธรรมท้องถิ่นอยู่ในตัว ในสายเลือด ต่อให้ใครคนนั้นอาจจะอิน
ดนตรีตะวันตกเป็นชีวิตจิตใจ หรือนิยมชมชอบอุตสาหกรรมบันเทิงจากญี่ปุ่นเกาหลี  หรืออื่นใด
ก็ตาม คนใต้ก็ยังมีคำว่ามโนราห์ในสายเลือดเสมอจากการฟัง การเล่า และการดูตั้งแต่เด็ก ๆ    
ที่พ่อแม่คอยพูดชื ่นชมศิลปะการแสดงนี้ให้ฟังซ้ำแล้วซ้ำเล่าตั้งแต่ วัยเด็ก จนกระทั่งโตมา          
ก็ได้สัมผัสด้วยตนเองทำให้มโนราห์ที่ตกผลึกและบ่มเพาะตั้งแต่วัยเยาว์นั ้นถูกฝังรากแน่น        
ลงในความทรงจำที่ไม่รู้ลืม จากคำว่าวัฒนธรรมมันจับต้องยาก พูดยาก บางคนอาจจะมองว่า 
คร่ำครึ โบราณ แต่สิ ่งสำคัญของวัฒนธรรมนั ้นจะก่อเป็นรูปร่างขึ ้นมาให้ส ัมผั สได้จริง             
ควรสอดแทรก “ราก” ของวัฒนธรรมรวมถึงศิลปะเอาไว้อย่างหนาแน่น เพราะสิ่งเหล่านี้จะเป็น
เกราะป้องกันในตัวของแต่ละคนบ่มบอกถึงความเป็นมนุษย์ที่มีอัตลักษณ์ที่แสดงออกมาใหเ้ห็น
ถึงเผ่าพันธุ์ พวกพ้องเดียวกันสายใยความผูกพันบิ่งบังเกิด และกลมเกลียวมากขึ้นมากกว่า      
คนทั่วไปที่ไม่พยายามสร้างวัฒนธรรมเป็นของตนเอง กาลเวลาที่นำพาความเปลี่ยนแปลงไป
เรื่อย ๆ ยังไม่มีอะไรสามารถทำลายความเป็นลูกหลานโนราได้ เพราะสิ่ง เหล่านี้เป็นรากมัน
ยังคงอยู่ หรือเรียกว่า “จิตวิญญาณ” ไปเสียแล้ว ตามสถานการณ์ในปัจจุบันศิลปะการแสดง
เหล่านี้ต้องเปลี่ยนตามผู้บริโภคบ้าง ต้องรับวัฒนธรรมใหม่ ๆ เข้ามาบ้างล้วนเป็นเรื่องธรรมชาติ             
ในครอบครัวที่เป็นสายเลือดมโนราห์จะต้องมีการส่งต่อสืบทอดศิลปะการรำมโนราห์มายังรุ่นลูก
รุ่นหลานถึงแม้ว่ายุคสมัยจะเปลี่ยนไป แต่เชื่อว่าโนราจะยังคงความเข้มขลังไว้ตามเอกลักษณ์
ตามโบราณที่ยึดถือต่อ ๆ กันมา และสามารถดำรงอยู่ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงได้อย่างสง่า
งาม สุดปลายทางของผู้สืบทอดคือ อยากเห็นศิลปะมโนราห์ยังคงอยู่ตลอดไป มีการสืบทอด
วัฒนธรรมที่ล้ำค่าเหล่านี้ มิให้สูญหายตามตามปราชญ์ผู้นั้น (ชุรีพร จ่าสอน, 2563) 
   มโนราห์ เป็นศิลปะการแสดงที่ถ่ายทอดทั้งเพื่อความบันเทิงและการรำในพิธีกรรม 
คุณค่าของโนรา นอกจากเครื่องแต่งกายที่มีความเป็นเอกลักษณ์  และมนต์เสน่ห์แห่งท่ารำ       
สีสันต์ของชุด รวมกับการมีเชื ้อสายโนราห์จะได้รู ้ว่าสิ่งที่บรรพบุรุษสร้างมาให้นั้นมีค่ามาก
เพียงใด ล้ำค่าแค่ไหน สง่าและงดงามอย่างไร หากปล่อยปละละเลยสิ่งสวยงามเหล่านี้ ก็จะ
หายไปจากสายตา และความทรงจำ ดังนั้น การส่งไม้ต่อเป็นสิ่งที่สำคัญที่สุดในการสืบสานการ
แสดงมโนราห์จากรุ่นสู่รุ่นต่อไป เห็นได้ว่า โนรามิได้เป็นเพียงการแสดงแต่เป็นการแสดงถึง
สัญลักษณ์ หรือเป็นสื่อกลางระหว่างครูหมอโนรากับเจ้าของบ้านหรือลูกหลานที่มีเชื้อสายโนรา
เท่านั้น แต่เชื่อว่า ครูหมอโนราเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำบ้าน เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ เป็นที่พ่ึง   
เป็นศูนย์กลางในการรวมพลังของผู้คนที่เกิดสำนึกร่วมของความเป็นพวกเดียวกัน เรียกได้ว่า    
ครูหมอโนราเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีอิทธิพลต่อความเชื่อ ความศรัทธา เกี่ยวพันกับวิถีชีวิตตั้งแต่เกิด
จนตาย ด้วยเหตุนี้ โนราจึงเป็นศิลปะการแสดงของชาวภาคใต้ที่ยังคงครองความนิยมท่ามกลาง
กระแสการเปลี่ยนแปลงในโลกปัจจุบันได้ดีตามสมควร  
 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
18 
 

 

ต่อลมหายใจ “มโนราห์เมืองตรัง” กับศิลปะการแสดงที่เลือนหายไป 
โนรา เป็นการร่ายรำตามแบบฉบับของชาวปักษ์ใต้ มีการขับร้องประกอบดนตรี ได้แก่ 

กลอง ทับ โหม่ง ฉิ่ง ปี่ และแตระ ซึ่งเป็นต้นฉบับในการเล่นละครชาตรีมาแต่สมัยอยุธยาจนถึง
สมัยรัตนโกสินทร์ มีผู้รู้บางคนกล่าวว่าการรำโนราน่าจะเป็นวัฒนธรรมของอินเดียมาแต่เดิม 
แล้วแพร่หลายเข้าสู่ชวา มลายู ในช่วงที่อาณาจักรศรีวิชัยกำลังรุ่งเรือง ถ้าพิจารณาดูท่ารำ
แม่บทของโนราชาตรี จะเห็นได้ว่าหลายท่าคล้ายกับ “ท่ากรณะ” ในคัมภีร์ภรตนาฏยศาสตร์
และคล้ายกันมากกับท่ารำในแผ่นศิลาจำหลักท่ีบุโรพุธโธ ในเกาะชวาภาคกลาง ดังภาพที่ 2  

 

 
 

ภาพที่ 2 ท่ารำมโนราห์ 12 ท่า 
 

  นอกจากนั้น วิธีการเล่นของหุ่นละครชาตรี ยังคล้ายคลึงกับละครประเภทหนึ่งของ
อินเดีย ซึ่งเล่นอยู่ตามแคว้นเบงกอลในสมัยโบราณที่เรียกว่า “ยาตรา” ก็ได้ จากหลักฐานนี้
พอจะยืนยันได้ว่า โนรา เป็นอารยธรรมของอินเดียภาคใต้ที่เข้ามาทางแหลมมลายูและภาคใต้
ของไทย ธรรมเนียมนิยมในการแสดงโนรา ก่อนออกจากบ้านก็จะมีการ “ยกเครื ่อง” คือ        
ตีเครื่องทุกชนิด แล้วออกเดินทาง เมื่อไปถึงบ้านเจ้าของงานจะตีกลองเป็นสัญญาณ เจ้าของ
งานจะเอาขันหมาก ซึ่งมีหมาก 3 คำ พลู 3 คำ หรือ 9 คำ มารับ เมื่อคณะโนราขึ้นไปบนโรง
แล้ว ก็จะตีเครื่องดนตรีอีกครั้งหนึ่ง เพื่อบอกผู้ชมใกล้ไกล เรียกว่า “ตั้งเครื่อง” ก่อนการแสดง
จะมีการ “เบิกโรง” แล้วจึงลงโรงหรือโหมโรง และเชิญครู หรือกาศครู จากนั ้นตัวแสดง          
แต่ละตัวจะออกมาร่ายรำ ทำบท แล้วจึงแสดงเรื่องส่วนเรื่องที่โนราใช้แสดงแต่เดิมนิยมแสดง
เรื่อง พระสุธนนางมโนราห์ แต่ปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงเป็นนิยายประโลมโลก บางคณะก็จะมี
ดนตรีลูกทุ่งผสมผสานเข้าไปด้วย (สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดพัทลุง, 2563)  



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 19 
  

 

  ศาสตร์และศิลป์แห่งโนรา “โนรา” ศิลปะที่เปรียบเสมือนลมหายใจของคนภาคใต้    
เป็นพื้นที่แห่งศาสตร์และศิลป์ของโนราซึ่งฉายอัตลักษณ์ความยิ่งใหญ่ไว้ให้รุ ่นลูก รุ่นหลาน     
สืบสานมาจนถึงปัจจุบันที ่ได้สัมผัสถึงความสวยงาม เรื ่องราว และรายละเอียดที ่ยิ ่งใหญ่         
ที่ผสมกับเป็นศิลปะที่ควรค่าแก่การอนุรักษ์ไว้การได้แสดงฝีไม้ลายมือให้ประชาชนได้เห็น      
และได้ซึมซับ “ความรัก” ในรากเหง้าของตนเอง วิถีแห่ง “โนรา” คุณสมบัติของผู้ร่ายรำโนรา
ต้องมีความชื่นชอบ กตัญญูกตเวทีต่อครูบาอาจารย์ ขยันฝึกฝน ศึกษาหาความรู้ และรู้จัก
วิทยาการถ่ายทอดให้ผู้อื่นได้ โนรานั้นจะสามารถดำเนินแห่งวิถีโนราต่อไปได้ สำคัญที่สุดอยู่ที่ 
“ครูโนรา” ที่ต้องมีใจรัก รักในการถ่ายทอด รักในท่ารำ และรักที่จะเป็นโนรา ซึ่งครู “ โนรา” 
จิตวิญญาณลมหายใจครูที่ถูกส่งต่อมาต่อลูกศิษย์เพื่อให้ศิลปะนี้ยังคงอยู่ต่อไป ครูมิใช่แค่สอน 
มิใช่แค่ร่ายรำ แต่ต้องสอนท่าร่ายรำให้เข้ากับจิตวิญญาณของโนรา ครูควรเป็นทั้งผู้ให้ ผู้สร้าง 
และผู้รักษา สร้างให้ลูกศิษย์มีวิชาความรู้แก่ศาสตร์โนรา และรักษาไว้ซึ่งศิลปะโนรา เพื่อที่จะ
ถ่ายทอดให้กับคนรุ่นใหม่ต่อ ๆ ไป การร่ายรำ “โนรา” คนที่ร่ายรำโนราต้องครบเครื่องทั้งร้อง 
รำ เจรจา รวมถึงการดูแลรักษาเครื่องแต่งกายตนเองได้ และการสืบสาน “ โนรา” การส่งต่อ
เป็นสายใยโนราจากครูถึงลูกศิษย์ จากปู่ ย่า ตา ยายถึงพ่อ แม่ จากพ่อ แม่ถึงลูกหลาน และการ
สืบทอดที่สอดคล้องต่อวิถีชีวิตของผู้คน ของชุมชน เพื่อให้มโนราห์ได้คงอยู่ต่อไป ปัจจุบัน 
“โนรา” มีการสืบทอดศิลปะการแสดงจากรุ่นสู่รุ่นที่ผ่านสายตระกูลโนรา ชุมชน และวัด ไปสู่
การพัฒนาเข้าเป็นหลักสูตรของสถานศึกษาในระดับต่าง ๆ กระทรวงวัฒนธรรมจึงขอ “โนรา” 
เสนอต่อยูเนสโก เมื่อปี พ.ศ. 2562 เพื่อขึ้นเป็นมรดกโลกภายใต้ชื่อ “Nora, Dance Drama 
in Southern Thailand” “โนรา” ได้ขึ ้นชื่อว่า ศิลปะที่มีพลัง มีความแข็งแรง แต่แฝงด้วย     
ท่ารำที่อ่อนช้อย ดังนั้น การอนุรักษ์มรดกอันล้ำค่าที่ปู ่ย่าตายายของเราได้รักษาเอาไว้เป็น     
ศิลปะประจำถิ่น ศิลปะประจำถิ่นที่มีศิลปินประจำภาคนั้นเกิด เป็นความภาคภูมิใจ ทำให้        
ไดต้่อลมหายใจของครูโนราและโนรา โดยการดำรงสถานภาพหรือรักษารูปแบบดั้งเดิม ยอมรับ
การปรับเปลี่ยนโดยการผสมผสานเข้าลักษณะที่ว่า “ของใหม่ก็รู ้จักเอา ของเก่าก็รู ้จักใช้”      
และปรับปรุงและเปลี่ยนแปลงเพ่ือสนองความต้องการและค่านิยมของผู้ชมตามยุคสมัย (พิทยา 
บุษรารัตน์, 2553) 
  จากสภาพปัจจ ุบ ันเห ็นได ้ว ่า มโนราห์แม้จะมีการส ืบสานอนุร ักษ์ เพ ื ่อไม ่ให้
ศิลปะการแสดงที่สำคัญแขนงนี้สูญหายไปจากภาคใต้ แต่ด้วยวิถีการดำรงชีวิตของคนรุ่นใหม่ที่
ได้กลืนเอกลักษณ์โดยไม่รู้ตัว เช่น พ่อแม่คนใต้ยุคใหม่มักนิยมสอนลูกให้หัดพูดภาษากลางตั้งแต่
เล็ก ๆ ขณะทีต่้องเข้ามาเรียนอยู่ในสังคมเมือง แม้เด็กอาจจะสนใจโนราก็ได้แค่รำไม่สามารถขับ
กลอนโนราเป็นภาษาใต้พื้นเมืองได้ ส่งผลให้ไม่เข้าใจรากศัพท์ของโนรา เพราะภาษาที่ใช้ส่วน
ใหญ่จะเป็นภาษาถิ่นใต้ดั ้งเดิม เมื่อคนรุ่นใหม่ไม่เข้าใจความหมายภาษาใต้ที่เป็นรากศัพท์ 
สำนวน หรือคำสร้อย อย่างลึกซึ่งแล้ว ก็ไม่สามารถซึบซับอรรถรสของบทกลอนโนราได้ และใน



Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
20 
 

 

บางกลุ่มเมื่อเปลี่ยนสถานะทางสังคมก็เกิดความละอาย มองสิ่งที่เป็นรากเหง้าของบรรพบุรุษ    
ที่ตัวเองเคยชื ่นชอบและสร้างชื่อเสียงเมื ่อครั ้งยังเด็กว่าเป็นสิ่งที่เชยล้าสมัย ไม่ควรจดจำ          
ภูมิปัญญาเป็นเรื่องที่สั่งสมกันมา รวมถึงปราชญ์หรือครูโนราก็ไม่ได้รับการยกย่องเท่าที่ควร   
การเล่นมโนราห์ในปัจจุบันใช้เพียงแค่การแก้บนและแสดงในงานที่มีการจ้างเท่านั้น เหตุผล
ดังกล่าวแม้จะเป็นเพียงบางส่วนที่ทำให้มโนราห์ไม่ได้รับสืบทอดอย่างต่อเนื่อง ตีค่าศิลปะนี้เป็น
เพียงมหรสพแห่งความบันเทิงและการใช้ความเชื่อในการบนบาน จากคุณค่าของวัฒนธรรม    
ที่เคยขึ้นชื่อว่า “อมตะโนรา” ในอดีตที่สร้างความผูกพันไว้ระหว่างความสัมพันธ์ของคนกับคน 
คนกับธรรมชาติแวดล้อม คนกับสิ่งเหนือธรรมชาติ โดยผ่านกระบวนการด้วยท่ารำและบท
กลอนที่สัมผัสด้วยความไพเราะผสมผสานกับภาษาพื้นเมืองปักษ์ใต้ที่มีเสน่ห์ ถูกนำมาถ่ายทอด
ให้สอดคล้องกับดนตรีอย่างกลองทับที่ฟังแล้วฮึกเหิมชวนให้สนุก ตลอดจนการเล่าเนื้อเรื่องจาก
จารีตประเพณี วิถีชีวิต การทำมาหากิน และพิธีกรรมต่าง ๆ เพื่อให้เกิดความสมดุลระหว่าง
ความสัมพันธ์เหล่านี้ ดังนั้น ศิลปะที่ถูกสร้างสะสมจนกลายเป็นวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่า แต่เมื่อ
ถูกลืมเลือนจากวัฒนธรรมใหม่ วัฒนธรรมเหล่านี้จะเป็นแค่เรื ่องเล่าประวัติศาสตร์หรือไม่      
ถ้าคนรุ่นใหม่ไม่มีความรักและศรัทธาในสมบัติที่บรรพบุรุษเชิดชูให้ ศิลปินก็คงตายไปพร้อม
ศิลปะในที่สุด หรือแม้มโนราห์ที ่ยังมีลมหายใจ แต่อาจเป็นแค่ร่างที่ไร้จิตวิญญาณ เพราะ      
การแสดงนั้นเป็นการสร้างมูลค่ามากกว่าคุณค่าแทน เราลูกหลานชาวใต้ควรต่อลมหายใจ      
ให้มโนราห์แล้วหรือยัง หรือจะแค่มองดูแล้วตายไปพร้อมลมหายใจของเรา 
 
“โนราเติม เมืองตรัง” 
  “มโนราห์หรือโนรา” เป็นศิลปะการแสดงพื้นเมืองเฉพาะของภาคใต้ เป็นศาสตร์การ
แสดงชั้นสูง และมีบทบาทต่อวิถีคนใต้เป็นอย่างมาก คนที่รำโนราเป็นต้องเก่งมีความสามารถ
รอบด้าน และไม่ใช่ทุกคนที่จะเป็นโนราได้ เพราะโนรา คือ คนที่ถูกเลือกจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ คือ 
ครูหมอโนรา สมัยก่อนโนราเป็นอาชีพที่มีเกียรติและศักด์ศรี ไปที่ไหนมีแต่คนต้อนรับเสมือน
หนึ่งเป็นขุนนาง ข้าหลวง เนื่องจากผู้ที่เป็นโนรา นอกจากจะสร้างรายได้แล้วยังได้ รับการเชิด
หน้าชูตามีผู้คนนับถืออย่างกว้างขวาง ซึ่ง “ตรัง” เป็นจังหวัดหนึ่งในภาคใต้ที่มีคณะมโนราห์
มาก และมีประวัติศาสตร์ยาวนานกว่า 100 ปี จนมีวลีที่คนต่างจังหวัดมักพูดถึงชาวตรังว่า    
"มาแต่ตรัง ไม่หนังก็โนรา” บรมครูโนราตรังมีชื ่อเสียงโด่งดังเป็นที ่รู ้จักหลายท่าน อาทิ          
ขุนศรัทธาใจภักดิ์ (โนราศรีเงิน) โนราแป้นเครื่องงาม และโนราเติม อ๋องเซ่ง จากวีถีชีวิตและ
ผลงานของมโนราห์ชื่อดังแห่งเมืองตรัง “โนราเติม เมืองตรัง” (นายเติม อ๋องเซ่ง) คณะมโนราห์
แห่งประวัติศาสตร ์คือ “โนราเติม” เป็นคนเมืองตรัง ดังวลีทองที่เขาร้องย้ำอยู่เสมอว่า “ผมชื่อ
เติมบ้านเดิมอยู่ตรัง” ผู้คนจดจำเอกลักษณ์ของเขาได้แม่นกินใจ และชักใยให้เข้าสู่ภวังค์แห่ง
ความบันเทิงอย่างไม่รู้ตัว มโนราห์เติมยังได้สร้างตำนานสร้างผลงานฝาก “วรรคทอง” ไว้ก้องหู



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 21 
  

 

ฝังใจคนรุ่นหลังในการประชันโรงมาจนทุกวันนี้ ไม่มีใครเทียบได้ “โนราเติม เมืองตรัง” ผู้เขียน
ได้มองเห็นถึงความสามารถอันโดดเด่นในการดำเนินชีวิตที่เป็นศิลปินโนรามาตั้งแต่เกิดจน
สิ ้นชีว ิต (ปัจจุบันเสียชีว ิตแล้วเมื ่อ พ.ศ. 2514) ได้เห็นถึงความมุ ่งมั ่น อดทน เสียสละ           
และการเป็นศิลปินที่น้อมรับต่อคำวิพากษ์วิจารณ์ของผู้อื่นโดยไม่โต้ตอบ  รวมไปถึงการรักใคร่
ผูกพันต่อมาตุภูมิอันเป็นถิ่นกำเนิดของตนเอง แสดงถึงความเป็นศิลปินที่น่าสนใจและจดจำด้วย
ความเป็นศิลปินที ่อัจฉริยลักษณ์ จนเป็นที ่ยอมรับมีชื ่อเสียงและโดดเด่นในด้านการเป็น
นักปราชญ์ “โนรานักปราชญ์” ชาวบ้านที่สามารถขับกลอนมุตโต (มุตโต หมายถึง กลอนสดที่
ผสมผสานสอดแทรกด้วยธรรมะและคติสอน) หรือกลอนสด ๆ ที ่มีความไพเราะและมี
ความหมายกินใจ ทุกถ้อยคำเรียงร้อยออกมาด้วยปฏิภาณและไหวพริบที่มีอยู่ในตัวตน ทั้งการ
ทักทาย และการปลุกใจผู้คนด้วยบทกลอน ซึ่งสอดแทรกคำสอนของพระพุทธศาสนาเป็นกลอน
ที่ขับออกมาทันทีทันใดไปตามเหตุการณ์และสิ ่งแวดล้อมได้อย่างไม่น่าเชื่อ  และนอกจาก        
โนราเติมขับกลอนมุตโตได้เป็นอย่างดีแล้ว ยังได้ประพันธ์บทกลอนถวายพระพรพระบาทสมเด็จ  
พระเจ้าอยู่หัวฯ และนำเอาไปเพื่อเป็นบทกาศครูโนรามาชั่วชีวิตของท่าน ดั งปรากฏหลักฐาน 
ในเทปบันทึกเสียงหลายวาระที่ได้จัดเก็บรักษาไว้ที่พิพิธภัณฑ์โนราเติม  โดยรวบรวมไว้พร้อม    
บทกลอนมุตโตของโนราเติมหลายวาระ (วราภรณ์ นุ่นแก้ว, 2549) 
  โนราเติม เมืองตรัง ปราชญ์โนราของแผ่นดิน ภูมิปัญญาท้องถิ่นใต้ ขอกล่าวกลอน
ย้อนหลังครั้งอดีตรอยจารีตโบราณนานหนักหนา มาแต่ตรังไม่หนังก็โนรา มีปัญญาแสงสว่าง
แห่งทางกลอน กล่าวกลอนสดมุตโตโชว์มนต์ขลัง “ผมชื่อเติม เมืองตรัง” ดังกระฉ่อน มีปัญญา
ว่าสดทุกบทกลอน ละเอียดอ่อนไม่น้อยคำร้อยกรอง ถ้าท่านมีชีวิตคงติดขั้น นักประพันธ์ชั้นกวี
ที่เกียรติก้อง ช่างค้นคิดประดิษฐ์ประดอยถ้อยทำนอง กลอนเพราะพร้อมพาทีประนีประนอม 
จังหวัดตรังฝังแน่นเป็นแดนปราชญ์ “เติม” (สมเจตนา มุนีโมไนย, 2544) “มโนห์ราเติมเฒ่า” 
เป็นเจ้าจอมผู้เพรียบพร้อมคุณค่าด้านชาตรี ชาวไทยทั่วแดนดินทั้งถิ่นใต้ ปราชญ์โนราชาวใต้
หลายสิบปี สดุดีผู้สมญา นอกเหนือจากความสามารถพิเศษดังกล่าว โนราเติมยังเป็นนักบริหาร
จัดการที่ยอดเยี่ยม โดยนำความรู้ที่ได้ร่ำเรียนมามาใช้ในการบริหารจัดการกับอาชีพของตนจน
ประสบความสำเร็จ โนราเติมเป็นโนราคณะแรกที่มีความคิดริเริ่มเปลี่ยนแปลงวิธีการใหม่ ๆ  
โดยปรับรูปแบบการแสดงให้เข้ากับยุคสมัยที่มีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีมากขึ้น และส่งผล
ให้ความนิยม ความคิด ความเชื่อ และวิถีชีวิตของชาวบ้านเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมมากขึ้น 
ประกอบกับรูปแบบความบันเทิงก็มีหลากหลาย โดยการดัดแปลงนำนวนิยาย และเพลงลูกทุ่ง
มาร่วมขับร้องสอดแทรก เพื่อเรียกคนดูให้หันมาชมการละเล่นพื้นบ้านมากขึ้น การจัดแสดง
มโนราห์ตามปกติจะจัดให้มีเวลามีงานแก้บน งานเทศกาล รำโรงครู (ไหว้ครู) เป็นต้น มโนราห์
จึงถือเป็นกิจกรรมความบันเทิงทางวัฒนธรรมที่เก่าแก่ สามารถสร้างความสัมพันธ์ทางความคิด



Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
22 
 

 

และจิตวิญญาณต่อผู้ชมได้อย่างดี จึงมีความสำคัญต่อชีวิตชาวบ้านในตลอดชีวิต เป็นเครื่อง
แสดงปฏิกิริยาต่อความต้องการของสังคมแสดงให้เห็นปัญหาในสังคม ดังภาพที่ 3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 3 โนราเติม เมืองตรัง 

 
  โนราเติมจึงมีบทบาทในการถ่ายทอดประวัติศาสตร์สังคมได้เป็นอย่างดี  ซึ่งโนราเติม   
มีผลงาน ได้แก่ 1) เป็นโนราที่มีชื ่อเสียงโด่งดังทั่วภาคใต้สมกับคำที่กล่าวกันว่า “มาแต่ตรัง     
ไม่หนังก็โนรา” โนราเติมได้ประชันกับคณะโนราที ่มีช ื ่อเสียงหลายคณะ เช่น โนราลอย        
โนราพิณ-พัน โนรายก ชูบัว มักจะชนะและได้รับรางวัลมากมาย ทั้งถ้วยรางวัล และขันน้ำพาน
รอง โดยเฉพาะการประชันโรงโนราทั่วภาคใต้ซึ่งจังหวัดตรังจัดให้มีการแข่งขัน 50 โรง โนราเติม
ชนะเลิศ ได้รับถ้วยรางวัลเกียรติยศ เมื่อ พ.ศ. 2476 - 2496 และเป็นที่รู้จักชื่อเสียงมากยิ่งขึ้น 
จนไม่มีคณะโนราใดกล้าประชันโรงด้วย 2) การพัฒนาโนราแบบใหม่เพื่อไม่ให้คนดูเสื่อมความ
นิยมโนรา เพราะคู่แข่งของโนราคือ ภาพยนต์และหนังตะลุง โนราเติมจึงพัฒนาโนราของตน     
มี 3 ลักษณะคือ การเน้นด้านบทกลอนท่ีเป็นกลอนสดมากกว่าการร่ายรำแบบโบราณ เนื่องจาก
โนราเติมรำไม่เด่น แต่เด่นในเรื่องว่ากลอนสดเป็นที่ยอมรับกันว่าไม่มีใครเทียบ การมีพรสวรรค์
ด้านนี้ทำให้โนราเติมประสบความสำเร็จสูง ส่วนในด้านการเปลี่ยนแปลงการแต่งกายโนราแบบ
โบราณ ซึ่งใช้เครื่องลูกปัดเทริด หางหงส์ มาใช้ชุดสากลแทน เป็นผลให้คณะโนราอื่น ๆ เอา
อย่าง ทำให้โนราเติมถูกวิจารณ์ว่าเป็นผู้ทำลายเอกลักษณ์ดั้งเดิมของโนรา ซึ่งเรื่องนี้โนราเติม      
ได้ชี้แจงว่า เพื่อสนองความต้องการของผู้ชม และอิทธิพลของภาพยนตร์ วิทยุโทรทัศน์ และ
อุปกรณ์สมัยใหม่หาได้ง่าย เป็นเหตุให้โนราเติมคิดเปลี ่ยนแปลง  และการนำเอานวนิยาย        
มาดัดแปลง เพื่อประกอบการแสดงโนรา เรื่องที่ทำให้โนราเติมมีชื่อเรื่อง ได้แก่ น้ำตาสาวจัน 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 23 
  

 

พรหมบงการ มหาดเล็กผู้ซื ่อสัตย์ ตายครั้งเดียว  3) การเผยแพร่ศิลปะการแสดงโนราทั้งใน     
และต่างประเทศ โนราเติมแสดงโนราทั ้ง 14 จังหวัดในภาคใต้ และกรุงเทพฯ หลายครั้ง           
มีการถ่ายทอดเสียงทางวิทยุทั ่วประเทศ และยังเคยไปแสดงที ่ประเทศมาเลเซีย นับได้ว่า         
โนราเติมเป็นโนราที่ทำให้การแสดงโนรา เป็นที่รู้จักกันโดยทั่วไป บุตรหลานต่างมีความภูมิใจ 
ในโนราเติมมาก จึงจัดที่บูชาไว้หน้ารูปถ่าย และบูชาเป็นประจำเมื ่อประสบความสมหวัง          
ก็จะมีการปิดทองบนกรอบรูปเสมอ จนเกือบมองไม่เห็นภาพถ่าย 4) พัฒนาโนราสู ่สากล       
โดยประยุกต์จังหวะการตีเครื่องโนราเพ่ือใช้ในการขับกลอนใหม่เพ่ิมขึ้น 2 จังหวะ คือ ประยุกต์
จากกลอนหนังซึ่งต้องขับเร็วให้เป็นจังหวะใหม่ซึ่งช้าลง และประยุกต์การตีเครื่องโนราและ
สอดแทรกจังหวะบางตอนในการขับกลอนสี่ ให้มีจังหวะไพเราะและน่าฟังยิ่งขึ้น  5) เป็นผู้ริเริ่ม
สอดแทรกบทตลกร่วมในการแสดง และ 6) นำผู้หญิงมาทำการแสดงมากขึ้นเพื่อสร้างสีสัน     
และความสวยงาม (วราภรณ์ นุ่นแก้ว, 2549)  
  การพัฒนารูปแบบการแสดงของนายเติม ประสบความสำเร็จเป็นอย่างสูงจนทำให้
คณะมโนราห์ในยุคต่อมาได้นำรูปแบบที่นายเติมคิดเริ่มมาใช้เป็นบรรทัดฐานในการแสดงสืบ
ทอดต่อกันมาจนถึงยุคปัจจุบัน กล่าวได้ว่า “โนราเติม” ศิลปินผู้ใช้ศิลปศาสตร์ใช้บทบาทกลอน
โนราภาษาสอน สื่อพื้นบ้านสร้างสรรค์อันถาวร อุทาหรณ์เตือนใจให้ผู้ฟัง ทั้งสอดแทรกธรรมะ
วาทศิลป์ได้ยลยินจับใจคล้ายมนต์ขลัง ขอรำลึกคุณค่าโนราดัง “เติม เมืองตรัง” สถิตอยู่คู่ฟ้าดิน 
แม้ชีวิตของ “โนราเติม เมืองตรัง” จะดับลงไปแล้ว แต่ท่านก็ยังคงเป็นศิลปิน “อัจฉริยลักษณ์” 
ในดวงใจของชาวภาคใต้ตลอดจนศิลปินในทุกสาขาวิชาชีพของภาคใต้ตลอดมา ความประทับใจ
ของคนใต้ที่มีต่อนักปราชญ์กวีชาวบ้านแล้ว ท่านยังเป็นศิลปินที่ยกย่องให้เกีย รติผู ้อื่นเสมอ       
จึงทำให้ท่าน “โนราเติม เมืองตรัง” กลายเป็นศิลปินที่โด่งดังเรียกว่า “ดังไม่ดับ” มาจนทุกวันนี้  
 

“มโนราห์” บนฐานการจัดการวัฒนธรรมร่วม: โนราเติม เมืองตรัง  

  ว ัฒนธรรม ภ ูม ิป ัญญาท้องถิ ่นเป ็นความสามารถเฉพาะตัวของผู้ บ ัญชา หรือ                    
ผู้ประสาทการทั้งส่วนที่ปรากฏเป็นรูปลักษณ์และจิตลักษณ์ มักสูญสิ้นไปพร้อมกับการเสียชีวิต
ของผู้ชำนาญการนั้น โดยเฉพาะภูมิปัญญาที่ผ่องถ่ายผ่านสายตาและความทรงจำมักรางเลือน 
หลุดหลงและผิดเพี้ยนมากน้อยเป็นธรรมดา ไม่ว่าภูมิปัญญาหรือวัฒนธรรมนั้น ๆ จะเคยรับรู้
และถือปฏิบัติกันอย่างเข้มข้นและกว้างขวางเพียงใด เมื่อความศรัทธากลายเป็นสิ่งสืบทอดอยู่ได้
จากปากสู่ปากในที่สุดก็ต้องสิ้นสูญ ภูมิปัญญาชาวบ้านที่ทรงคุณค่าล้วนมีเบื้องต้นเป็นนวัตกรรม
หรือประดิษฐการใหม่ที่ก่อเกิดอยู่บนบริบทของพื้นที่ ชุมชนและกาลเวลา ซึ่งบูรณาการกับ      
ภูมิปัญญาปราชญ์ของผู้สร้างสรรค์และมีการปรับปรนขัดเกลาให้พลวัตคู่ขนานกับความเคลื่อน
เปลี่ยนคลี่คลายของสังคมอย่างลุ่มลึก ภาพผิวของสังคมและชุมชนที่ดูประหนึ่งหยุดนิ่งนั้นย่อมมี
ผลึกทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา เคลื่อนไหววิถีและพลังฝังซ่อนอยู่อย่างแยบยล ผู้หยั่งเห็น



Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
24 
 

 

และก่อให้เกิดพลวัตของผลึกวัฒนธรรมทั้งปวงล้วนมีญาณทัศนะ มีวิสัยทัศน์อันควรแก่คำว่า 
“ปราชญ์ชาวบ้าน” และศิลปินพื้นบ้านอย่างยั่งยืน เช่น ปราชญ์ทางศิลปะการแสดง นายหนัง  
ตลุง และนายโรงโนรา (สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์, 2549)  
  “ความรู้” องค์ความรู้ที่เกิดขึ้นในชุมชน ท้องถิ่น ตลอดจนวิทยากรท้องถิ่น ภูมิปัญญา
ท้องถิ่นมาใช้ประโยชน์ในการจัดกระบวนการเรียนการสอน เป็นวิถีทางหนึ่งที่จะช่วยให้ การ
ถ่ายทอดศิลปะการแสดงที่ทรงคุณค่านี้บรรลุจุดมุ่งหมายได้ตามที่ต้องการ การนำภูมิปัญญา
ชาวบ้าน และแหล่งเรียนรู้มาใช้ในหลักสูตรการเรียน เป็นกิจกรรมที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานความเชื่อ
ที่ว่า ภูมิปัญญาชาวบ้าน ภูมิปัญญาท้องถิ่น และแหล่งเรียนรู้ที่มีการใช้เพื่อการดำเนินวิถีชีวติที่
ได้ผลมาในอดีต สามารถดำรงความสันติสุขแก่บุคคล ครอบครัว และชุมชน ตลอดจนความมี
ดุลยภาพอยู่ร่วมกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมได้อย่างผสมกลมกลืน  เป็นกระบวนการพัฒนา
หลักสูตรที ่ได้เน้นการมีส่วนร่วมของชุมชน  โดยเฉพาะปราชญ์ชาวบ้านที ่เป็นผู ้เชื ่อมโยง          
ชุดความรู้ที่เป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นร่วมกับสถานศึกษาเข้าสู่หลักสูตร และกระบวนการเรียน          
การสอนของสถานศึกษา ในแต่ละท้องถิ ่นจะทำให้เด ็กร ุ ่นหลังได้เร ียนรู ้ความเป็นมา
ประวัติศาสตร์ของท้องถิ่น และถ้าใครสนใจหรือชอบสามารถขับเคลื่อนตนเองไปสู่การพัฒนา
ประกอบเป็นอาชีพ และยังได้ดำรงศิลปะพ้ืนบ้านได้อีก 

  “คน” เป็นกลไกลสำคัญที่ให้เกิดกระบวนการหรือขั้นตอนที่ขับเคลื่อนกิจกรรมการ
เรียนรู้ การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกันจะทำให้เกิดองค์ความรู้ การเรียนรู้ตั้งแต่บรรพบรุุษ
ที่เป็นผู้ให้วิชาศิลปะโนราตั้งแต่แรกเริ่มจึงได้รับการบูชาให้เป็นดั่ง “ครู” มาทุกยุคทุกสมัยจวบ
จนปัจจุบัน การปฏิบัติต่อศิลปะแขนงนี้ให้ถูกต้องตามขนบสังคมปฏิบัติจึงถือเป็นเรื่องที่สำคัญ 
ซึ่งครูในที่นี ่ก็หมายถึง “ครูหมอโนรา” หรือ “ครูหมอตายาย” เหล่านี้เป็นความเชื่อเรื ่องผี       
ในวัฒนธรรมโนรา “โนราโรงครู” การจัดพิธีนี ้เชื ่อว่าจะนำความเจริญมาสู ่ลูกหลาน เป็น
พิธีกรรม ที่จัดขึ้นเพื่อเอาใจผีบรรพบุรุษที่ดูแลปกปักรักษาลูกหลาน ตลอดจนได้ช่วยเหลือทกุข์
ยากต่าง ๆ จากคำกล่าวที ่ว ่า "โนรามีครู" แสดงให้เห็นถึงการให้เกียรติและเคารพต่อ
ศิลปะวัฒนธรรมแขนงนี้ มิใช่ใครก็ได้ที่จะสามารถรำโนราได้หากยังไม่ "ครอบครู" หรือ “ครอบ
เทริด”  
   “กระบวนการ” เป็นวิธีเชื ่อมโยง เชื ่อมประสานคน และความรู ้ ให้เข้าด้วยกัน 
กระบวนที่เกิดขึ้นนั้นเกิดเป็นการแลกเปลี่ยนความรู้ร่วมกันบอกเล่าสิ่งดี  ๆ ที่มีในท้องถิ่น             
ทั้งศิลปะ ประเพณ ีวัฒนธรรมที่มีมาช้านาน หรืออาจเป็นประสบการณ์ จากคนหนึ่งไปสู่คนหนึ่ง
หรือจากรุ่นหนึ่งไปอีกรุ่นหนึ่ง เมื่อมีการนำความรู้ที่ได้ไปใช้จะทำให้เกิดความรู้ใหม่บอกต่อ
นำไปใช้ต่อ และเกิดการหมุนเวียนกันเป็นวงจรความรู้  
  “ภูมิปัญญา” มโนราห์มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมแดนใต้ เพื่ออนุรักษ์การร่ายรำ
มโนราห์ การปลูกฝังให้เด็ก ๆ ได้อนุรักษ์ในศิลปวัฒนธรรมไทยให้มากข้ึน โดยการถ่ายทอดผ่าน



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 25 
  

 

การรำมโนราห์ที ่เป็นเอกลักษณ์สามารถสื ่อได้ถึงความเป็นศิลปะได้อย่างชัดเจน  ปัจจุบัน           
มีการรวมกลุ ่มเป็นชมรมการแสดงศิลปะการแสดงพื ้นพื ้นบ้านมโนราห์หลาย ๆ จังหวัด              
ในภาคใต้ ซึ่งเป็นการรวมกลุ่มของเยาวชน ผู้ที่สนใจสืบสานการทำเทริดและการรำมโนราห์      
มีการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น มีเวทีรองรับการแสดง ทั้งในตัวจังหวัดและพื้นจังหวัดใกล้เคียงเป็น
อาชีพที่สร้างรายได้จากภูมิปัญญาดั้งเดิม รวมทั้งได้ถ่ายทอดองค์ความรู้อย่างเป็นกระบวนการ 
สามารถสืบสานอนุรักษ์ ศิลปวัฒนธรรมภูมิปัญญาท้องถิ่นให้ทัดเทียมกับศิลปะการแสดงแขนง 
อ่ืน ๆ ต่อไป 

  เห็นได้ว่า คน กระบวนการ และความรู้ (ภูมิปัญญา) ต้องเคลื่อนที ่ไปพร้อม ๆ กัน 
เพื่อให้เกิดการขับเคลื่อนความรู้ และนำไปสู่การพัฒนาชุมชนที่ยั ่งยืนต่อไป  ในการจัดการ
ความรู ้ในภูมิปัญญาขอเสนอแนวทาง คือ นอกจากการเป็นวิทยากรถ่ายทอดความรู ้และ
ถ่ายทอดประสบการณ์ให้กับเด็กและเยาวชนทั้งในและนอกระบบโรงเรียน  โดยเห็นได้ว่า       
เด็กและเยาวชนคือ เป้าหมายที่สำคัญที ่จะเป็นผู ้ส ืบทอด และเป็นพลังสำคัญในชุมชน            
ที่จะขับเคลื่อนชุมชนให้เกิดการพัฒนา ควรจะเปิดชุมชนนั้นให้เป็นแหล่งการเรียนรู้ที่สามารถ         
มีผู ้เข้าเยี่ยมชม โดยจัดตั้งอาสาสมัครจากเยาวชนเป็นวิทยากรที่พาดู และวิธีการอนุรักษ์                
ภูมิปัญญาในท้องถิ่นนั้น ๆ และช่วยให้คนในชุมชนเกิดการเรียนรู้และประโยชน์ สามารถสรุป
การจัดการมโนราห์วัฒนธรรมร่วมได้ ดังภาพที่ 4 

ภาพที่ 4 “มโนราห”์ บนฐานการจัดการวัฒนธรรมร่วม: โนราเติม เมืองตรัง 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.4 No.2 (July - December 2020) 
26 
 

 

ดังนั้น “มโนราห์” บนฐานการจัดการวัฒนธรรมร่วม: โนราเติม เมืองตรัง สรุปได้ว่า 
ศิลปะการแสดงมโนราห์ที่ใช้แสดงมาตั้งแต่ยุคก่อนเป็นการแสดงในรูปแบบดั้งเดิม หรือเรียกว่า 
“โนราสายอนุรักษ์” ซึ่งเป็นศิลปะการแสดงเพียงสายเดียวที่ได้มีการฝึกฝนและถ่ายทอดกันสืบ
มาตั้งแต่สมัยโบราณ จนมายุคของนายเติมได้มีการพัฒนารูปแบบโนราเติมเพิ่มขึ้นอีกสายคือ 
“โนราสายพัฒนา” นายเติมเป็น “บุคคลสำคัญทางวัฒนธรรมภาคใต้” เป็นศิลปินที่ได้รับ
การศึกษามาสูง จึงได้ใช้ความรู้ที่ร่ำเรียนมาปรับปรุงและพัฒนารูปแบบการแสดงโนราสู่สากล
เพื่อไม่ให้ผู้ชมเกิดความเบื่อหน่าย โดยประยุกต์การแสดงในคณะจะเลือกเนื้อเรื่องที่สามารถ
ปลูกจิตสำนึกและเตอืนใจให้ผู้ที่มาชมเกิดความรู้สึกผิดชอบชั่วดี และเนื่องจากนายเติมตระหนัก
ว่าการนำนวนิยายร่วมสมัยมาใช้ในการแสดงเป็นการปรับรูปแบบในการแสดงโนราที่แตกต่างไป
จากดั ้งเดิม จึงจำเป็นต้องพิจารณาอย่างถี ่ถ้วนโดยจะต้องพิจารณาว่าควรจะนำนวนิยาย
สอดแทรกไว้ในช่วงเวลาใดของการแสดงช่วงใด จึงไม่เกิดผลกระทบต่อรูปแบบการแสดงโนรา
แบบดั้งเดิม การแสดงที่คิดขึ้นมาใหม่จะต้องไม่ทำให้ผู้ชมเกิดความเบื่อหน่ายจะต้องมีครบทุก
บททั้งรัก โศก ตลกขบขันระคนกันไป ดังนั้น ในการจัดการวัฒนธรรมร่วมของมโนราห์เป็น
กระบวนการสืบสานความรู้ทางวัฒนธรรมทั้งศาสตร์และศิลป์เชื่อมโยงกับการอยู่ร่วมกันภายใต้
สังคม “พหุวัฒนธรรม” ที่มีความหลากหลาย จากวิถีชีวิตบ่มเพาะเป็นภูมิปัญญาอย่างนักคิด
สร้างสรรค์ที่สร้างประสบการณ์จนมาเป็นผู้ถ่ายทอดและฝึกฝน หรือเรียกว่า “ครูโนรา” ที่สอน
ให้ลูกหลานรู้จักท่ารำ และจิตวิญญาณท่ีมีในตัวแสดงมโนราห์ และยังมีองค์ประกอบที่สำคัญใน
การนำมาใช้ในการจัดการมโนราห์ร่วมกัน ประกอบด้วย บุคคลต้นแบบที่คอยคิดสร้างสรรค์
ผลงาน การฝึกฝน การมีส่วนร่วมในการเรียนรู้ การประยุกต์  และการถ่ายทอด เราในฐานะ
ลูกหลานโนราควรแสดงความกตัญญูต่อบรรพบุรุษที่พร้อมจะสืบสานศิลปวัฒนธรรมมโนราห์ 
ปกป้อง รักษา และตระหนักถึงคุณค่า เพ่ือนำไปประยุกต์และพัฒนาให้มโนราห์ได้รับความนิยม
สืบเนื่องอย่างยั่งยืน จนได้ชื่อว่า “อมตะโนรา” 
 
สรุป  
  “โนราเติม” แม้จะเป็นโนราที่มีชื ่อเสียงแต่ก็ไม่ลืมที ่จะตอบแทนบุญคุณบ้านเกิด      
เป็นนายโนราที่มีความเมตตาอุทิศเวลาให้กับการถ่ายทอดความรู้แก่ลูกศิษย์ และยังอุทิศเวลา
ถ่ายทอดการรำให้แก่เด็กนักเรียนที่มีความสนใจอย่างสม่ำเสมอ มอบคุณค่าของมหรสพหรือ
ศิลปะการแสดงที่ถือกันเป็นเอกลักษณ์ เป็นจิตวิญญาณ เป็นคุณวิเศษ และได้ซึมซับเข้าไปใน
สายเลือด เสมือนเป็นชีวิตจิตใจของชาวปักษ์ใต้มาแต่โบราณ นอกจากการถ่ายทอดการร่ายรำ
แก่ลูกศิษย์แล้ว ยังสอนและแนะนำให้ลูกศิษย์อ่านหนังสือมาก ๆ เพื่อจะได้เกิดปฏิภาณดีก็จำได้
และรำได้เอง ประการสำคัญ คือ ไม่จำเป็นต้องเลียนแบบตนเอง แต่ต้องมีความเป็นตัวของ
ตัวเอง นอกจากนี้ ควรมีความมุมานะฝึกฝนอย่างสม่ำเสมอใช้กระบวนการมีส่วนร่วมมา



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) 27 
  

 

ผลัดเปลี่ยนหมุนเวียนช่วยกันถ่ายทอดความรู้ และเผยแพร่ประวัติและการร่ายรำที่ดั้งเดิมหาชม
ได้ยากอีกด้วย ขอบคุณความรู้ที่ครูเป็นผู้สร้าง ที่ศิษย์นำมาถ่ายทอดด้วยจิตบริสุทธิ์ “ด้วยจิตร
คารวะ” แด่ “ครโูนราเติม เมืองตรัง” หรือ “โนรานักปราชญ์” 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชวน เพชรแก้ว. (2559). โนรา: การอนุรักษ์และพัฒนา. สารอาศรมวัฒนธรรมวลัยลักษณ์ , 

16(1), 1-27. 
ช ุร ีพร จ ่าสอน. (2563).  โบราณนานมา. เร ียกใช ้ เม ื ่อ 2563 ก ุมภาพ ันธ ์  9 จาก 

https://www.facebook.com/ boraannaanma/ posts/2023387637915386/ 
พิทยา บุษรารัตน์. (2553). นาฏกรรมแห่งลุ ่มทะเลสาบสงขลาการเปลี ่ยนแปลงและ

ความสัมพันธ์กับ สังคมและวัฒนธรรมของหนังตะลุงและโนรา. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักงานกองทุนสนับ สนุนการวิจัย (สกว.). 

พิทยา บุษรารัตน์ และเบ็ญจวรรณ บัวขวัญ. (2559). โนรา: การเปลี่ยนแปลงการปรับตัวและ
พลังสร้างสรรค์ในการดำรงอยู่ของคีตนาฏยลักษณ์แห่งภาคใต้. สารอาศรมวัฒนธรรม
วลัยลักษณ์, 16(2), 41-64 

วราภรณ์ นุ่นแก้ว. (2549). “โนราเติม เมืองตรัง”. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับ
ลิชชิ่ง. 

ศ ิลปะไทย. (2563).  ศ ิลปะไทย. เร ียกใช ้ เม ื ่อ 9 ก ุมภาพ ันธ ์  2563 จาก https:// 
sites.google.com/site/thaiartthailand/. 

สมเจตนา มุนีโมไนย. (2544). มาแต่ตรังไม่หนังก็โนรา. กรุงเทพมหานคร:  สำนักพิมพ์ศิลปะ
วรรณกรรม. 

สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดพัทลุง. (2563). ศิลปะการแห่งโนราห์. เรียกใช้เมื่อ 9 กุมภาพันธ์ 
2563 จาก https://www.m-culture.go.th/phatthalung/ewt_news.php?nid 
=508&filename=index. 

สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์. (2549). สิ่งสำแดงถึงความเป็นท้องถิ่นของวรรณกรรม: กรณีวรรณกรรม
ท้องถิ่นภาคใต้. วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ, 1(1), 1-25. 

สุนทรียา ไชยปัญหา และอุรารักษ์ ศรีประเสริฐ. (2559). แนวคิด ทฤษฏีวัฒนธรรมการจัดการ: 
การปรับตัวภายใต้ความแตกต่างทางวัฒนธรรม. วารสารวิชาการคณะวิทยาการจัดการ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม, 1(2), 104-116. 

 

 
 
 


