
วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
65 
  

 

บทความวชิาการ 

 
ภาษาไร้รสนิยม: สุนทรยีะไทยในวัฒนธรรมบรโิภคนิยม* 

TASTELESS LANGUAGE: THAI AESTHETICS IN CONSUMERIST CULTURE 
 

ประยุทธ ศิริกุล*, สุภาวี ศิรินคราภรณ์ 
Prayut Sirikul*, Supavee Sirinakaraporn 

คณะมัณฑนศลิป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร กรุงเทพมหานคร ประเทศไทย  
Faculty of Decorative Arts, Silpakorn University, Bangkok, Thailand 

*Corresponding author E-mail: tsirikul2415@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
   บทความมีเป้าหมายเพื ่อนำเสนอพฤติกรรมการรับรู ้และการดำรงชีว ิตของผู ้คนในสังคมเมือง  
ที่มีต่อมุมมองของรสนิยมและสุนทรียะทางความงามอันสอดรับไปกับวัฒนธรรมบริโภคนิยมซึ ่งในปัจจุบัน  
ถือเป็นวัฒนธรรมกระแสหลักและกลายเป็นปัจจัยหลักในการดำเนินชีวิตของผู้คนส่วนใหญ่ในสังคมไทย เนื้อหาของ
บทความแบ่งออกเป็นสามส่วน ประกอบส่วนแรก การเกิดสภาวะของการโหยหาอดีตของผู ้คนปัจจุบัน  
ที่ได้รับผลกระทบต่อเนื่องจากการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคม ส่วนที่สองเป็นการสะท้อนความเหลื่อมล้ำ
ผ ่านร ูปแบบของว ัตถ ุท ี ่ถ ูกมองข ้ามและถูกต ีตราสถานะด ้วยข้าวของเคร ื ่องใช ้ในการอุปโภคบร ิโภค  
ในชีวิตประจำวันซึ่งกลายเป็นวัตถุดิบต่อการค้นหาตัวตนความเป็นไทยและสร้างสรรค์เป็นผลงานของนักออกแบบ
หลากหลายสาขาทำให้เกิดการค้นพบตัวตนของความเป็นไทยที่แท้จริง คือ วิถีของการดำเนินชีวิตปร ะจำวันของ
สามัญชน โดยการออกแบบคำนึงถึงประโยชน์ในการใช้สอยมากกว่าความงามตามมาตรฐานสากล ส่วนสุดท้าย
นำเสนอการพิจารณาประเด็น “ภาษาไร้รสนิยม” ที่อาจเปรียบได้กับภาษาชาวบ้านมักให้ความรู้สึกของการโหยหา
อดีตและเป็นการสื่อสารความมีตัวตนในสังคมไทยที่สามารถดำรงอยู่ได้ทุกช่วงเวลา เมื่อพิจารณาในมุมมองของผู้ที่
เห็นคุณค่าสิ่งเหล่านี้เปรียบดั่งมรดกภูมิปัญญาของคนธรรมดาที่ไม่ได้แตกต่างหรือด้อยค่ากว่าภูมิปัญญาจากสกุล
ช่างใด ๆ และเป็นมรดกทางภูมิปัญญาที่มีชีวิตสามารถนำกลับมาใช้ได้เสมออย่างง่าย ๆ ไม่ต้องมีพิธีรีตอง ภาษาไร้
รสนิยมจึงเป็นภาษาที่ใช้สื่อสารทางความรู้สึกสะท้อนถึงสุนทรียะไทยที่สอดรับกับบริบทเศรษฐกิจและสังคมใน
กระแสวัฒนธรรมบริโภคนิยม 
คำสำคัญ: สุนทรียะไทย, ไร้รสนิยม, โหยหาอดีต, ไทย ๆ , คนธรรมดา 
 
Abstract 
   This article aims to present the perception and lifestyle of people in urban society towards 
aesthetic taste and beauty that correspond to consumerist culture, which is now considered the 
mainstream culture and has become a major factor in the lives of most people in Thai society. 
The content in this article is divided into 3 parts: 1) The emersion of nostalgic state of mind among 
people of the present day that are continuously affected by the economic and social changes. 
2) Reflection of inequality through representations of objects that have been overlooked and 
labeled with everyday consumables which become materials for searching Thai identity and for 
creating designed works of many designers in various fields. This prompts the search for the 

 
* Received 6 August 2023; Revised 22 September 2023; Accepted 25 September 2023 

mailto:tsirikul2415@gmail.com


Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
66 
 

genuine identity of true Thainess, which is ordinary people’s way of life. The benefit of usability 
is being considered in design more than the beauty according to international standards. 3) 
Presenting the issue of "Tasteless Language" which can be compared to the language of the 
commoners. The language of the commoners often gives a feeling of nostalgia. Also, it is a way 
to proclaim identity in Thai society that can be presented at any time. Consider from the point 
of view of those who value these matters, such idea is like inherited wisdom of the commoners 
that is not disparate or inferior to the wisdom from any craftsman family. Plus, it is a living inherited 
wisdom that can always be re-applied easily with no formalities required. Thus, Tasteless 
Language is a language used to communicate feelings which reflects Thai aesthetics that are in 
line with the economic and social context of consumerist culture. 
Keywords: Thai Aesthetics, Tasteless, Nostalgia, Thainess, Ordinary People 
 
บทนำ 
   สุนทรียศาสตร์เป็นปรัชญาที่ว่าด้วยค่านิยมแห่งความงาม สุนทรียศาสตร์เป็นชื ่อที ่ถ ูกบัญญัติขึ้น  
มาเพียง 200 ปีที่ผ่านมาทั้ง ๆ ที่เป็นทฤษฎีและเรื่องราวที่รู้จักกันมากว่า 3,000 ปีมาแล้ว ตั้งแต่สมัยของปรัชญา
เมธีกรีกผู้ยิ่งใหญ่สองท่าน คือ พลาโต และ อริสโตเติล แต่ผู้คนทั่วไปจะรู้จักกันในนามของคุณค่าความงามที่เกิด
จากศิลปะอันมีต่อมนุษยชาติ อาจกล่าวได้ว่าสุนทรียศาตร์เป็นทฤษฎีว่าด้วย “ค่านิยม” ซึ่งแต่เดิมเคยใช้แทนด้วย
คำว่า “คุณค่า” แต่ในปัจจุบันผู้คนอาจคุ้นชินกับคำว่า “รสนิยม” ที่ให้ความหมายได้ชัดเจนและตรงไปตรงมามาก
ยิ่งขึ้น สอดรับกับแนวคิดในประเด็นเรื่องรสนิยมของ วิรุณ ตั้งเจริญ ได้กล่าวว่า การศึกษาและการสร้างสรรค์ศิลปะ 
ย่อมเกี่ยวข้องกับความจริง ความดี และความงาม เกี่ยวข้องกับ “สุนทรียะ” ซึ่งเป็นเรื่องของความงาม ความ
ไพเราะ ความสุขุมคัมภีรภาพ ความสงบสันติ เกี่ยวข้องกับการดำรงชีวิตและรสนิยม (Taste) “รสนิยม” ซึ่งเป็นคำ
ที่กินความหมายกว้างหลากหลาย ทั้งรสนิยมในการคิด การชื่นชมธรรมชาติ ศิลปะ ดนตรี การเลือกหนังสืออ่าน 
การใช้ชีวิตประจำวัน ฯลฯ เช่นแนวคิดของ แมคฟี (June King McFee) เชื่อว่ารสนิยมของคนเราสัมพันธ์กับปัจจัย
หลัก 3 ด้าน คือ 
    1. ประสบการณ์เฉพาะบุคคล (personal experiences)  
    2. ระดับสังคมและเศรษฐกิจ (socio-economic class) 
    3. วัฒนธรรมประจำชาติ (national culture) (วิรุณ ตั้งเจริญ, 2547)  
   “รสนิยม” เป็นคุณค่าที ่สามารถเปลี ่ยนแปลงได้ตามสังคมของมนุษย์ ซึ ่งมีความเชื ่อและทัศนคติ  
ที่ไม่คงที่ ยิ่งเป็นรสนิยมทางด้านความงามของผู้คนในสังคมซึ่งเป็นตัวสะท้อนการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยและ
สภาวะทางเศรษฐกิจและสังคมแต่ละช่วงเวลา บางครั้งเกิดการเปลี่ยนแปลงแบบหมุนเวียนเป็นวัฏจักร ดังเช่น 
ปรากฏการณ์ที่เคยเกิดขึ้นในสังคมไทยยุควัฒนธรรมบริโภคนิยม ถ้าสังคมไทยพิจารณาจากความเป็นไปของสภาวะ
สังคมที่เคลื่อนเป็นพลวัตรอบตัวกับช่วงเวลาปัจจุบันของผู้คนที่รู ้สึกว่าการดำเนินชีวิตกำลังประสบกับคำว่า 
“ปัญหา” สิ่งแรกที่ผู้คนในสังคมโดยเฉพาะในเมืองใหญ่ที่เป็นศูนย์กลางทางอำนาจและเศรษฐกิจมักจะทำ คือ 
“การโหยหาอดีต” ย้อนรำลึกกลับไปยังคืนวันช่วงเวลาเก่า ๆ ว่าได้เคยทำสิ่งใดให้เกิดขึ้นบ้างมีประสบการณ์ร่วมทั้ง
ดีและร้ายแบบใดมาบ้าง การโหยหาอดีตทำหน้าที่เหมือนกับไทม์แมทชีนย้อนเวลาทางความรู้สึกของผู้คนว่าเคยมี
ความสุขอย่างไรเพื่อเยียวยาตนเอง ดังนั้น การทำความเข้าใจต่อรสนิยมและสุนทรียะทางความงามแบบไทย ๆ ใน
กระแสสังคมวัฒนธรรมบริโภคนิยมที่มักหวนย้อนในการโหยหาอดีตแบบสังคมเมืองของไทยอาจถือเป็นภาษาของ
การสื่อสารประเภทหนึ่งที่เป็นมากกว่าการมองเห็นผ่านสัญญะทางตัวอักษรหรือภาษาของการได้ยินผ่านทางหู เห็น
ทางตาเพียงเท่านั้น แต่การโหยหาอดีตเป็นความรู้สึกที่สัมผัสได้ทางใจและเป็นความรู้สึกร่วมกันของผู้คนในสังคมที่



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
67 
  

 

มีเรื่องราวและประสบการณ์ร่วมที่แตกต่างกันไปตามช่วงวัยของตนเอง ซึ่งสะท้อนถึงรสนิยมต่อการดำเนินชีวิตใน
ด้านต่าง ๆ อย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ตามยุคสมัยที่แปรเปลี่ยน  
   เมื่อพิจารณาให้สามารถเห็นได้ชัดเจนมากยิ่งขึ้นในมุมมองของศิลปะร่วมสมัยและการออกแบบจากรสนิยม
ของกระแสวัฒนธรรมบริโภคนิยมในปัจจุบันของสังคมไทยจะ พบว่า ได้มีพลวัตต่อเนื่องอย่างไม่ขาดสายจากอดีต
จนมาถึงปัจจุบันขณะ ผู้เสพงานศิลปะก็ยังสามารถรับรู้อัตลักษณ์เฉพาะบางอย่างที่ยังซ่อนเร้นและซ้อนทับให้เห็น
รากเหง้าความเป็นมาอันเป็นแก่นที่แท้จริง การแสดงออกที่นำเรื่องราวเดิมในอดีตที่เกิดขึ้นผ่านมาแล้วในรูปแบบ
เก่ามาสร้างสรรค์ขึ้นใหม่ตามแนวคิดและวิธีการประกอบสร้างในแนวทางเฉพาะตนของศิลปินและนักออกแบบเอง
ก็ถือได้ว่าเป็นศิลปะร่วมสมัยด้วยเช่นกัน แต่นอกจากเพียงความแปลกใหม่ที่ได้อุบัติขึ้นในยุคปัจจุบันนี้ ก็คงเป็น
เพียงเรื่องธรรมดาสามัญไปแล้ว เพราะขณะนี้ คือ ช่วงเวลาของการเกิดสิ่งใหม่ในทุกวินาทีจากบริบททางสังคม 
เสรีภาพทางความคิด และเทคโนโลยีที่ก้าวล้ำตลอดเวลา เช่นเดียวกับแนวคิดของคนรุ่นใหม่ที่ไม่สามารถอยู่ใน
รสนิยมแบบเดียวกันได้อีกต่อไปคล้ายกับกระแสวงการแฟชั่นที่หมุนเปลี่ยนย้อนไปมาเป็นวัฏจักรไม่มีวันจบสิ้น  
 
“โหยหาอดีต” วิกฤตสู่การแสวงหาตัวตน 
   กระแสการหมุนโลกย้อนทางความรู้สึกหรือการโหยหาอดีตมักถูกนำมาเป็นอีกหนึ่งวัตถุดิบชั้นดีทาง
แนวคิดในการสื่อสารผ่านภาษาทางความรู ้สึกที่ เป็นรูปแบบเฉพาะตัวของวงการออกแบบหลากหลายสาขา 
ที่นำมาใช้เพื่อแสดงตัวตนและความเป็นวัฒนธรรมไทย กระแสสังคมในการโหยหาอดีตไม่ใช่แนวคิดเรื่องใหม่ เป็น
เรื ่องราวและวิธีนำเสนอแบบเก่าและถูกผลิตซ้ำซึ่งอยู่กับผู้คนโดยเฉพาะสังคมเมืองมาอย่างต่อเนื่องยาวนาน
มากกว่า 20 - 30 ปี แต่กระแสนี้กลับไม่เสื่อมคลายหรือตายไปแต่กลับพัฒนาและปรับเปลี่ยนตัวเองไปพร้อมกับ
ผู้คนและสังคมตลอดเวลาจนอาจกลายเป็นอีกรสนิยมที่สะท้อนถึงผู้คนสังคมและวัฒนธรรมที่มีเอกลักษณ์ จุด
เปลี่ยนทางความคิดจากประเด็นนี้เกิดขึ้นเมื่อช่วงหลังปี พ.ศ. 2540 จากสถานการณ์ทางเศรษฐกิจที่ชื่อว่า “วิกฤต
ต้มยำกุ้ง” หรือชื่ออย่างเป็นทางการว่า “วิกฤตการณ์การเงินในเอเชีย” ใครที่อยู่ช่วงเวลานั้นเติบโตพอจะรับรู้
เรื่องราวและมีประสบการณ์ร่วมที่เกิดขึ้น หากชวนย้อนความทรงจำกลับไปในอดีตที่ผ่านมาราว 26 ปี ก็น่าจะยัง
เห็นภาพสถานการณ์ทางความรู้สึกในช่วงเวลานั้นอยู่ โดยเฉพาะกับคนที่ได้รับผลกระทบจากวิกฤตครั้งนั้น (รุ่งนภา 
พิมมะศร,ี 2565)  
 

 
 

ภาพที่ 1 อาคารที่ถูกท้ิงร้างจากวิกฤตทางการเงินต้มยำกุ้ง (เดอะสตรัคเจอร์, 2565) 
 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
68 
 

   “วิกฤตการณ์การเงินในเอเชีย” มีจุดเริ ่มต้นขึ้นในประเทศไทยด้วยการเกิดวิกฤตอย่างเป็นทางการ 
ในวันที่ 2 กรกฎาคม 1997 ที่กระทรวงการคลัง ร่วมกับธนาคารแห่งประเทศไทย (ธปท.) ประกาศยกเลิกอัตรา
แลกเปลี่ยนแบบคงท่ี แล้วปล่อยลอยตัวค่าเงินบาท ในภาพรวมผลกระทบที่เกิดขึ้นเมื่อประสบวิกฤต คือ ปัญหาเงิน
เฟ้อ ราคาสินค้าเพิ่มสูงขึ้น หนี้สาธารณะพุ่งสูง ราชการต้องรัดเข็มขัด ต้องตัดงบประมาณบางส่วนที่มองว่าไม่
จำเป็น ฝั่งหนี้เอกชนสูงท่วมเกินทุนและทรัพย์สิน เอกชนตัดเงินค่าจ้างพนักงานและลูกจ้าง ลดการจ้างงาน  
มีคนตกงานจำนวนมาก ธุรกิจที่พยุงตัวเองไม่ไหวต้องล้มละลาย สถาบันการเงินมีหนี้ที่ไม่ก่อให้เกิดรายได้ (NPL) สูง 
นำมาซึ่งความเสียหายแก่สถาบันการเงิน และทำให้เกิดความสั่นคลอนต่อเสถียรภาพทางการเมือง ทำให้มีการ
เปลี่ยนรัฐบาลที่บริหารประเทศ ผลกระทบจากสภาวะที่บีบคั้นทางเศรษฐกิจและสังคมด้วยวิกฤตครั้งนี้ ส่งผล
กระทบอย่างหนักต่อเจ้าของธุรกิจ ขณะที่คนในวัยแรงงานถูกเลิกจ้าง แม้ไม่ต้องแบกภาระหนี้หนักหนาสาหัสเท่า
นายจ้าง แต่การไม่มีงานและไม่มีรายได้ ก็ไม่ใช่เรื่องเล็กสำหรับการดำเนินชีวิตโดยเฉพาะผู้คนในสังคมเมือง ขณะที่
คนที่กำลังเติบโตจบการศึกษาและเข้าสู่วัยทำงานก็ต้องเคว้งคว้างหางานทำไม่ได้และมองไม่เห็นทิศทางในอนาคต
ของตนเอง มีข้อมูลว่าในสถานการณ์ตอนนั้นในประเทศไทยมีคนว่างงานกว่า 2 ล้านคน (ภูมิพิชญ์ ยาสิทธิ์, 2560)  
   ปรากฏการณ์เหล่านี้ คือ รากฐานทางเศรษฐกิจที่เกิดขึ้นเป็นบทเรียนราคาแพงที่ต้องแบกรับและทำให้
นโยบายเศรษฐกิจรวมทั้งพฤติกรรมการใช้เงินเปลี่ยนไปจนถึงทุกวันนี้ โดยพฤติกรรมการใช้เงินของคนไทยได้
ดำเนินไปในทิศทางท่ีระมัดระวังการใช้จ่ายมากข้ึน โดยมีการนำแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงเข้ามาใช้ในชีวิตประจำวัน 
และตามแนวนโยบายของรัฐบาล แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงได้มีการกล่าวถึงมาตั้งแต่ปี พ .ศ. 2517 มาโดยตลอด 
แต่กระแสการตอบรับแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงของคนไทยนั้น เกิดข้ึนหลังจากวิกฤตเศรษฐกิจ พ.ศ. 2540 และได้
กลายเป็นหมุดหมายสำคัญที่ทำให้แนวคิดเศรษฐกิจพอเพียงถูกนำเสนอและนำมาใช้งานอย่างจริงจังในภาครัฐและ
ประชาชนหลังจากวิกฤตการณ์ทางเศรษฐกิจได้อุบัติขึ้น 
   ในประเด็นทางเศรษฐกิจที่เกิดขึ้นนี้ คือ จุดสำคัญท่ีทำให้หลาย ๆ คนเริ่มกังขาในวัฒนธรรมการใช้ชีวิตช่วง
ก่อนวิกฤตเศรษฐกิจที่มีความเป็นบริโภคนิยมและให้ความสำคัญกับการใช้เงินในอนาคตมาใช้ในสิ่งต่าง ๆ มากกว่า
ที่จะสร้างเสถียรภาพทางการเงินของตนเองและเน้นการพ่ึงพาตนเอง จากเรื่องราวนี้สามารถกล่าวได้ว่า มรดกจาก
เหตุการณ์วิกฤตเศรษฐกิจ พ.ศ. 2540 ที่เกิดขึ้นจากการลอยค่าเงินบาท ในวันที่ 2 กรกฎาคม ได้ครบรอบ 26 ปีใน
วันนี ้ ถือว่าเป็นเหตุการณ์ที ่สะเทือนจิตใจคนไทยเป็นอย่างยิ ่ง มีการสูญเสียทั ้งชีวิตและทรัพย์สิน และได้
เปลี่ยนแปลงหลาย ๆ สิ่งในสังคมไทยโดยเฉพาะในแนวคิดเรื่องสุนทรียะในการใช้ชีวิตจนไปถึงกระทั่งการเสพความ
งามทางศิลปะ 
   วิกฤตทางเศรษฐกิจสะท้อนสู่การดำเนินชีวิตครั้งนี้เป็นจุดเปลี่ยนสำคัญและเป็นจุดเริ ่มต้นที่เด่นชัด  
ของกระแสการโหยหาอดีตและช่วยทำให้เรามองเห็นภาพของปัญหาอะไรบางอย่างที่น่าสนใจ อันเป็นแรงผลักส่ง
จนถึงปัจจุบัน วิกฤตต้มยำกุ้งจึงอาจเป็นประเด็นสำคัญที่ทำให้ผู้คนในสังคมเมืองต้องการกลับไปหาความอบอุ่นใน
อดีตและโหยหาอดีตมากยิ่งขึ้น ในบางส่วนของหนังสือเมืองใหญ่ในวงเล็บได้กล่าวถึงความหมายของการโหยหา
อดีตหรือถวิลหาอดีต “นอสทัลเจีย” (Nostalgia) มีรากศัพท์มาจากคำว่า “nostos” ในภาษากรีก แปลว่า “การ
กลับบ้าน” รวมกับคำในภาษาลาตินว่า “-algia” หมายถึง “ความเจ็บปวด” ปัจจุบันมีการนำคำนี ้มาใช้ใน
ความหมายแสดงสภาวะอาการและความรู้สึกของคนที่รู้สึกอ่อนไหวและถวิลหาบรรยากาศหรือความคุ้นเคยใน
แบบอดีตรวมถึงความเศร้าซึมที่เกิดขึ้น เมื่อรำลึกถึงความทรงจำในอดีต ความรู้สึกถวิลหาอดีตก่อให้เกิดผลทั้งในแง่
ดีและแง่ร้ายต่อผู้ที่จมอยู่กับความรู้สึก เช่นนี้ ถ้ามองในแง่ดีจะ พบว่า การถวิลหาอดีตถือเป็นคุณธรรมที่ดีงาม
ประการหนึ่ง ผู้ที่มีความรู้สึก เช่นนี้ จะตระหนักถึงคุณค่าอันดีงามที่เคยมีในอดีต เช่น บางคนบอกว่าคืนวันเก่า ๆ 
นั้นเป็นสิ่งดีงามเพราะสมัยก่อนอากาศสะอาดปลอดโปร่ง ในขณะที่เรื่องเพศสัมพันธ์เป็นเรื่องสกปรก แต่ทุกวันนี้
อากาศกลับสกปรก ในขณะที่เรื่องเพศสัมพันธ์เป็นสิ่งที่บริสุทธิ์สะอาด แนวคิดเช่นนี้เป็นการนำคุณธรรมความดีใน
อดีตมาช่วยแก้ไขปัญหาในปัจจุบัน ตรงกันข้ามถ้ามองในแง่ร้ายจะ พบว่า การถวิลหาอดีตเป็นบ่อเกิดขอ งอาการ



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
69 
  

 

ซึมเศร้า สลดหดหู่ จิตวิญญาณขาดความกระตือรือร้น อีกทั้งยังจมอยู่กับอดีตไม่สามารถถอนตัวออกมาสู่โลกแห่ง
ความจริงในปัจจุบันได้ หากมีความรู้สึก เช่นนี้ รุนแรงถือเป็นอาการผิดปกติทางจิตประเภทหนึ่ง  (วุฒิชัย กฤษณะ
ประกรกิจ, 2548)  
   กระแสโหยหาอดีตสามารถปรับสภาพตัวเองให้สอดคล้องกับส่วนอื่น ๆ ของสังคมได้อย่างแนบเนียน 
สามารถดำเนินควบคู่ไปกับกระแสความตื ่นเต้นที ่แปรเปลี ่ยนในทุก ๆ วัน มีพลวัตและดำเนินต่อไปอย่าง  
ไม่จบสิ ้น แตกต่างกันด้วยประสบการณ์ร่วมของชีวิตตามเส้นเวลาแต่ละช่วงวัย ผู ้คนใน สังคมแต่ละช่วงวัย 
จึงมีเส้นเวลาของการโหยหาอดีตที่มีรูปแบบที่แตกต่างกัน ผู้คนในห้วงขณะนี้ ชอบย้อนไปหาอดีตเพราะเราต่างมุ่ง
ไปข้างหน้ากันตลอดเวลาเป็นสัจธรรมของโลกที่จะเริ่มเบื่อหน่ายและอ่อนล้าโดยธรรมชาติของมนุษย์จึงมักมีคน
กลุ่มหนึ่งหวนกลับมาหารากของตนเอง คนในสังคมตอนนี้รู ้สึกถึงความขาดแคลนภายในใจ ความทันสมัยและ
เทคโนโลยีกลับไม่ใช่คำตอบเพราะมันไม่ใช่ตัวตนและรากของเราที่แท้จริง ดังนั้น การเริ่มมองย้อนเพื่อแสวงหา
ตัวตนจากรากเหง้าวัฒนธรรมจากการดำเนินชีวิตของตนเองจึงเริ่มเกิดขึ้นอย่างเด่นชัดพร้อมสอดรับกับแนวโน้ม
ค่านิยมของพฤติกรรมผู้คนในสังคมไทยที่กำลังก้าวเข้าสู่ศตวรรษท่ี 21 โดยมีลักษณะเฉพาะมีคุณค่าประจำตัวในแต่
ละบุคคลเป็นเครื่องช่วยในการกำหนดความคิดและเหตุการณ์ที่เกี ่ยวข้องกับความปรารถนา คุณค่าและความ
ถูกต้องของสังคมเพื่อให้เกิดความพึงพอใจแก่ตนเองและตอบสนองความสะดวกสบายไปจนถึงตอบสนองความ
ปรารถนาของมนุษย์ที่ไม่มีสิ้นสุด สิ่งเหล่านี้ก็ได้กลายเป็นแรงขับเคลื่อนถึงแนวคิดในวงการออกแบบและศิลปิน ที่
กลับยิ่งต้องค้นหาช่องทางของตนเองที่สามารถนำแนวคิดและผลงานสร้างสรรค์สู่การมีตัวตนเพ่ือแสดงสถานะของ
การมีอยู่ ด้วยการแสวงหาส่วนลึกของความเป็นคนไทยให้ได้เพราะโลกปัจจุบันกำลังทำให้เราต้องเป็นสิ่งพิเศษมี
เพียงหนึ่งเดียวเท่านั้นจึงจะสามารถอยู่รอดและมีอำนาจในการต่อรองวงการออกแบบและศิลปินก็แสวงหาลู่ทาง
และพ้ืนที่เหล่านี้ในการสร้างสรรค์แนวคิดและผลงานด้วยเช่นกัน 
 
“ไทย ๆ” ภาษาวัฒนธรรมบริโภคนิยม 
   ไทย ๆ คือ คำคุ้นชินที่สื่อถึงการมีสถานะที่ต่ำกว่าหรือมีความหมายที่เจือจางกว่าคำว่า “ไทย” เพราะไทย ๆ 
เน้นความง่าย ๆ สบาย ๆ มีอยู่ในชีวิตประจำวันอีกท้ังไม่จำเป็นต้องมีรากเหง้าหรือสะท้อนเนื้อแท้อะไรทั้งสิ้น ไทย ๆ 
จึงอาจเป็นสัญลักษณ์ทางภาษาที่สื่อความถึงอารมณ์ของสังคมยุคปัจจุบันที่เรียกว่า บริโภคนิยม  (ประชา สุวีรา
นนท์, 2554)  
   บริโภคนิยม อาจกล่าวได้ว่า คือ การได้ซื้อ ได้กิน ได้เลือก ได้มีและได้ใช้ทำให้การดำเนินชีวิตมีความ
ราบรื่นมีความสุขและมีความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น การบริโภคของคนธรรมดาสามัญในสังคมโดยเฉพาะผู้คนในเมืองใหญ่
ถือได้ว่าเป็นความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ที่มีเป้าหมายเดียวกัน คือ การแสวงหาความสุขทั้งทางด้านร่างกาย
และจิตใจ การอยู่ดีกินดีรวมไปถึงการต้องการความเสมอภาคเท่าเทียม การเข้าถึงสิทธิอันควรได้รับในฐานะ
ประชาชนของประเทศประชาธิปไตยเป็นสิ่งที่ผู้คนในสังคมต่างต้องการ แต่ในสภาวะความเป็นจริงในการดำเนิน
ชีวิตกลับตรงกันข้าม สิ่งเหล่านี้อาจเกิดขึ้นจากช่องว่างและความเหลื่อมล้ำทางสังคม โดยเฉพาะช่องว่างระหว่าง
ฐานะทางการเงินที่ทำให้คนธรรมดาไม่สามารถสร้างอำนาจการต่อรองที่พึงได้และถูกระบบของทุนนิยมครอบงำ 
ต้องใช้แรงกายและสติปัญญาที่มีเป็นเครื่องมือหนึ่งในระบบทุนนิยมเพ่ือการดำรงชีวิต ดังนั้น จึงไม่ใช่เรื่องแปลกถ้า
ผู ้คนส่วนใหญ่ที ่เป็นกลไกในระบบทุนนิยมในสังคม  จะมีแนวคิดโหยหาอดีตอันสงบสุขของตนเองที ่เคยมี
ประสบการณ์ร่วม และนำกลับมาเพ่ือเยียวยาความรู้สึกของตนเองในปัจจุบัน 
   นักออกแบบและศิลปินที่นิยมแนวคิดโหยหาอดีตจึงหันเหความสนใจมาที่ “นอสทัลเจีย หรือการโหยหา
อดีต” ความรู้สึกเหมือนการได้กลับบ้าน กลับมาสัมผัสกับความรู้สึกเดิมอีกครั้งและเพื่อเป็นการโหยหาอดีตที่
ต้องการความสดใหม่ วงการออกแบบหลากหลายสาขาจึงแสวงหาความแปลกและแตกต่าง เรื่องท่ีไม่ค่อยได้พูดถึง



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
70 
 

เพราะความคุ้นชินหรือวัฒนธรรมในชีวิตประจำวันที่เรียกว่า “ไร้รสนิยมและเป็นกระแสรอง” สิ่งเหล่านี้ปรากฏชัด
ในกระแสของวัฒนธรรมบริโภคนิยมซึ่งเป็นเหมือนตัวแทนของความเหลื่อมล้ำอันมีอยู่จริง ดังเช่น ตัวอย่างที่
สะท้อนแนวคิดอันสื่อถึงสุนทรียะไทยด้วยวัฒนธรรมบริโภคนิยม ได้อย่างชัดเจนมากท่ีสุด  
ยกตัวอย่างเช่น วัตถุข้าวของเครื่องใช้ที่ประดิษฐ์สร้างขึ้นจากพลาสติกในระบบอุตสาหกรรมแบบทุนนิยมที่มี
เป้าหมายในการผลิตจำนวนมากโดยสวนกระแสกับค่าแรงที่ต่ำลงให้มากที่สุด “วัตถุเหล่านี้ถูกเรียกว่า Kitsch เป็น
สิ่งของที่อยู่ในวัฒนธรรมบริโภคนิยมที่สามารถพบเห็นได้ทั่วไปในชีวิตประจำวันซึ่งเป็ นสิ่งของที่ดูไร้รสนิยม” 
(สรรเสริญ สันติธญะวงศ์, 2560)  
 

  
 

ภาพที่ 2 สิ่งของเครื่องใช้จากพลาสติกตัวแทนสะท้อนยุคบริโภคนิยม 
 
   ปัจจัยหลักต่อการดำเนินชีวิต คือ “รายได”้ ซึ่งทำให้เกิดปัจจัยของการเลือกใช้วัตถุสิ่งของ การกินอยู่และ
อ่ืน ๆ ตามปัจจัยสี่ในการดำเนินชีวิตที่เหมาะสมและสอดรับกับรายได้ที่ได้มา ซึ่งกลายเป็นตัวแบ่งแยกระดับชั้นของ
การแสดงฐานะตามสิ่งที่เลือกอุปโภคบริโภคจึงเกิดเป็นอีกรูปแบบของรสนิยมที่เกิดจากการดำเนินชีวิต  ข้าวของ
เครื่องใช้จากพลาสติกสีสันจัดจ้านสะดุดตาสะท้อนสุนทรียะแบบไทย ๆ เป็นวัตถุสิ่งของในวัฒนธรรมบริโภคนิยมที่
เราคุ้นเคยจนชินตาและผู้คนก็ล้วนมีประสบการณ์กับสิ่งของเหล่านั้นในชีวิตประจำวันด้วย เพราะเป็นสิ่งที่สามารถ
พบเห็นได้แทบจะในทุกสถานที ่เปรียบเสมือนเป็นปัจจัยในการดำเนินชีว ิตปกติประจำวันของผู ้คนทั ่วไป 
“พลาสติก” จึงเป็นเสมือนสิ่งของที่ไม่มีคุณค่าและมีราคาต่ำ ยังกลับกลายเป็นเครื่องมือสำหรับการกีดกันด้าน
สุนทรียะและรสนิยม พร้อมกับใช้เปรียบเทียบเพื่อการแบ่งแยกชนชั้นของผู้คนในสังคม ผ่านเครื่องใช้สอยใน
ชีวิตประจำวันของคนธรรมดาท่ัวไป ซึ่งถือว่าเป็นกลุ่มคนส่วนใหญ่ในประเทศไทย 
   ประเด็นเหล่านี ้นำมาตั้งต้นเป็นวัตถุดิบทางแนวคิดในการออกแบบและสร้างเรื ่องราวให้กับผลงาน  
ของศิลปินและนักออกแบบ กระแสความคิดเรื่องการค้นหาอดีตที่เป็นกระแสรอง ความเป็นไทย ๆ สามัญธรรมดา
ทั่วไปในสังคมที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน ก่อตัวขึ้นมาจากความคิดต่อต้านโลกยุคปัจจุบัน และหลีกหนีโลกอนาคตที่ไม่
แน่นอนโดยการย้อนกลับไปหาความอบอุ่นและมั่นคงในอดีต ทุกกระบวนการที่กล่าวมาข้างต้นทำให้ส่งผลต่อการ
ออกแบบในวงการนักออกแบบและการสร้างสรรค์ผลงานของศิลปินไทย ทำให้เกิดเป็นแนวคิดการออกแบบที่อาจ
เป็นตัวช่วยที่สำคัญให้ได้สนุก ท้าทายและอาจสร้างความสุขทางใจกับการสร้างแบบแผนสุนทรียะใหม่และรสนิยม



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
71 
  

 

ใหม่ที่ต่อรองกับ “ความเป็นไทย” พร้อมสร้างตัวตนที่นำไปสู่ผลงานการออกแบบที่เรียกว่ามีเอกลักษณ์ ความ
ต้องการโหยหาอดีตกับความธรรมดาสามัญทั่วไปในชีวิตประจำวันรอบตัวแบบภาษาที่ใช้สื่อสารทางความรู้สึกแบบ
ไร้รสนิยม จึงได้เดินมาบรรจบกันเพ่ือตอบสนองต่อความต้องการของผู้คนในปัจจุบันที่มองว่ากระแสรองแบบไทย ๆ 
คือ ความเท่และไม่สยบยอมต่อกระแสหลัก 
   ภาณุ อิงคะวัต ได้กล่าวถึงประเด็นการแสวงหาแก่นอันเป็นตัวตนที่แท้จริงของความเป็นไทยซึ่งอาจเป็น
แบบแผนทางแนวคิดในการออกแบบในวัฒนธรรมบริโภคนิยมของไทย ดังนี้ อย่าเข้าใจผิดว่าส่วนลึกของวิถีชีวิต
แบบคนไทย จำเป็นจะต้องจำกัดแคบอยู่ที่จิตรกรรมฝาผนัง วรรณคดีไทย ผ้าไหม มวยไทย พุทธศาสนา ตลาดน้ำ 
วัด วัง และอ่ืน ๆ อีกมากมายที่ภาครัฐต้องการให้คนในชาติร่วมภาคภูมิใจ แต่มันอาจเป็นความรู้สึกหรือเหตุการณ์
หรือช่วงเวลาใดเวลาหนึ่งในชีวิตที่คนไทยเท่านั้นสามารถเอาตัวเอาใจเข้าไปสุงสิงด้วยได้ คำว่า “สุงสิง” จึงเป็นจุด
เริ่มของประเด็นทางความคิดที่สามารถแตกขยายสาขาออกไปได้ไม่รู้จบ เพราะมันแสดงถึงความเป็นธรรมดาสามัญ
ที่เราคนทั่วไปต่างเข้าไปสัมผัส พูดคุย แลกเปลี่ยน วิพากษ์วิจารณ์ได้อย่างจริงใจ หรือมัน คือ การที่เราเอาตัวเรา
เข้าไปเป็นส่วนหนึ่งในสิ่งนั้นได้มันถึงจะทำให้เรารู้สึกเป็นเจ้าของสิ่งนั้น และเป็นผู้ร่วมสร้างวัฒนธรรมนั้น (ภาณุ อิง
คะวัต, 2538)  
   รสนิยมแบบไร้รสนิยม ที่บ่งบอกความเป็นไทยของเราแบบซื่อ ๆ และตรงไปตรงมาไม่อ้อมค้อม รสนิยม
แบบนี้เป็นสิ่งที่มีอยู่รอบตัวเรา เพราะ มันคือ บรรยากาศของการดำเนินชีวิตประจำวัน และบางอย่างเราอาจจับ
ต้องไม่ได้ มองไม่เห็น หรือมันอาจอยู่แค่ในความรู้สึกที่บอกเป็นภาษาพูดไม่ ได้ และเมื่อเราต้องการหาคำตอบที่
ชัดเจนว่ารสนิยมแบบไทยแท้ ๆ คืออะไร คำตอบเหล่านั้นกลับมักถูกนิยามจากผู้ที่รู้สึกเหนือกว่าด้านรสนิยมว่าเป็น 
“ภาษาไร้รสนิยม” เราจึงอาจไม่ได้คำตอบที่แท้จริงจากสิ่งที่เราพบเห็นในชีวิตประจำวันของคนธรรมดา เพราะการ
สร้างกรอบความคิดจากภาครัฐอันสำเร็จรูปเพื่อกำหนดเป็นค่านิยมของชาติมาให้เราต้องยึดถือ การค้นหาตัวแทน
ค่ากลางของความเป็นชนชาติที่ทำหน้าที่พูดสื่อสารแทนตัวเราคนไทยโดยรวมว่า คือ สิ่งใด อีกมุมมองเป็นประเด็น
ที่น่าสนใจ คือ อัตลักษณ์ที่อยู่ในธรรมชาติการดำเนินชีวิตของผู้คน เช่น การบ่ งบอกถึงหน้าตา ความคิดอ่าน การ
พูดจา นิสัยใจคอ บุคลิกลักษณะของความเป็นเราได้แสดงออกอย่างเต็มภาคภูมิอย่างชนิดที่ใคร ๆ ที่พยายามทำ
ตามก็ได้แต่เป็นเพียงผู้ตามและไม่สามารถขโมยความเป็นเจ้าของได้เหมือนกับสำเนียงของภาษาพูด สิ่งนี้หรือไม่ คือ 
“รสนิยมแบบไทยแท้” คุณค่าความเป็นไทยแบบไร้รสนิยมที่เห็นโดยทั่วไปในชีวิตปกติประจำวันของผู้คนในสังคม
เวลานี้ ได้พยายามเข้าไปแย่งพ้ืนที่ ท้าทาย และต่อรองกับความเป็นไทย แบบวัด แบบวัง แบบของรัฐส่วนกลางที่ได้
กำหนดค่ามาตรฐานไว้ที่คิดว่าเป็นแบบแผนอันดีงามร่วมกันที่คนไทยต้องร่วมยึดถือปฏิบัติเพ่ือความเป็นเอกลักษณ์
ของชาติที่ชัดเจน แต่ในช่วงเวลานี้การใช้แนวคิดแบบ “ภาษาไร้รสนิยม” อันสะท้อนจากวัฒนธรรมบริโภคนิยม มา
เป็นตัวแทนค่ากลางของชนชาติกลับกลายเป็นวัตถุดิบทางความคิดและแรงบันดาลใจ พร้อมกรรมวิธีในการ
ออกแบบและการผลิตผลงานสร้างสรรค์ ถือเป็นการแย่งชิงพ้ืนที่ที่ใช้กระแสความนิยมของคนยุคปัจจุบันเป็นตัววัด
ว่าสิ่งใด คือ รสนิยมที่แท้จริงของไทย ดังนั้น การค้นหาความเป็นไทยแบบใหม่ คือ สิ่งสำคัญที่ควรถูกปลูกฝังและ
เข้าไปเชื่อมต่อกับวงการการศึกษาทางการออกแบบระดับชาติอย่างจริงจังและมีแผนงานที่ต่อเนื่องชัดเจนควบคู่ไป
กับแผนยุทธศาสตร์ของชาติ โดยกรอบวิสัยทัศน์และเป้าหมายอนาคต ยุทธศาสตร์ชาติ 20 ปี (พ.ศ. 2561 - 2580) 
ของประเทศไทย ในยุทธศาสตร์ฉบับที่ 2 ด้านการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์และพัฒนาขีดความสามารถการแข่งขัน
ของประเทศด้วยการส่งเสริมความคิดสร้างสรรค์และนวัตกรรมที่ต่อยอดจากมรดกทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา  
ตามแนวนโยบายของรัฐว่าด้วยการ “ต่อยอดจากอดีต ปรับปัจจุบันและสร้างคุณค่าใหม่ในอนาคต” ที่ต้อง
ขับเคลื่อนและเชื่อมต่อไปกับสังคมโลก เราสามารถที่จะวิพากษ์นิยามของอัตลักษณ์แบบดั้งเดิมอย่างตรงไปตรงมา 
และยังสามารถนำเสนอความต้องการที่จะกำหนดนิยามอัตลักษณ์ไทยในแบบใหม่ ๆ ได้อย่างไม่จบสิ้นเพราะ
วัฒนธรรมที่หยุดนิ่งไม่มีพัฒนาการไปกับกระแสของสังคมอาจ คือ วัฒนธรรมที่กำลังถดถอยและหนีห่างจากผู้คนใน



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
72 
 

สังคม ดังนั้นการค้นหาค่ากลางที่เป็นการยอมรับร่วมกันในด้านรสนิยมของผู้คนในสังคมไทย จึงควรมีการปรับปรุง
ฐานข้อมูลและปรับให้เป็นปัจจุบันอยู่ตลอดเวลา 
 
ไร้รสนิยม “สื่อ” รสนิยม 
   รสนิยมเป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นและมนุษย์โดยธรรมชาติก็ย่อมผูกติดอยู่กับสังคม ความงามก็ขึ้นอยู่กับผู้
มอง ทุกคนต่างคนต่างมีความชอบ ความพึงพอใจ และความคิดเห็นส่วนตัว หรือเราเรียกสิ่งเหล่านี้รวม ๆ ว่า 
รสนิยม ซึ่งอาจถือได้ว่าเป็นเรื่องที่กำหนดโดยสังคมหรือสามารถเป็นเสียงส่วนใหญ่ของคนในสังคม โดยมีกระแส
เป็นกระแสหลักที่ผู้คนยอมรับร่วมกัน ในสังคมที่มีความสลับซับซ้อนทางวัฒนธรรม รสนิยมจึงเป็นเรื่องของชนชั้น
หรือเป็นสิ่งที่คนในสังคมใช้เป็นเครื่องมือในการสะท้อนชนชั้นหรือกลุ่มของตนเอง 
   เมื่อมองย้อนกลับถึงสังคมและวัฒนธรรมการดำเนินชีวิตของเรา อาจกล่าวได้ว่ารสนิยมและบุคลิกแบบ
ไทย ๆ นั้นคือ อารมณ์ขันแบบโฉงฉ่างและไม่เคร่งเครียด ไม่จริงจัง ง่าย ๆ สบาย ๆ อะไรก็ได้ เป็นจุดเริ่มของกระแส
การหันไปหาความเป็นไทยด้วยการสื่อสารแบบภาษาไร้รสนิยม ซึ่งอิทธิพลความเป็นไทยในลักษณะนี้กลับถูกจริต
ของคนต่างชาติ ต่างวัฒนธรรม กลับกลายเป็นลู่ทางไปสู่การยอมรับของชาวโลก แนวคิดนี้สะท้อนถึงวิธีการ
นำเสนอความเป็นไทยแบบมีรสนิยมที่เราพบเห็นได้ทั่วไป ยิ่งทำให้เราหาตนเองไม่พบ ภาครัฐผู้เป็นหัวเรือใหญ่ใน
การนำเสนอความเป็นไทยต่อสายตาชาวโลกเองก็มักสื่อสิ่งหนึ่งเพื่ออธิบายความหมายของอีกสิ่งหนึ่งเสมอจน
บางครั้งเราอาจต้องร่วมกันตั้งคำถามต่อผู้มีหน้าที่ในการรับผิดชอบต่อแนวคิดเช่นนี้ และยังสามารถพบเห็นสิ่งอื่น ๆ 
วัตถุอื่น ๆ ไม่เว้นแม้แต่อาหารการกิน ความเชื่อศรัทธา ประเพณีท้องถิ่นอีกมากมายที่ถูกนำมาประดิษฐ์สร้างเพ่ือ
เป็นการสื่อสารต่อสายตาทั่วโลก จนถูกเรียกว่า “ประเพณีประดิษฐ์” หรือเพราะเราอาจสร้างความสลับซับซ้อน
และพยายามสร้างความมีรสนิยมจากค่ามาตรฐานความงามอันเป็นสากลมากจนเกินไป จึงทำให้ออกห่างจากวิถี
ชีวิตประจำวันของคนธรรมดาและห่างไกลความจริงที่เราพบเห็นและเป็นอยู่ในทุก ๆ วัน  
   กระแสรสนิยม เช่นนี้ ไม่ได้เกิดขึ้นเฉพาะในวงการออกแบบเพียงเท่านั้น ขอยกตัวอย่างในวงการศิลปะ มี
ศิลปินไทยหลายท่านที่สร้างชื่อเสียงและนำพาความเป็นไทยแบบไร้รสนิยมมาเป็นภาษาในการสื่อสารผลงานของ
ตนเองให้ได้รับการยอมรับในระดับโลกด้วยการนำเอาวัตถุสิ่งของแบบไทย ๆ อารมณ์ ความรู้สึกและความดาษดื่นที่
พบเห็นตามทุกตรอกซอกซอยของเมืองไทยอันเป็นวัฒนธรรมกระแสรองจากสังคมบริโภคนิยมมาออกแบบและ
สื่อสารเรื่องราวผ่านผลงานศิลปะ  
  จากผลงานการแสดงทางศิลปะที ่เป็นตัวอย่างของการสะท้อนภาษาไร้รสนิยม ด้วยสุนทรียะไทย  
ในวัฒนธรรมบริโภคนิยม ของฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช เป็นการสื่อภาษาทางความรู้สึกที่ใช้สะท้อนอัตลักษณ์ไทย  
ที่ถูกปรับเปลี่ยนไปตามการดำเนินชีวิตของคนธรรมดาสามัญทั่วไปที่สอดรับกับความหลากหลายทางบริบทสังคม
ตามกระแสการบริโภคในระบบทุนนิยม ถือเป็นตัวแทนแนวความคิดการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะร่วมสมัยไทยจาก
ชีวิตประจำวันผ่านวัฒนธรรมบริโภคนิยมแบบไทย ๆ 
   ฤกษ์ฤทธิ ์ ต ีระวนิช ได้ร ับการขนานนามว่าเป็นตัวแทนศิลปะเชิงส ัมพันธ์ (Relational Art) หรือ
สุนทรียศาสตร์เชิงสัมพันธ์จากนักวิจารณ์ศิลปะชาวฝรั่งเศสและภัณฑารักษ์ นิโคลาส บูริโยด์ (Nicolas Bourriaud) 
เป็นการนำศิลปะสร้างการเชื่อมโยงกับบริบทในสังคม โดยศิลปินจะเป็นผู้ออกแบบและจำลองปฏิบัติการความจริง
ที ่อยู ่ในสังคมด้วยสถานการณ์ การพบปะ หรือเหตุการณ์ต่าง ๆ ในผลงานศิลปะ ศิลปะเชิงสัมพันธ์ได้สร้าง
ความสัมพันธ์รูปแบบใหม่กับผู้ชมจากเดิมที่พ้ืนที่แสดงงานศิลปะเป็นเพียงแค่พ้ืนที่ให้ผู้ชมงานเดินผ่านผลงานวัตถุที่
ไม่มีชีวิตจากการเพ่งมอง แต่ผลงานศิลปะเชิงสัมพันธ์ได้สร้างสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ทำให้ผู้ชมได้เข้ามาอยู่
รวมกัน เป็นการเผชิญหน้าเกิดปฏิสัมพันธ์ในกิจกรรม สถานการณ์ หรือผลงานที่ศิลปินเป็นผู้สร้างขึ้น  (ถนอม ชา
ภักด,ี 2540)  
 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
73 
  

 

ภาพที่ 3 ฤกษ์ฤทธิ์เป็นที่รู้จักในวงกว้างจากผลงาน ผัด
ไทย (Pad Thai) หรือ Untitled (Free) 

(1992/1995/2007/2011) (เอ็กสเปซแกลอรี่, 2566)  

ภาพที่ 4 Contemporaries จานที่ยังไม่ได้ล้าง 
ก็เป็นศิลปะกับเขาได้เหมือนกันนะ!. (บริษัท เวอร์

ค่อน ประเทศไทย จำกัด, 2563)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
   
   ในผลงานของฤกษ์ฤทธิ ์ ตีระวนิช อย่าง ผัดไทย (Pad Thai), Untitled (Free) (1992/1995/2007/ 
/2011) หรือ "ไม่มีชื่อ 2547 (ต้มข่าไก,่ เจ็ดเซียนซามูไร) (2019) นอกจาก จะเป็นการขยายขอบเขตการสร้างสรรค์
และการชมงานศิลปะจากรูปแบบเดิม ๆ และเปิดโอกาสให้ผู้ชมเข้ามามีปฏิสัมพันธ์ตอบโต้กับผลงานศิลปะ เพ่ือเป็น
การลดช่องว่างระหว่างศิลปะกับผู้ชม ด้วยการยกครัวเข้าไปตั้งในหอศิลป์ และทำอาหารอย่าง ผัดไทย หรือ ต้มข่า
ไก่ แจกให้คนที่เข้ามาดูงานกินกันฟรี ๆ แทนที่จะได้ดูงานศิลปะตามปกติแล้ว หลังจากจบสิ้นการแสดงในวันเปิด
งานนิทรรศการ เขายังท้ิงหม้อ กระทะ จาน ชามเปรอะเปื้อนคราบอาหารโดยยังไม่ได้ล้างเอาไว้ในหอศิลป์ให้ผู้ชมดู
แทนงานศิลปะ ราวกับจะเป็นการแสดงสภาวะหลังงานเลี้ยงที่เลิกรา เพื่อให้ผู้ชมงานได้เป็นประจักษ์พยานกับ
หลักฐานแห่งสุนทรียศาสตร์ของกิจกรรมในชีวิตประจำวันอันธรรมดาสามัญอย่างอาหารการกิน ซึ่งสามารถเป็น
ศิลปะในรูปแบบหนึ่งได้เช่นกัน 
   ฤกษ์ฤทธิ์ นำเสนอการปรุงอาหารริมทางที่โด่งดังและชินตาของไทย เช่น ก๋วยเตี๋ยว ผัดไทย แกงเหลืองแกง
แดง วัฒนธรรมอาหารริมทางและการพูดคุยเหมือนในชีวิตปกติประจำวันของคนไทยมาสร้างเป็นเรื่องราวการ
นำเสนอผลงานของตนเองและทำให้เกิดประสบการณ์ร่วมอย่างตรงไปตรงมาที่ทำ ให้เกิดทั้ง รูป รส กลิ่น เสียง 
สัมผัส และใจ ต่อผู้เข้าร่วมชมการแสดงผลงานของเขา ซึ่งอาจถือเป็นเสน่ห์อันลึกลับและเป็นสิ่งที่ตื่นตาตื่นใจคน
ต่างภาษาต่างวัฒนธรรม เป็นลักษณะการนำเสนอเรื่องราวที่ Exotic หรือ Exoticism จากอาหารไทยที่มีชื่อเสียง
เป็นที่รู้จักไปทั่วโลก และนำเสนอวิถีชีวิตของผู้คนผ่านความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ในการประกอบอาหารเลี้ยงผู้คนให้ได้กิน
ฟรี ๆ แบบไทย ๆ ที่เราคุ้นชินในสังคม ปรากฏการณ์เช่นนี้หรือไม่ที่ควรเป็นลู่ทางในการนำเสนอตัวตนของสุนทรียะ
ไทยสู่สากล 
  จากแนวคิดของ ประชา สุวีรานนท์ ได้ยกตัวอย่างการนำเสนอผลงานทางศิลปะจากภาษาไร้รสนิยมแบบ
ไทย ๆ ของศิลปินท่านนี้ไว้ว่า ศิลปินได้ผลิตงานลักษณะเดียวกันต่อเนื่องยาวนานกว่ายี่สิบปีทั้งในประเทศไทยและ
ต่างประเทศ และมีส่วนอย่างมากในการชี้ให้คนหันมามองว่าของเหล่านี้ก็มีลักษณะประจำชาติที่โดดเด่นและชนะ
ใจผู้คนที่อยู่ภายนอกประเทศต่างวัฒนธรรม ไม่แพ้ความเป็นไทย แบบวัด แบบวัง และแบบที่รัฐบาลได้กำหนด
มาตรฐานไว้เลยเลยแม้แต่น้อย (ประชา สุวีรานนท์, 2554)  
   ดังนั้น โดยภาพรวมของการแสดงออกทางศิลปะในยุคปัจจุบันจึงไม่ได้ทำหน้าที่ในด้านความงามเท่านั้น 
แต่กลับกลายเป็นการสื่อสารความหมายของสังคม และทำหน้าที่เป็นเสมือนภาพตัวแทนของวัฒนธรรม ที่ไม่ได้มุ่ง
เพียงการสร้างแค่ศิลปะวัตถุเพียงเท่านั้น แต่สนองตอบด้านจิตใจไปด้วยพร้อมกัน ศิลปะในลักษณะนี้จะว่ารับใช้
มนุษย์ก็คงไม่ผิดนัก ความสุนทรียะเป็นสิ่งที่ทุกคนถวิลหาไม่ว่าจะเป็นระดับชนชั้นใด ๆ  



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
74 
 

   ตามแนวคิดของ ธีรยุทธ บุญมี เกี่ยวกับมุมมองด้านศิลปะในโลกโมเดิร์นและโพสโมเดิร์น ได้แสดงให้เห็น
ว่าความเป็นศิลปะและการขยายขอบเขตทางศิลปะไปสู่บริบททางสังคมวัฒนธรรมยุคหลังสมัยใหม่ ทำให้ศิลปะ
สามารถเล่นกับอะไรก็ได้ที่ศิลปินคิดอยากจะทำและสื่อสาร ด้วยแนวคิดที่ว่าศิลปะไม่เคยถูกมองว่าเป็นความจริง
หรือเรื่องจริง เป็นเพียงภาพตัวแทนความคิดของผู้สร้างและเป็นผลผลิตทางวัฒนธรรม ทุกอย่างสามารถเป็นไปได้
ในโลกของศิลปะ เพราะ “ การมองความจริงในปัจจุบันมีความหลากหลาย หรือไม่เชื่อว่ามีความจริงเพียงหนึ่งเดียว 
แต่เป็นความจริงที่มองได้หลายมุมมอง โลกข้างนอกเป็นแค่พื้นที่ว่างที่เราจะใส่ความคิด ความเชื่อของเราลงไป ” 
ศิลปะที่สะท้อนสุนทรียะไทยจากแนวคิดนี้จึงเป็นภาพตัวแทนของความคิด ของตัวตน และของยุคสมัย (ธีรยุทธ 
บุญมี, 2546)  
   อีกหนึ ่งม ุมมองสำคัญที ่สามารถสะท้อนว ่าความไร ้รสนิยมในความธรรมดาสามัญรอบตัวเรา  
ในสังคมไทยได้กลายเป็นภาษาที่สามารถสื่อสารความเป็นไทยได้เด่นชัดและตรงไปตรงมา จากผลงานการเขียน 
Very Thai Everyday Popular Culture โดยฟิลิป คอร์นเวล - สมิธและอีกหนึ่งเล่มของ River Books (2020) ที่
ถูกรวบรวมเป็นหนังสือชื่อ VERY BANGKOK IN THE CITY OF THE SENSES  
 

 
 

ภาพที่ 5 หนังสือ Very Thai Everyday Popular Culture และ 
หนังสือ Very Bangkok in The City Senses 

 
   หนังสือทั้งสองเล่มมีลักษณะเป็นหนังสือกึ่งไกด์บุค กึ่งวิชาการ ซึ่งพยายามรวบรวมวัตถุสิ่งของ พิธีกรรม 
พฤติกรรมแบบไทย ๆ ไว้อย่างเป็นระบบ หลายครั้งเรามักจะได้ยินคนต่างชาติพูดถึงไทยในแง่สีสันทางวัฒนธรรมที่
แปลกตาไปจากความคุ้นชินของบ้านเมืองตนเอง แสดงให้เห็นภาพที่ชัดเจนขึ้นเมื่อคนต่างชาติมักจะตื่นตาตื่นใจ
กับข้าวของ ไลฟ์สไตล์ของไทยหลาย ๆ อย่างที่บ้านเขานั้นไม่มี ยกตัวอย่างเช่น ร้านอาหารริมทางที่พร้อมเสิร์ฟ
ตลอด 24 ชั่วโมง พวงถ้วยเครื่องปรุงในร้านก๋วยเตี๋ยว กระดาษทิชชูสีชมพูที่สามารถนำมาเช็ดปากได้ รำไทยด้วยชุด
ละครไทยแบบตุ๊กตาแก้บนของศาลพระพรหมแยกราชประสงค์ รถตุ๊กตุ๊ก พวงมาลัยดอกไม้พลาสติกสีสันจัดจ้าน 
น้ำเขียว น้ำแดงไหว้ศาลพระภูมิเจ้าที่ รั้วเหล็กดัดลวดลายแบบยุโรปพร้อมเสาบ้านแบบโรมัน หรือแม้กระทั่งสาย
สื่อสารที่แขวนทับซ้อนระโยงระยางจนคล้ายงานแสดงศิลปะร่วมสมัยที่มีให้เห็นทุกสี่แยกของกรุงเทพมหานคร เป็นต้น  



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
75 
  

 

   ถ้าจะจำกัดความข้าวของหรือไลฟ์สไตล์เหล่านี ้ว ่า คืออะไร เราก็สามารถเรียกสั ้น ๆ ได้ว่า “ไทย 
ป๊อปคัลเจอร์” (Thai Pop Culture) หรือวัฒนธรรมร่วมสมัยที่เกิดขึ้นในสังคม ความสามัญธรรมดาทั่วไปซึ่งไม่
จำเป็นต้องมีคุณค่า มีความดีงาม หรือต้องถูกยกย่อง มันเป็นแค่ปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมที่คนจำนวนหนึ่งทำมัน
ขึ้นมาและมักถูกมองว่า “ไร้รสนิยม” แต่ที่น่าสนใจ คือ ป๊อปคัลเจอร์มักเป็นสิ่งที่เจ้าตัวหรือเจ้าของวัฒนธรรมนั้นไม่
ทันคิดว่ามันป๊อป เพราะเคยชินจนลืมสังเกตนั่นเอง แต่ว่าลักษณะการแสดงออกแบบ “ไทยป๊อปคัลเจอร์” นั้นกลับ
หยิบยืมเอาสิ่งที่มีอยู่แล้วกับการใช้สอยในชีวิตประจำวันตามท้องตลาดเป็นวัตถุสำเร็จรูปราคาถูกจากการผลิตแบบ
ทุนนิยมมานำเสนอในบริบทใหม่สื่อความหมายใหม่ที่ย้อนแย้งผนวกกับการแฝงนัยยะของการวิพากษ์วิจารณ์และ
ตั ้งคำถามอย่างมีชีวิตชีวา รวมถึงยังมีส่วนที ่ทำลายเส้นแบ่งหรือความแตกต่างระหว่างวัฒนธรรมชั ้นสูงกับ
วัฒนธรรมชั้นรองของคนธรรมดาสามัญ กล่าวได้ว่า คือ ความเท่าเทียมแห่งรสนิยม (Smith, P. C., 2005)  
   Immanuel Kant นักปรัชญาที่มีอิทธิพลอย่างมากต่อกระแสสุนทรียะสมัยใหม่ ได้อธิบายแนวคิดของ 
Community of Sense of Taste ว่าสิ่งที่ทำให้การประเมินค่าทางรสนิยมและความงามมีความเป็นสากลและ
สามารถใช้เป็นมาตรฐานแห่งรสนิยม คือ Sensus Communis หรือความรู้สึกร่วมหรือรสนิยมร่วมที่คนในสังคมใช้
ร่วมกันเมื่อมีการประเมินหรือบอกว่าสิ่งใดงามหรือไม่งาม นั่นคือ ความงามสำหรับ Kant ไม่ใช่รสนิยมเฉพาะบุคคล
แต่เป็นรสนิยมที่ทุกคนในสังคมมีร่วมกัน นั่นคือ ความงามท่ีเป็นสากลและสามารถมีร่วมกันได้หรือมีความเห็นพ้อง
ต้องกัน โดยธรรมชาติของมนุษย์ทุกคนต้องอยู่ร่วมกัน มีปฏิสัมพันธ์ต่อกันและกัน เมื่อมนุษย์ได้อยู่ร่วมกันเป็นสังคม
แล้ว แต่ละสังคมก็ได้กำหนดลักษณะเฉพาะทางวัฒนธรรมของตนขึ้นมา ซึ่งรวมไปถึงเรื่องของรสนิยมและสุนทรียะ
ทางความงาม (Kant, I., 1987)  
   ในแง่มุมนี ้เราสามารถพิจารณาได้ว ่า รสนิยมที ่เกิดจากการดำเนินชีวิต ซึ ่งเป็นผลผลิตของสังคม  
และวัฒนธรรมบริโภคนิยมของสังคมนั้น ๆ คือ ภาพตัวแทนของสิ่ง ๆ หนึ่งที่เกิดขึ้นจากประสบการณ์ ความคิด 
ความเชื่อ และแสดงถึงตัวตนของผู้สร้าง ศิลปิน และนักออกแบบที่ได้ร่วมกันกำหนดรสนิยมและสุนทรียะทางความ
งามไปพร้อมกับสังคม 
 
สรุป 
   วิกฤตทางเศรษฐกิจสะท้อนสู่การดำเนินชีวิตถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญและเป็นจุดเริ่มต้นที่เด่นชัดของกระแส
การโหยหาอดีต อันได้ส่งผลต่อรสนิยมการบริโภคของผู ้คนในสังคม และช่วยทำให้เรามองเห็นภาพของ
ปรากฏการณ์ของวงการศิลปะและการออกแบบบางประการได้อย่างน่าสนใจ ภาษาการสื่อสารในรูปแบบ “ไร้
รสนิยม” คือ ภาษาที่ใช้สื่อสารทางความรู้สึกอันเกิดจากประสบการณ์ช่วงเวลาใดเวลาหนึ่ งในชีวิตที่คนไทยเทา่นั้น
สามารถเอาตัวและเอาใจ เข้าไป “สุงสิง” มีส่วนร่วมกับเหตุการณ์เหล่านั้นด้วยได้ และแสดงถึงความเป็นธรรมดา
สามัญที่คนทั่วไปต่างเข้าไปสัมผัส พูดคุย แลกเปลี่ยน วิพากษ์วิจารณ์ได้อย่างจริงใจ สามารถเอาตัวและความรู้สึก
ของเราเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งในสิ่งนั้นได้ทำให้เรารู้สึกเป็นเจ้าของและผู้ร่วมสร้างวัฒนธรรมนั้น “ภาษาไร้รสนิยม”
กลับกลายเป็นองค์ความรู้ของศิลปะและงานออกแบบอีกประเภทหนึ่ง การออกแบบประเภทนี้อธิบายตนเองผ่าน
ภาษาทางความรู ้สึกของความเป็นไทยที่ไม่สูงส่งจนเกินเอื ้อมถึง มุ ่งเน้นความซื ่อตรง ไม่อ้ อมค้อม มีอยู ่ใน
ชีวิตประจำวัน เอาตัวเข้าไปสุงสิงและเข้าไปมีส่วนร่วมได้ อีกทั้งไม่จำเป็นต้องมีรากเหง้าหรือสะท้อนเนื้อแท้อัน
ยาวนานใด ๆ ทั้งสิ้น “ภาษาไร้รสนิยม” อาจเปรียบได้กับภาษาชาวบ้านหรือภาษาคนธรรมดาสามัญ เป็นการ
สื่อสารความมีตัวตนในสังคมไทยยุควัฒนธรรมบริโภคนิยม มุมมองของผู้ที่เห็นคุณค่าและอยากนำแนวคิดนี้มาใช้
เพื่อการสื่อสารทางการออกแบบและสร้างสรรค์ผลงานศิลปะ องค์ความรู้เหล่านี้  คือ มรดกภูมิปัญญาของคน
ธรรมดาที่ไม่ได้แตกต่างหรือมีคุณค่าน้อยกว่าภูมิปัญญาจากสกุลช่างใด ๆ เลย และเป็นมรดกทางปัญญาที่มีชีวิต
สามารถนำกลับมาใช้ได้เสมออย่างง่าย ๆ ไม่ต้องมีพิธีรีตอง ภาษาที่ใช้สื่อสารแสดงความเป็นตัวตนนี้เองถือเป็น



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
76 
 

วัตถุดิบชั้นเลิศที่ผ่านการกลั่นกรองในทุกมิติจากความจริงในสังคมและการดำเนินชีวิตของผู้คนธรรมดาสามัญ ทั้ง
ด้านรสนิยมและคุณค่าจากการใช้สอยประโยชน์ ที่นักออกแบบและศิลปินได้หยิบจับนำมาใช้สร้างผลงานเพ่ือแสดง
ตัวตน จากการวิเคราะห์ต่อศิลปะและการออกแบบในเรื่อง “ภาษาไร้รสนิยม” จะคงดำรงอยู่คู่กับไทยตลอดไป แต่
ก็คงจะมีฐานะที่ต่ำกว่าและเป็นกระแสรองอยู่เสมอเช่นเดิม ถ้ายังคงมีการจัดแบ่งประเภทศิลปะของชาติและ
เปรียบเทียบความงามตามมาตรฐานสากล ประการสำคัญเสน่ห์ของผลงานเหล่านี้ คือ ตัวแทนสื่อความรู้สึกโหยหา
อดีต (Nostalgia) เหมือนได้เดินทาง “กลับบ้าน” ที่อบอุ่นและปลอดภัยหลังจากต่อสู้เพื่อดำรงชีวิตในสังคมเมือง
ใหญ่ ภาษาทางความรู้สึกเช่นนี้ ก็คงเป็นสิ่งสะท้อนสังคมเมืองใหญ่ที่ผู้คนเคลื่อนย้ายถิ่นฐานเข้ามาทำงานสร้างตัว
สร้างฐานะเพื่อชีวิตที่ดีขึ้น ทำให้หลุดออกจากพื้นถิ่นและต้องปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรมใหม่ตลอดเวลา ฉากทัศน์ที่
สะท้อนปรากฏการณ์ทางความรู้สึกเหล่านี้ได้อย่างชัดแจ้ง คงหนีไม่พ้นเทศกาลวันหยุดยาวจากวัฒนธรรมและ
ประเพณีที่รัฐบาลส่วนกลางกำหนดขึ้น เช่น ประเพณีวันสงกรานต์ พวกเขาและพวกเราก็ต่างมีความสุขเมื่อได้
เดินทางกลับบ้าน กลับภูมิลำเนาที่เคยเติบโตและจากมา โดยที่ความยากลำบากแออัดยัดเยียดและอุปสรรค
นานัปการในการเดินทาง กลับเต็มอุ่นไปด้วยความสุขและรอยยิ้มที่ไม่สามารถอธิบายเป็นคำพูดได้และเมื่อเป็น
เช่นนั้น วันวานที่เรียบง่าย ซื่อตรงอย่างไร้เดียงสา จึงได้สะท้อนอยู่ในงานออกแบบด้วย “ภาษาไร้รสนิยม” สื่อถึง
สุนทรียะความงามที่แท้จริงของความเป็นไทย ที่ไม่ได้พบเห็นเป็นวัตถุสิ ่งของเพียงเท่านั้น แต่ยังแทนค่าทาง
ความรู้สึกอันหลากหลายของการดำเนินชีวิตพร้อมเกื้อหนุนสอดรับไปกับยุคสมัยของวัฒนธรรมบริโภคนิยมสอด
ประสานกันไปตามรายทางของประวัติศาสตร์สุนทรียะไทย 
 
เอกสารอ้างอิง 
เดอะสตรัคเจอร์. (2565). วิกฤตต้มยำกุ้ง 2540. วิกฤตที่ทำให้ประเทศไทยล้ม ก่อนที่จะลุกขึ้นมาใหม่ เป็นไทยที่

แข็งแรงมั่นคงกว่าเดิม. เรียกใช้เมื่อ 23 มีนาคม มีนาคม 2566 จาก https://shorturl.asia/tKZj2 
ถนอม ชาภักดี. (28 กุมภาพันธ์ 2540). ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช Chef-Conceptual Artist. เนชั่นสุดสัปดาห์, หน้า 66-67. 
ธีรยุทธ บุญมี. (2546). โลก Modern & Postmodern. กรุงเทพมหานคร: สายธาร. 
บริษัท เวอร์ค่อน ประเทศไทย จำกัด. (2563). Contemporaries จานที่ยังไม่ได้ล้าง ก็เป็นศิลปะกับเขาได้

เหมือนกันนะ! เรียกใช้เมื่อ 13 เมษายน 2566 จาก https://shorturl.asia/Gad81 
ประชา สุวีรานนท์. (2554). อัตลักษณ์ไทย จากไทยสู่ไทย ๆ. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: ฟ้าเดียวกัน. 
ภาณุ อิงคะวัต. (2538). ฮอทด็อก แฮมเบอร์กอร์ และแอปเปิ้ลพาย. กรุงเทพมหานคร: สมาคมผู้กำกับศิลป์

บางกอก. 
ภูมิพิชญ์ ยาสิทธิ์. (2560). ถอดบทเรียนวิกฤติต้มยำกุ้งผ่านเศรษฐกิจประเทศไทยและอาเซียน. เรียกใช้เมื่อ 10 

มีนาคม 2566 จาก https://www.parliament.go.th/ewtadmin/ewt/parliament_parcy/ewt_dl_ 
link.php?nid=45243 

รุ่งนภา พิมมะศรี. (2565). “ต้มยำกุ้ง” กับ “IMF” วิกฤติร่วมยุคสมัย ที่พรากความฝันหนุ่มสาวไทยและเกาหลี ไม่
ต่างกัน. เรียกใช้เมื่อ 15 กุมภาพันธ์ 2566 จาก https://plus.thairath.co.th/topic/business/101333 

วิรุณ ตั้งเจริญ. (2547). ศิลปะสมัยใหม่ Postmodern Art. กรุงเทพมหานคร: สันติศิริการพิมพ์. 
วุฒิชัย กฤษณะประกรกิจ. (2548). เมืองใหญ่ในวงเล็บ. (พิมพ์ครั้งที่ 1). กรุงเทพมหานคร: แพรว สำนักพิมพ์. 
สรรเสริญ สันติธญะวงศ์. (2560). ศิลปะในศตวรรษที่ 20. นครปฐม: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
เอ็กสเปซแกลอรี่. (2566). ศิลปินผู้ลดช่องว่างระหว่างศิลปะกับชีวิต ฤกษ์ฤทธิ์ ตีระวนิช. เรียกใช้เมื่อ 5 มกราคม 

2566 จาก https://xspace.gallery/blogview?i_uid=7r0cz56ewnjm 
 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
77 
  

 

Kant, I.  ( 1987) .  Critique of Judgment, Translated with an Introduction by Warner S, Pluhar. 
Cambridge: Hackett. 

Smith, P.  C.  (2005) .  Very Bangkok in The City of The Senses.  (1 nd ed) .  Bangkok:  River book 
publisher. 

 

 


