
วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
259 

  

 

บทความวชิาการ 

 
สภาพแวดลอ้มภายในมัสยิดรูปแบบไทย* 

INTERIOR ENVIRONMENT IN THAI STYLE MOSQUE 
 

สุมิตร งะบุรง 
Sumitr Ngaburong 

คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธัญบุรี ปทุมธานี ประเทศไทย  
Faculty of Fine and Applied Arts, Rajamangala University of Technology Thanyaburi, Pathumthani, Thailand 

Corresponding author E-mail: sumitr_n@rmutt.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
   บทความ “สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดรูปแบบไทย” มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับ การ
ออกแบบสภาพแวดล้อมทางกายภาพภายในมัสยิดที่ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดทางการออกแบบในรูปแบบไทย  ที่
สามารถสัมผัสได้ทางกายภาพ อันเป็นแนวทางในการศึกษาและพัฒนาไปสู่การออกแบบสภาพแวดล้อมภายใน ใน
อาคารที ่มีล ักษณะใกล้เคียงหรือสัมพันธ์กัน โดยมีหัวข้อ ประกอบด้วย 1) มัสยิด ที ่มาและความหมาย 2) 
องค์ประกอบสภาพแวดล้อมภายในมัสยิด 3) แนวคิดทางสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศไทย 4) การประดับ
ตกแต่งมัสยิด และอิทธิพลการออกแบบลวดลายรูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะอิสลาม และ 5) มัสยิดที่มี
ลักษณะสภาพแวดล้อมทางกายภาพรูปแบบไทย ซึ่งพัฒนาการทางด้านแนวคิดทางการออกแบบสถาปัตยกรรม
มัสยิดในประเทศไทย ได้อิทธิพลจากปัจจัยทางด้าน ศาสนาอิสลาม อิทธิพลจากปัจจัยท้องถิ่น และอิทธิพลจาก
สถานการณ์โลก รวมทั้ง อิทธิพลการออกแบบลวดลายรูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะอิสลาม ส่งผลต่อ
แนวความคิดทางสถาปัตยกรรมมัสยิดในช่วงเวลาแห่งการสร้างมัสยิดตามรูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณี 
(ก่อน พ.ศ. 2394) สามารถศึกษาได้จากกรณีศึกษาของมัสยิดบางหลวง (มัสยิดกุฎีขาว) และมัสยิดต้นสน (มัสยิด
กุฎีหลวง) ดังนั้น จากการศึกษา “สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดรูปแบบไทย” โดยเฉพาะมัสยิดที่ได้อิทธิพลแนวคิด
รูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณี ที่สามารถสัมผัสได้ทางกายภาพ ตามองค์ประกอบสภาพแวดล้อมภายใน
อาคารที่ประกอบด้วยการใช้พ้ืนที่ใช้สอยอาคารของผู้ใช้สอย (User) เพ่ือทำกิจกรรมในพ้ืนที่ การสร้างส่วนปิดล้อม 
(Enclosure) ของพื้นที่ส่วนต่าง ๆ ระบบสภาพแวดล้อมภายในอาคาร (Environment System) การออกแบบ
เครื่องเรือนเพื่อใช้สอย และสิ่งอำนวยความสะดวก รวมทั้งส่วนของความงามที่เกิดจาการประดับตกแต่ง ซึ่งเป็น
ส่วนหนึ่งของแนวทางในการศึกษาค้นคว้าต่อเนื ่อง และพัฒนาไปสู ่การประยุกต์เป็นแนวทางการออกแบบ
สภาพแวดล้อมภายใน ในอาคารที่มีลักษณะใกล้เคียงหรือสัมพันธ์กันได้อย่างเหมาะสม 
คำสำคัญ: สภาพแวดล้อมภายใน, มัสยิด, รูปแบบไทย 
 
Abstract 
  The article “Interior Environment in Thai Style Mosque” aims to study information related to 
the design of the interior physical environment of a mosque that is influenced by Thai style design 
concepts that can be physically preceived. It is a guideline for studying and developing the design of 
interior environments in buildings that are similar or related. Topics of the study include: 1) Mosque: 
origin and meaning, 2) Elements of the environment within the mosque, 3) Architectural concepts of 

 
* Received 2 September 2023; Revised 29 September 2023; Accepted 30 September 2023 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
260 

 

mosques in Thailand, 4) Mosque decoration and the influence of the design of Thai art patterns and 
Islamic art styles, and 5) a mosque that has a Thai-style physical environment, which develops the 
concept of architectural design of mosques in Thailand Influenced by Islamic religious factors, 
Influenced by local factors and influences from the world situation and the affecting the construction 
of mosques in Bangkok. Including the influence of pattern design, Thai art styles and Islamic art styles. 
Affecting the concept of mosque architecture during the time that the mosque was built according 
to the traditional Thai architectural style (before 1851) can be studied from the case study of Bang 
Luang Mosque. (Kudikhao Mosque) and Tonson Mosque (Kudi Luang Mosque). Therefore, from the 
study of "Thai Interior Environment Style in a Mosque" especially mosques that have been influenced 
by traditional Thai architectural style concepts that can be physically perceived according to the 
elements of the interior environment that include needed space by the user belong activities in the 
functional area, creating enclosures for various areas, environmental system within the building, 
designing furniture and facilities, including beauty with decorative part, which is part of the guideline 
for continuous research and developed to be applied as a guideline for being built interior 
environment in buildings that have similar characteristics or are appropriately related. 
Keywords: Interior Environment, Mosque, Thai Style 
 
บทนำ 
  การออกแบบสภาพแวดล้อมภายในมัสยิด เกี่ยวข้องสัมพันธ์ด้วยองค์ประกอบสำคัญทั้ง แนวคิดเชิงสังคมและ
วัฒนธรรม แนวคิดเชิงพื้นที่ รวมทั้งอิทธิพลในความร่วมสมัยของรูปแบบทางสถาปัตยกรรมมัสยิด ผ่านกระบวนการ
การออกแบบ (Design Process) เพื่อความเพียงพอกับความต้องการของผู้ใช้สอยพื้นที่ และความพึงใจในสัมผัสทาง
กายภาพภายในมัสยิด 
  รูปแบบของสถาปัตยกรรมมัสยิด โดยหลักคำสอนของศาสนาอิสลามไม่ได้ระบุกฎเกณฑ์ตายตัวในการสร้าง
มัสยิด แต่จะให้ความสำคัญกับเนื้อหามากกว่าการประดับประดา โดย 1) มัสยิดสมัยแรก มีตัวอย่างจากมัสยิดต้นแบบ
ของท่านศาสดานบีมูฮัมหมัด (ซ.ล.) ได้สร้างมัสยิดและบ้านพักของท่านที่นครมะดีนะฮ์ และขยายไปสู่การสร้างมัสยิด
ต่าง ๆ 2) มัสยิดในอาณาจักรอิสลาม เข่น คอนสแตนติโนเปิล (อาณาจักรออตโตมัน ในช่วง ค.ศ. 1280 - 1922) และ
เปอร์เซีย (อาณาจักรซาฟาวียะฮ์ในช่วง ค.ศ. 1501 - 1736) โดยนำเทคโนโลยีการสร้างสถาปัตยกรรมจากที่ต่าง ๆ 
เหล่านั้นมาปรับใช้กับอาคารที่มีการใช้งานรูปแบบใหม่ และ 3) มัสยิดในมโนทัศน์ของมุสลิม ที่แสดงออกในรูปแบบ
ของ มัสยิดในฐานะที่เป็น “บ้านของพระเจ้า”, มัสยิดในฐานะที่เป็น “ศูนย์กลางชุมชน” และ มัสยิดในฐานะที่เป็น 
“สถาปัตยกรรมอิสลาม” (อาดิศร์ อิดรีส รักษมณี, 2552) ซึ่งทั้งหมดดังกล่าว รวมทั้งความร่วมสมัยของเทคโนโลยีการ
ก่อสร้างในช่วงต่าง ๆ มีอิทธิพลต่อการนำไปประยุกต์ให้เข้ากับพ้ืนที่ที่ตั้งมัสยิด ในสังคมและวัฒนธรรมของท้องถิ่นนั้น ๆ 
อย่างเหมาะสม 
  การออกแบบสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศไทย มีพัฒนาการมาอย่างยาวนานไม่สามารถกำหนดช่วงเวลา
เริ่มต้นได้ชัดเจน แต่สันนิษฐานได้ว่าน่าจะเริ่มมาตั้งแต่การเปิดความสัมพันธ์ทางด้านการค้ากับประเทศกลุ่มผู้นับถือ
ศาสนาอิสลาม โดยงานวิชาการที่กล่าวถึงศาสนาอิสลามในประเทศไทยโดยตรงนั้นมีอยู่ไม่มากนัก โดยมักจะมีเนื้อหา
โดยรวมกล่าวถึงศาสนาที่แพร่เข้ามาในประเทศไทยผ่านทางมุสลิมกลุ่มต่าง ๆ ตั้งแต่สมัยสุโขทัย โดยสันนิษฐานจาการ
ที่มีคำภาษาเปอร์เซียปรกฏอยู่ในหลักศิลาจารึก และการพบถ้วยชามสังคโลกของสุโขทัยในประเทศที่นับถือศาสนา
อิสลาม เช่น อินโดนีเซีย อิหร่าน และประเทศในอาฟริกา (อาดิศร์ อิดรีส รักษมณี, 2552) รวมทั้งจากลวดลายประดับ
ที่พบในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 - 23 สันนิษฐานว่าบางส่วนอาจเกี่ยวข้องหรือมีพัฒนาการมาจากศิลปะไทยที่เกี่ยวข้อง



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
261 

  

 

กับศิลปะอิสลามอยู่ก่อน เช่นในช่วงพุทธศตวรรษที่ 19 ถึงราวต้นพุทธศตวรรษที่ 21 และบางส่วนอาจเป็นการรับ
อิทธิพลหรือแรงบันดาลใจในศิลปะอิสลามโดยตรงที่ได้ผ่านเข้ามาจากกลุ่มชาวมุสลิม วัตถุสินค้า หรือบรรณาการใน
วัฒนธรรมอิสลาม รวมทั้งบางส่วนอาจได้รับผ่านมาทางศิลปะจีน (เจนจิรา เบญจพงศ์, 2549) อันสืบเนื่องมาจาก
วัฒนธรรมอิสลามที่เป็นวิถีการดำเนินชีวิตของชนชาติมุสลิม สอดคล้องกับ หลักการอิสลามได้สนับสนุนให้คนมา
รวมกัน ได้ปฏิบัติศาสนกิจร่วมกัน ได้ทำความรู้จักกัน ได้สนทนาปรึกษาหารือกัน ฯลฯ เพ่ือให้เกิดความรักใคร่สามัคคี 
ตลอดจนถึงการรวมกลุ่มประชาชาติในโลก (อุมมะฮ์) ดังนั้นนอกจากมุสลิมจะสามารถใช้พื้นที่ส่วนใดบนพื้นโลกทำ
ละหมาด หรือสุญูดต่อพระผู้เป็นเจ้าแล้ว มุสลิมได้สร้างอาคารเพื่อเป็นจุดรวมที่จะสุญูดต่อพระองค์ร่วมกัน เรียกว่า 
“มัสยิด” มัสยิดแต่ละแห่งจะเป็นศูนย์กลางของชุมชนนั้น ๆ โดยอาจจะเกิดจากการเมื่อมุสลิมตั้งถิ่นฐานอยู่บริเวณใดก็
จะอยู่รวมกันเป็นหมู่พวก แล้วก็ช่วยกันสร้างมัสยิดขึ้น หรือหากมีมัสยิดอยู่ที่ใด มุสลิมก็จะพยายามย้ายไปรวมตัวอยู่ใน
บริเวณนั้น (เสาวนีย์ จิตต์หมวด, 2527) พัฒนาการทางด้านแนวคิดทางการออกแบบสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศ
ไทย ได้อิทธิพลจากปัจจัยทางด้าน ศาสนาอิสลาม อิทธิพลจากปัจจัยท้องถิ่น และอิทธิพลจากสถานการณ์โลก ส่งผล
ต่อการสร้างมัสยิดในกรุงเทพฯ โดยแบ่งช่วงพัฒนการต่าง ๆ ที่สำคัญ ได้แก่ 1) ช่วงเวลาแห่งการสร้างมัสยิดตาม
รูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณี (ก่อน พ.ศ. 2394), 2) ช่วงเวลาแห่งการเปลี่ยนผ่านสู่อารยธรรมสากล (พ.ศ. 2394 
- 2468), 3) ช่วงเวลาแห่งการทบทวนอัตลักษณ์ของมุสลิม (พ.ศ. 2468 - 2489) และ 4) ช่วงเวลาแห่งการกลับสู่
หลักการพ้ืนฐานเพ่ือแสวงหาแนวทางใหม่ (พ.ศ. 2489 - 2552) (อาดิศร์ อิดรีส รักษมณี, 2552)  
  บทความ “สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดรูปแบบไทย” มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับการ
ออกแบบสภาพแวดล้อมภายในมัสยิดที่ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดทางการออกแบบในรูปแบบไทย ที่สามารถสัมผัส
ได้ทางกายภาพ อันเป็นแนวทางในการศึกษาและพัฒนาไปสู่แนวทางการออกแบบสภาพแวดล้อมภายในในอาคาร
ที ่มีล ักษณะใกล้เคียงหรือสัมพันธ์ก ัน โดยมีหัวข้อดังนี ้ 1) มัสยิด ที ่มาและความหมาย 2) องค์ประกอบ
สภาพแวดล้อมภายในมัสยิด 3) แนวคิดทางสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศไทย 4) อิทธิพลการออกแบบลวดลาย
รูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะอิสลาม 5) มัสยิดที่มีลักษณะสภาพแวดล้อมทางกายภาพรูปแบบไทย 
 
เนื้อหา 
  การศึกษาสภาพแวดล้อมภายในมัสยิดรูปแบบไทย ประกอบด้วยสาระสำคัญ ดังนี้ 
  1. มัสยิด ที่มาและความหมาย 
  มัสยิด เป็นอาคารสาธารณะ (กฎกระทรวง (ฉบับที่ 55), 2543) เพื่อการศาสนา เป้าประสงค์ของการสร้าง
มัสยิด เพื่อเป็นสถานที่สำหรับชุมชมในการประกอบกิจกรรมร่วมกัน จึงไม่เพียงแต่การดำรงการละหมาดร่วมกัน
เท่านั้น แต่ยังเป็นสถานที่สำหรับเรียนรู้ร่วมกันทั้งเชิงสังคมและวัฒนธรรม ตามเจตนารมณ์แห่งมัสยิด เมื่อครั้งท่านนบี 
(ศ็อลลัลลอฮุอลัยฮิวะซัลลัม) เดินทางมาถึงมดีนะฮฺ หลังการรอนแรมในทะเลทรายนานนับเดือน งานสร้างเชิงวัตถุชิ้น
แรกที่ท่านลงมือทำคือสร้างมัสยิด ซึ่งมีนัยยะทางสังคมลึกซึ้งมากกว่าการใช้มัสยิดเป็นเพียงสถานที่ละหมาด เป็นความ
จริงที่กิจกรรมสำคัญสูงสุดของมัสยิดคือ การละหมาด แต่สิ่งที่ผู้คิดก่อสร้างมัสยิดทุกคนต้องตระหนัก คือ การละหมาด
เป็นปัจจัยหลักที่นำสู่การรวมตัวของมวลหมู่มุสลิม เป็นการรวมตัวที่นำไปสู่การสร้างคนที่มีระเบียบวินัย ความสนิท
สนมรักใคร่ และการช่วยเหลือ เกื้อกูลระหว่างกันและกัน ซึ่งทั้งหมดนี่เกิดขึ้นบนฐานความคิดและจิตใจที่ฝักใฝ่ และ
ภักดีต่ออัลลอฮฺพระผู้เป็นเจ้าอย่างแท้จริงนั่นเอง การรวมตัวในรูปแบบดังกล่าว เป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้สำหรับสังคมที่กำลัง
ก่อร่างสร้างตัวเช่น สังคมมะดีนะฮฺขณะนั้น ที่เป็นฮิกมะห์สำคัญของบัญญัติให้มุสลิมละหมาดญะมาอะฮฺ ซึ่งแม้ผู้
ละหมาดจะวางเป้าหมายในการปฏิบัติไว้ที ่การสร้างความพอพระทัยต่ออัลลอฮฺพระผู้เป็นเจ้าเป็นหลัก แต่ก็ควร
ตระหนักว่าความพอพระทัยแห่งอัลลอฮฺนั้นไม่ได้เกิดขึ้นด้วยการเน้นหนักข้อบัญญัติหนึ่ง  แล้วละเลยหรือฝ่าฝืน
ข้อบัญญัติอ่ืน ๆ ของพระองค์ เพราะการกระทำเช่นนั้น คือการแยกส่วนความศรัทธาอันเป็นการกระทำที่ยอมรับไม่ได้ 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
262 

 

ดังประจักษ์ได้จากพระราชดำรัสแห่งอัลลอฮฺ ในซูรอฮฺอัลบากอรอฮฺ อายะฮฺที่ 85 ความว่า : ภายหลังพวกเจ้าก็ต่างฆ่า
กันเองและยังขับไล่คนกลุ่มหนึ่งในหมู่พวกเจ้าออกจากหมู่บ้านของพวกเขา โดยที่พวกเจ้าต่างรวมหัวเอาชนะพวกเขา
โดยวิธีการอันเป็นบาป และสร้างความอริศัตรูกัน ครั้นถ้าฝ่ายที่พ่ายแพ้มาหาพวกเจ้าในฐานะเชลย พวกเจ้าก็เรียกร้อง
ค่าไถ่ตัวพวกเขา ทั้ง ๆ ที่การขับไล่พวกเขาออกไปนั้น เป็นที่ต้องห้ามแก่พวกเจ้า พวกเจ้าก็จะศรัทธาแต่เพียงบางส่วน
ของคัมภีร์และปฏิเสธอีกบางส่วนกระนั้นหรือ? สิ่งตอบแทนแก่ผู้กระทำเช่นนั้นมิใช่อะไรอื่นนอกจากความอัปยศอดสู
ในชีวิตความเป็นอยู่แห่งโลกนี้ส่วนในวันกิยามะฮ์ พวกเขาจะถูกนำกลับไปสู่การลงโทษอันฉกรรจ์ยิ่ง และอัลลอฮ์นั้นจะ
ไม่ทรงเผลอไผลในสิ่งที่พวกเจ้ากระทำกันอยู่ ด้วยเหตุนี้ การละหมาดเพียงอย่างเดียวจึงไม่ได้เป็นดัชนีชี้วัดว่าผู้ปฏิบัติ
เป็นคนดีอย่างแท้จริง แต่คนดีต้องประกอบด้วยคุณสมบัติและการกระทำอื่น ๆ อีกมาก การละหมาดมีบทบาทเสมอ
เพียงการวางพื้นฐานแห่งความดีเหล่านั้นดุจดังเสาของบ้านนั่นเอง ดังความปรากฏในซูรอฮฺอัลบากอรอฮฺ อายะห์
ที่ 177 ความว่า: “ใช่ว่าความดีจะอยู่ที่พวกเจ้าหันหน้าไปทางทิศตะวันออกหรือตะวันตกก็หาไม่ หากแต่ความดีที่แท้
คือการเป็นผู้ศรัทธาต่ออัลลอฮฺ และศรัทธาต่อวันสิ้นโลก ต่อมลาอิกะฮฺ ต่อคัมภีร์ และต่อบรรดาศาสนทูตทั้งหลาย อีก
ทั้งเป็นผู้หยิบยื่นทรัพย์สินอันเป็นสิ่งที่ตนรักแก่ญาติ ๆ เด็กกำพร้า คนยากจน คนเดินทาง ผู้ที่ร้องขอและให้ความ
ช่วยเหลือในภาคส่วนของการปลดปล่อยทาสเป็นไท เป็นผู้ที่ดำรงละหมาด จ่ายซะกาต เมื่อให้สัญญาไว้ประการใดแล้ว
ก็รักษาคำมั่นสัญญา เป็นผู้ที่อดทนในยามทุกข์ยาก อันตราย และในยามเกิดภัยพิบัติคนเหล่านี้คือผู้มีความสัจจริง 
และคนเหล่านี้คือผู้มีความยำเกรง” โดยนัยแห่งอายะฮฺนี้ การสร้างมัสยิดจึงต้องไม่คิดเพียงใช้เป็นสถานที่ละหมาด แต่
มัสยิดต้องเป็นฐานหลักของการสร้างสรรค์ความดีอย่างเป็นองค์รวมแก่สังคม ซึ่งเมื่อมองไปยังการสร้างมัสยิดของบรม
ศาสดาจะพบว่าการสร้างมัสยิดในสมัยของท่าน นอกเหนือจากการเป็นสถานที่ละหมาดแล้ว ยังเป็นฐานดำเนินภารกิจ
สำคัญอีก 2 ประการ คือ การสร้างภราดรภาพในสังคม และการวางระเบียบทางสังคมตามหลักนิติบัญญัติแห่งอัลกุ
รอาน (คณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดชลบุรี, 2556)  
  แนวคิดในการใช้พื้นที่ในมัสยิด ได้แบ่งแยกการใช้งานในมัสยิดออกเป็น 4 ประเภท (อาดิศร์ อิดรีส 
รักษมณี, 2552) คือ  
   1. พื้นที่สำหรับทำพิธี ในระยะแรกพื้นที่ส่วนนี้ใช้ร่วมกับส่วนอื่น แต่เมื่อสถาปัตยกรรมมัสยิด
พัฒนารูปแบบจนเกิดการสร้างพื้นที่ใช้สอยที่ซับซ้อนขึ้น พื้นที่ส่วนนี้จึงมักจะแยกเป็นสัดส่วนจากส่วนอื่น โดยมี
องค์ประกอบต่าง ๆ เช่น มิห์รอบ และ มิมบัร ซึ่งมีท่ีมาจากการใช้งาน แต่ถูกนำไปตีความเพ่ือใช้ในเชิงสัญลักษณ์ใน
ภายหลัง เช่น มิมบัร เป็นสิ่งเตือนให้รำลึกถึงท่านศาสดา และมิห์รอบ เปรียบเสมือน ประตูสวรรค์ เป็นต้น ซึ่งใน
บทบัญญัติของศาสนาในคัมภีร์อัลกุรอานและบันทึกฮะดีษจะไม่มีบทบัญญัติในส่วนนี้ แต่จะให้ความสำคัญกับการ
ใช้งานในรูปแบบต่าง ๆ  
   การออกแบบพื้นที่ส่วนนี้ นอกจากจะคำนึงถึงความสวยงามแล้ว สิ่งสำคัญคือเรื่องของมุมมอง 
และการได้ยินของมะมูม (ผู้ที่ละหมาดตามอิหม่าม) และการใช้งานของอิหม่ามหรือคอเต็บ ซึ่งมีความหมายเชิง
สัญลักษณ์ว่าเป็นการสื่อสารระหว่างอิหม่ามกับมะมูม 
   2. พื้นที่อเนกประสงค์ เป็นพื้นที่สำหรับรองรับกิจกรรมอเนกประสงค์ ในกรณีที่มัสยิดมีการใช้
งานที่หลากหลาย พื้นที่นี้มีความสำคัญมาก เนื่องจากเป็นศูนย์กลางกิจกรรมต่าง ๆ ที่ไม่เป็นทางการ รองรับการ
ขยายตัวของศาสนพิธีซึ่งเกิดขึ้นภายในพื้นที่สำหรับทำพิธี พื้นที่นี้มักต่อเนื่องกับพื้นที่สำหรับทำพิธี และมีความ
ยืดหยุ่นในการใช้งาน บางโอกาสอาจปรับให้เป็นพ้ืนที่โล่งเพ่ือใช้สำหรับละหมาดก็ได้ บางแห่งมีพ้ืนที่สำหรับใช้เก็บ
ข้าวของเครื่องใช้สำหรับใช้ในงานของมัสยิดอีกด้วย 
   3. พื้นที่กิจกรรมเฉพาะ พ้ืนที่นี้มักมีลักษณะการใช้งานที่แน่นอน เช่น ห้องสมุด ห้องคอมพิวเตอร์ 
ห้องประชุม ที่อาบน้ำละหมาด ร้านค้า รวมถึงส่วนบริการ เช่น ห้องครัว ห้องเก็บของ สำนักงาน และห้องน้ำ 
   4. พื้นที่ภายนอก พ้ืนที่ภายนอกอาคารมักรวมถึงงานภูมิทัศน์ต่าง ๆ ได้แก่ ลาน ที่จอดรถ สนาม 
สวน และทางสัญจรลักษณะต่าง ๆ ซึ่งเป็นพื้นที่ท่ีเชื่อมโยงกิจกรรมในมัสยิดเข้ากับชุมชน 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
263 

  

 

  2. องค์ประกอบสภาพแวดล้อมภายในมัสยิด 
  ในเรื่ององค์ประกอบของมัสยิดว่า โดยทั่วไป มุสลิมยึดถือหลักคำสอนในคัมภีร์อัลกุรอาน และในบันทึกอัล
ฮะดีษ (วสมน สาณะเสน, 2557) นั้นเป็นแนวทางในการปฏิบัติสำหรับกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับมัสยิด อย่างไรก็ตาม 
ในคัมภีร์และบันทึกไม่ได้ระบุเกณฑ์ตายตัวที่เกี่ยวข้องกับการออกแบบมัสยิดไว้ การวางผังและการจัดองค์ประกอบ
ต่าง ๆ จึงเกิดจากความจำเป็นทางด้านประโยชน์ใช้สอย และความเรียบร้อยสวยงามโดยมีมัสยิดของท่านศาสดา
เป็นต้นแบบ รูปแบบของมัสยิดได้พัฒนาให้สอดคล้องกับยุคสมัยและสถานที่จนเกิดเป็นรูปแบบสถาปัตยกรรมที่มี
ลักษณะเฉพาะ แต่โดยภาพรวมแล้ว สถาปัตยกรรมมัสยิดจากทั่วโลกมีองค์ประกอบร่วมที่สำคัญดังต่อไปนี้ 

 

 
ภาพที่ 1 แสดงอิริยาบทการละหมาดของผู้ประกอบพิธีละหมาด (The postures of prayer (Drawing by Latiff 

Abdulmalik)) (Kahera, A., et al., 2009) เป็นเกณฑ์กำหนดขนาดพ้ืนที่ใช้สอยภายในมัสยิด 
 

 
 

ภาพที่ 2 แสดงตัวอย่าง โถงละหมาด (Kuran, A., 1986)  
 

   2.1 โถงละหมาด 
   การละหมาด มาจากคำเปอร์เซียว่า “นมาซ” แปลว่า การกราบไหว้พระเจ้า ส่วนภาษาอาหรับ 
เรียกว่า อัศเศาะลาฮ์ แปลว่า การขอพระหรือดุอาร์ และการละหมาด คือการแสดงออกถึงการเคารพภักดีต่อพระผู้
อภิบาล ประการหนึ่ง ซึ่งประกอบด้วยคำกล่าว ท่าทาง หรืออิริยาบถ เริ่มด้วยการกล่าวตักบีรว่า อัลลอฮอักบัร และ
สิ้นสุดด้วยการให้สลาม (ศักดา เซะวิเศษ, 2565) โถงละหมาดเป็นส่วนประกอบสำคัญของมัสยิดที่รองรับการใช้งาน
ของคนจำนวนมาก ซึ่งหากพิจารณาจากมัสยิดของท่านศาสดา จะพบว่าความต้องการสำคัญในพ้ืนที่ส่วนนี้ ได้แก่ พ้ืนที่
ที่กำหนดทิศทางกิบละฮ์สำหรับแสดงความเคารพภักดีร่วมกัน ที่มีความสะอาด สงบ เป็นสัดส่วน และปลอดภัยจาก



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
264 

 

สิ่งรบกวนต่าง ๆ โถงละหมาดมักเชื่อมต่อกับโถงอเนกประสงค์ที่ทำหน้าที่เสมือนโถงทางเข้าและรองรับการขยายตัว
ของกิจกรรมจากโถงละหมาด 
   พื้นที ่สำหรับการละหมาดสำหรับ 1 คน มีขนาดประมาณ 0.55-0.60 x 1.20 เมตร เมื ่อทำ
ละหมาดรวมกัน อิหม่ามจะยืนอยู่หน้าสุดเพื่อนำให้ผู้ละหมาดตามที่ยืนเรียงแถวหน้ากระดานอยู่ด้านหลังละหมาด
โดยพร้อมเพรียงกัน เมื่อแถวแรกเต็มจึงจะเริ่มแถวใหม่ต่อไปเรื่อย ๆ ทางด้านหลัง 

 

  
a) b) 

 

ภาพที่ 3 แสดงตัวอย่างรูปแบบ มิห์รอบ (a) Detail of the mihrab, (b) Detail of the mimbar (Drawing by 
Latiff Abdulmalik) (Kahera, A., et al., 2009)  

 
    2.2 มิห์รอบ 

  มิห์รอบ (Mihrab) เป็นองค์ประกอบที่ใช้ระบุทิศทางกิบละฮ์ อาจมีลักษณะเป็นซุ้มโค้งเว้าเข้าไป
ในผนัง หรือเป็นลักษณะเพียงผนังต่างระนาบที่ประดับตกแต่งด้วยลวดลายเพื่อให้เป็นที่สังเกตได้ แต่เนื่องจากมิห์
รอบอยู่บริเวณด้านหน้าของการละหมาด จึงไม่ประดับประดามากจนอาจรบกวนสมาธิของผู้ละหมาด และมักไม่มี
ช่องเปิดที่ทำให้ผู้ละหมาดเสียสมาธิเนื่องจากการมองเห็นกิจกรรมที่เกิดขึ้นภายนอก 
   2.3 มิมบัร 
   มิมบัร (Mimbar) เป็นองค์ประกอบสำคัญสำหรับให้อิหม่าม หรือคอเต็บ (ผู้แสดงธรรม) ขึ้นกล่าวคุ
ตบะฮ์ (แสดงธรรม) แจ้งข่าวหรือปราศรัยในโอกาสที่มีการละหมาดร่วมกันในวันศุกร์ ในสมัยของท่านศาสดามุฮัมหมัด 
(ซ.ล.) ได้ยกพ้ืนที่ยืนให้สูงขึ้นเพ่ือให้คนที่อยู่ไกลได้มองเห็นและได้ยินท่านอย่างทั่วถึง ในเวลาต่อมาจึงได้พัฒนารูปแบบ
เป็นแท่นยืนที่มีที่นั่งพักและมีบันไดขึ้น โดยอาจมีซุ้มโค้งเพ่ือเน้นทางขึ้น และมีหลังคาคลุมส่วนที่ยื่น ทั้งนี้ มิมบัร เป็น
สัญลักษณ์ที่แสดงถึงรูปแบบความสัมพันธ์ทางจิตใจระหว่างมุสลิมกับผู้นำ โดยทั่วไปมิมบัรมักจะวางอยู่ด้านขวาของ
มิห์รอบ เมื่อเสร็จจากการกล่าวคุตบะฮ์แล้ว อิหม่ามหรือคอเต็บจะลงมาละหมาดร่วมกับทุกคนในระดับที่เท่าเทียมกัน 
 

  
a) b) 

 

ภาพที่ 4 แสดงตัวอย่างรูปแบบ มักซุรัท หรือ มักศูเราะฮ์ a) มักศูเราะฮ์ ไม้ในมัสยิดใหญ่แห่งอัลก็อยเราะวาน, b) 
hunkar mahfili ในฮาเกียโซเฟีย (มักศูเราะฮ์-วิกิพีเดีย, 2565)  



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
265 

  

 

   2.4 มักซุรัท 
  มักซุรัท (Maqsura) หรือ มักศูเราะฮ์ ในยุคต้น ๆ ของศาสนาอิสลาม โดยเฉพาะในสมัยอุมยยะฮ์ 

(พ.ศ. 1104-1293) ในมัสยิดมักจะมีมักซุรัท ซึ่งเป็นฉากไม้หรือโลหะทำเป็นลวดลายใช้กั ้นพื้นที่หน้ามิห์รอบ
โดยเฉพาะ เพื่อป้องกันอิหม่ามซึ่งมักจะเป็นผู้ปกครอง ให้ปลอดภัยจากการลอบทำร้ายหรือลอบสังหาร โดยทั่วไป
แล้ววังของผู้นำในสมัยนั้นมักจะอยู่ติดกับมัสยิดทางด้านผนังกิบละฮ์ เช่น พระราชวัง Ukhavdir ในประเทศอิรัก 
พ้ืนที่บริเวณ Maqsura จึงเป็นทางเชื่อมพิเศษระหว่างวังกับมัสยิดให้อิหม่ามสามารถเข้าสู่มัสยิดได้เป็นการส่วนตัว 
 

  
a) b) 

 

ภาพที่ 5 แสดงตัวอย่างรูปแบบ Dikka 
a) The dikka in the Mosque of Sultan Hasan in Cairo, b) The müezzin mahfili in the Selimiye 

Mosque of Edirne, Turkey (Wikipedia-Dikka, 2022) 
 

   2.5 แท่นผู้ขานรับสัญญาณ 
   แท่นผู้ขานรับสัญญาณ หรือ ดิกกา (Dikka) เป็นสถานที่สำหรับให้ “มุบัลลิก” ส่งเสียงให้สัญญาณ
ต่อจากอิหม่าม เพื่อให้คนที่อยู่ไกลสามารถได้ยินสัญญาณและละหมาดพร้อมกันทั้งหมดได้ ในกรณีที่มีคนมาละหมาด
เป็นจำนวนมาก มักเป็นพ้ืนที่เล็ก ๆ สูงประมาณ 1 ชั้น อาจอยู่บริเวณหน้าแท่นมิมบัร หรือกลางโถงละหมาดหรือกลาง
ลานโล่งภายนอก ปัจจุบัน ดิกกา (Dikka) ลดความสำคัญลงเมื่อมีเครื่องขยายเสียงที่ทำให้ได้ยินเสียงอิหม่ามทั่วทั้ง
มัสยิด 
   2.6 ลานอเนกประสงค์ หรือโถงอเนกประสงค์  
   ลานอเนกประสงค์หรือโถงอเนกประสงค์ ทำหน้าที่เหมือนกับ Atrium ในโบสถ์ สามารถรองรับ
คนเข้าออกจากโถงละหมาดทั้งในวันปกติและวันสำคัญซึ่งมีคนมากเป็นพิเศษ นอกจากนี้ยังใช้จัดกิจกรรมทางสังคม
ที่ไม่ขัดต่อหลักกการทางศาสนาอีกด้วย 
   2.7 ที่อาบน้ำละหมาด  
   ก่อนการละหมาด ตามข้อบัญญัติของศาสนาอิสลามกำหนดให้มีการอาบน้ำละหมาดซี่งเป็นการ
ทำความสะอาดส่วนต่าง ๆ ของร่างกาย เช่น มือ ใบหน้า แขน เท้า เป็นต้น โดยอาจทำมาจากสถานที่อื่น ก่อน
เดินทางเข้าสู่มัสยิด หรือจะมาทำการอาบน้ำละหมาดท่ีมัสยิดก็ได้ 
   2.8 หออะซาน 
   หออะซาน (Mineret) เป็นสถานที่สำหรับให้ผู้ประกาศเวลาละหมาด (มุอัซซิน) ขึ้นไปประกาศ 
(อะซาน) ให้ได้ยินไปไกลที่สุดเพื่อเรียกให้ผู้คนมาทำละหมาดร่วมกันที่มัสยิด ท่านศาสดาได้กำหนดให้ผู้ที่ได้ยิน
เสียงอะซาน มาละหมาดร่วมกันที่มัสยิด พ้ืนที่ที่อยู่ในรัศมีเสียงอะซานจึงมักเป็นตัวกำหนดขอบเขตพ้ืนที่ของชุมชน 

https://en.wikipedia.org/wiki/Mosque-Madrasa_of_Sultan_Hassan
https://en.wikipedia.org/wiki/Cairo
https://en.wikipedia.org/wiki/Selimiye_Mosque,_Edirne
https://en.wikipedia.org/wiki/Selimiye_Mosque,_Edirne
https://en.wikipedia.org/wiki/Edirne
https://en.wikipedia.org/wiki/Turkey


Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
266 

 

หออะซานมักเป็นหอสูงที่มีลักษณะทางกายภาพที่โดดเด่นจึงเป็นภูมิสัญลักษณ์ของมัสยิดที่สื่อถึงการมีอยู่ของชุมชน
มุสลิม 
   ปัจจุบัน ถึงแม้หออะซานจะลดความสำคัญลงเนื่องจากมีเครื่องกระจายเสียงที่ทำให้ได้ยินไปไกล
แล้ว แต่หออะซานก็ยังคงมีอยู่เป็นสัญลักษณ์ และเป็นภูมิสัญลักษณ์ของมัสยิดที่สามารถมองเห็นตำแหน่งของ
มัสยิดได้ในระยะไกล  
   2.9 ซุ้มประต ู
   มัสยิดโดยทั่วไป มักมีการกำหนดขอบเขตเพื่อแยกพื้นที่ภายในที่สงบออกจากสิ่งรบกวนภายนอก 
โดยอาจเป็นกำแพงหรือคูน้ำล้อมรอบเพื่อแยกเป็นสัดส่วนและมีซุ้มประตูเป็นตัวเชื่อมต่อ ที่บ่งบอกถึงการเข้าถึง
มัสยิด และเป็นตัวเน้นมุมมองให้สัมพันธ์กับแกนของมัสยิด ซุ้มประตูมักเป็นส่วนที่มีการประดับตกแต่ง เช่นเดียวกัน
กับโดม และหออะซาน 
  โดยทั่วไป จะพบว่าองค์ประกอบต่าง ๆ ของมัสยิดนั้นเกิดจากความจำเป็นทางด้านการใช้งาน และพัฒนา
จนมีความหมายในเชิงสัญลักษณ์ บางองค์ประกอบถูกยกเลิกเนื่องจากหมดความจำเป็น เช่น แท่น Dikka ซึ่งมุบัล
ลิก (ผู้ขานสัญญาณส่งเสียงให้สัญญาณต่อจากผู้นำละหมาด (อิหม่าม) เพื่อให้คนที่อยู่ไกลสามารถได้ยินสัญญาณ 
และละหมาดพร้อมเพรียงกัน) ใช้เป็นที่ให้สัญญาณในการละหมาดตามอิหม่ามเพื่อให้คนที่อยู่ไกลได้ละหมาดตาม
อย่างพร้อมเพรียงกัน เมื่อมีเครื่องกระจายเสียงแท่นนี้จึงหมดความสำคัญลง ในขณะที่องค์ประกอบที่มีความหมาย
ในเชิงสัญลักษณ์ เช่น หออะซาน ยังคงมีอยู่แม้จะลดความสำคัญทางด้านการใช้งานลง 
  3. แนวคิดทางสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศไทย 
  ข้อมูลที่เกี ่ยวข้องกับแนวคิดทางสถาปัตยกรรมในประเทศไทย ในการศึกษาค้นคว้า เรื ่อง “แนวคิดที่
เกี่ยวข้องกับสถาปัตยกรรมมัสยิดในกรุงเทพฯ” (อาดิศร์ อิดรีส รักษมณี, 2552) วิเคราะห์แนวคิดในการสร้างมัสยิด
ในกรุงเทพฯ รูปแบบของมัสยิดในแต่ละช่วงเวลา รวมถึงมโนทัศน์ของมุสลิมที่มีต่อมัสยิดในกรุงเทพฯ วัฒนธรรม
อิสลาม ลักษณะทางสถาปัตยกรรมท้องถิ่นและอิทธิพลจากต่างชาติที่มีผลต่อรูปแบบของมัสยิด พบว่าแนวคิดที่
ส่งผลต่อรูปแบบของมัสยิดในกรุงเทพฯ มี 3 ประเด็น ได้แก่ อิทธิพลจากศาสนาอิสลาม อิทธิพลจากปัจจัยท้องถิ่น 
และอิทธิพลจากสถานการณ์โลก ส่งผลต่อการสร้างมัสยิดในกรุงเทพฯ โดยแบ่งช่วงพัฒนการได้ 4 ช่วงเวลา ได้แก่ 
   3.1 ช่วงเวลาแห่งการสร้างมัสยิดตามรูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณี (ก่อน พ.ศ. 2394) 
ประกอบด้วยมัสยิดรูปแบบท้องถิ่น รูปแบบไทยประเพณี และรูปแบบประเพณีจากต่างชาติ 
   3.2 ช่วงเวลาแห่งการเปลี ่ยนผ่านสู ่อารยธรรมสากล (พ.ศ. 2394 - 2468) ประกอบด้วยมัสยิด
รูปแบบท้องถิ่น รูปแบบไทยประเพณ๊ รูปแบบประเพณีจากต่างชาติ รูปแบบอนุรักษ์สถาปัตยกรรมอิสลาม และ
รูปแบบอาหรับ 
   3.3 ช่วงเวลาแห่งการทบทวนอัตลักษณ์ของมุสลิม (พ.ศ. 2468 - 2489) ประกอบด้วยมัสยิด
รูปแบบท้องถิ่น รูปแบบอาหรับประยุกต์ และรูปแบบที่เน้นเหตุผล 
   3.4 ช่วงเวลาแห่งการกลับสู่หลักการพื ้นฐานเพื ่อแสวงหาแนวทางใหม่ (พ.ศ. 2489 - 2552) 
ประกอบด้วยมัสยิดรูปแบบท้องถิ่น รูปแบบสมัยใหม่ และรูปแบบคลาสสิคใหม่ 
  4. การประดับตกแต่งมัสยิด และอิทธิพลการออกแบบลวดลายรูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะอิสลาม  
  การประดับตกแต่งมัสยิดด้วยการออกแบบลวดลายประดับอันมีที่มาจากศิลปะอิสลาม ศิลปะอิสลาม
สร้างสรรค์จากพื้นฐานทางสังคมและวัฒนธรรมอิสลาม อันมีรากฐานของความเชื่อมั่นศรัทธาในหลักการของ
ศาสนาอิสลาม ลักษณะของศิลปะอิสลามจึงแสดงออกถึงความสอดคล้องกับคำสอนในหลักการทางศาสนาซึ่งอยู่ใน
ขอบเขตที่ศาสนาอนุมัติ “ศิลปะอิสลามจึงไม่มีลักษณะการแสดงออกที่เกี่ยวข้องกับกามารมณ์ การร้องรำทำเพลง 
การวาดหรือปั้นรูปเคารพ ทำให้ศิลปะอิสลามมีลักษณะเฉพาะของตนเอง” (เจนจิรา เบญจพงศ์, 2549)  
 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
267 

  

 

   รูปแบบศิลปะอิสลาม 
  การแสดงออกของศิลปะอิสลาม มีลักษณะเป็นรูปหรือเรื ่องราวที่แสดงออกถึงธรรมชาติ เช่น 

ต้นไม้ ดอกไม้ ตลอดจนส่วนต่าง ๆ ในธรรมชาติ มาเป็นแรงบันดาลใจในการออกแบบ การจัดวางองค์ประกอบ 
รวมทั้งเป็นลวดลายสำหรับตกแต่ง โดยการแสดงออกมาในรูปของงานประดิษฐ์ตกแต่ง ในลักษณะศิลปะนามธรรม 
(Abstract Art) ข้อจำกัดดังกล่าวทำให้การตกแต่งในศิลปะอิสลามมุ่งเน้นไปที่การสร้างสรรค์ศิลปะการประดิษฐ์
ตัวอักษร (calligraphic) โดยมีที่มาจากตัวอักษรแบบอาหรับ ที่เรียกว่า คูฟิก (Kufic) รวมทั้งงานศิลปะจากเส้นที่
ประกอบขึ ้นเป็นลวดลายต่าง ๆ ได้แก่ ลายเรขาคณิต (geometric design) และลายพรรณพฤกษา (floral 
design) ลักษณะการผสมผสานกันอย่างสลับซับซ้อนของลวดลายต่าง ๆ เหล่านี้ ชาวตะวันตกรวมเรียกว่า ลายอะ
ราเบสค์ (Arabesque) ซึ่งได้เข้ามามีบทบาทอย่างมากในศิลปะอิสลาม ตั้งแต่งานประดับขนาดเล็ก เช่น ปกหนังสือ 
ไปจนถึงงานขนาดใหญ่อย่างผนังด้านนอกของมัสยิด ลวดลายและการประดิษฐ์ตัวอักษรเหล่านี้อาจตกแต่งเดี่ยว 
หรือผสมควบคู่กันไปอย่างมีระเบียบแบบแผน เช่น การจัดวางตัวอักษรอยู่ภายในกรอบลายเรขาคณิต โดยพ้ืนหลัง
ประกอบด้วยลายพรรณพฤกษา หรือลายพรรณพฤกษาที่อยู่ในโครงสร้างของลายเรขาคณิต เป็นต้น (เจนจิรา 
เบญจพงศ์, 2549)  
   อิทธิพลของศิลปะอิสลามผสมผสานศิลปะไทย 
   จากการศึกษา “อิทธิพลและแรงบันดาลใจของศิลปะอิสลามต่อศิลปะไทยในช่วงพุทธศตวรรษที่ 
21 - 23” (เจนจิรา เบญจพงศ์, 2549) ทำการศึกษาจากลวดลายประดับในศิลปะไทยทั้งในและนอกเขตราชธานี 
โดยแบ่งศึกษารูปแบบลวดลาย 2 ประเภทหลัก คือ ประเภทลายเรขาคณิต และประเภทลายที่มีที่มาจากธรรมชาติ 
โดยจำแนกออกตามลักษณะที่พบ คือ กลุ่มลายเส้นสอดไขว้ กลุ่มลายส ี่เหลี่ยมเพิ่มมุม กลุ่มลายก้านขด ลายคล้าย
ใบไม้สามเหลี่ยมมีก้านใบม้วนออก และลายพรรณพฤกษาประกอบสัตว์ พบว่า 1) ลวดลายประดับในศิลปะไทยที่
ทำการศึกษา มีความเป็นไปได้ที่จะได้รับแรงบันดาลใจที่มีต้นเค้ามาจากศิลปะอิสลาม โดยอาจได้รับโดยตรงหรือ
ผ่านแหล่งบันดาลใจอื่น เช่น จีน และพม่า 2) ลวดลายประดับที่พบในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 - 23 สันนิษฐานว่า
บางส่วนอาจเกี่ยวข้องหรือมีพัฒนาการมาจากศิลปะไทยที่เกี ่ยวข้องกับศิลปะอิสลามอยู่ก่อน เช่นในช่วงพุทธ
ศตวรรษท่ี 19 ถึงราวต้นพุทธศตวรรษที่ 21 และบางส่วนอาจเป็นการรับอิทธิพลหรือแรงบันดาลใจในศิลปะอิสลาม
โดยตรงที่ได้ผ่านเข้ามาจากกลุ่มชาวมุสลิม วัตถุสินค้า หรือบรรณาการในวัฒนธรรมอิสลาม รวมทั้งบางส่วนอาจ
ได้รับผ่านมาทางศิลปะจีน ที่ได้มีการผสมผสานและปรับใช้ศิลปะอิสลามมาเป็นลักษณะของตนเองอยู่ก่อน และ 3) 
จำนวน ประเภท และแหล่งของหลักฐานที่พบ เป็นส่วนชี้แนะให้เห็นองค์ประกอบในการสร้างงาน อันมีที่มาจาก
กลุ่มชนชั้นระดับสูงของสังคมผู้อุปถัมภ์งานศิลปะ ซึ่งนอกจากแรงบันดาลใจจากแหล่งงานศิลปกรรมจากภายนอก
แล้ว บุคคลดังกล่าวนับเป็นปัจจัยสำคัญในการกำหนดทิศทางของงานศิลปะที่มีส่วนให้เกิดการนำแรงบันดาใจจาก
ศิลปะอิสลามหรือศิลปะอ่ืน ๆ เข้ามาใช้ในศิลปะไทย 
 
 
 
 

 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
268 

 

  
a) b) 

 

ภาพที่ 6 ลักษณะลวดลายประดับศิลปะไทย และศิลปะอิสลาม 
a) พนักบุษบกธรรมมาสก์วัดราชบูรณะ จังหวัดพิษณุโลก ในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติรามคำแหง สุโขทัย, 

b) มิมบัร มัสยิด Kutubiyya ใน มาราเคส พ.ศ. 1668 - 1673 (เจนจิรา เบญจพงศ์, 2549)  
 
  5. มัสยิดที่มีลักษณะสภาพแวดล้อมทางกายภาพรูปแบบไทย 
  ลักษณะสภาพแวดล้อมทางกายภาพของมัสยิด ที่แสดงออกถึงแนวคิดในการสร้างสรรค์การออกแบบดว้ย
การผสมผสานศิลปะท้องถิ่น กับวัฒนธรรมอิสลาม โดยเฉพาะรูปแบบของศิลปะไทยในมัสยิดอย่างชัดเจน ที่
สามารถยกนำมาเป็นกรณีศึกษาในหัวข้อ “สภาพแวดล้อมภายในรูปแบบไทยในมัสยิด” นี้ ได้แก่ มั สยิดบางหลวง 
(มัสยิดกุฎีขาว) และมัสยิดต้นสน (มัสยิดกุฎีใหญ่) 
 

กรณีศึกษามัสยิดบางหลวง (มัสยิดกุฎีขาว) 
สถานที ่ต ั ้ง: เลขที ่ 802 ซอยมัสยิดบางหลวง ถนนอรุณอมรินทร์ตัดใหม่ แขวงกัลยาณ์ เขตธนบุรี 

กรุงเทพมหานคร 
ประวัติความเป็นมาโดยสังเขป:  
มัสยิดบางหลวง เป็นศาสนสถานของชุมชนกฎีขาว สันนิษฐานว่าสร้างขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 1 ได้รับการ

บูรณปฏิสังขรณ์หลายครั้ง มัสยิดบางหลวงหลังปัจจุบันสันนิษฐานว่าสร้างขึ้นใหม่ในสมัยรัชกาลที่ 3 เนื่องจากมี
รูปแบบสถาปัตยกรรมคล้ายพระอุโบสถ และพระวิหารทรงไทย ซึ่งเป็นรูปแบบพระราชนิยมในสมัยนั้น โดยอาคาร
มีการประยุกต์และเปลี่ยนแปลงพื้นที่ใช้สอย รวมถึงการประดับตกแต่งที่เหมาะสมสอดคล้องกับท้องถิ่น 

ลักษณะทางสถาปัตยกรรม:  
มัสยิดบางหลวง เป็นอาคารอิฐถือปูนทั้งหลัง ผังพ้ืนอาคารเป็นรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า กว้าง 12 เมตร ยาว 24 

เมตร และสูง 16 เมตร ด้านตะวันออกของอาคารเป็นพาไล ซึ่งมีเสา 6 ต้น รองรับหลังคาของพาไล ต่อจากพื้น
ของพาไลมีบันไดทางขึ้นอาคาร 2 ด้าน ซึ่งตั้งอยู่ทางทิศเหนือและทิศใต้ โดยบันไดนี้เชื่อมต่อกับระเบียงทางเดิน
รอบห้องละหมาด ซึ่งมีระเบียงล้อมรอบทั้ง 4 ด้าน โดยระเบียงด้านตะวันออกมีขนาดใหญ่กว่า 3 ด้านที่เหลือซึ่งมี
ขนาดเท่ากัน หลังคาของระเบียงทั้งหมดเป็นปีกนก โดยมีเสาจำนวน 26 ต้น รองรับโครงสร้าง ต่อจากระเบียง
ด้านดานตะวันออก เป็นบันไดและประตูห้องอละหมาด โดยบันไดและประตูนี้ตั้งอยู่กึ่งกลางของผนังห้องด้าน
ตะวันออก สำหรับผนังด้านนี้มีการพอกเสาด้านหน้าทั้ง 4 ต้น หลังคาของห้องละหมาดและบางส่วนของระเบียง
ด้านทิศตะวันออกเป็นหลังคาทรงจั่วมุงด้วยกระเบื้องว่าวสีเขียว หน้าบันทั้งสองด้านของหลังคาประดับด้วยปูน
ปั้นซึ่งผสมผสานระหว่างศิลปะไทย ตะวันตก และจีน ภายในห้องละหมาดเป็นที่ตั้งของมิมบัร ซึ่งเป็นแท่นยืน
แสดงธรรม เป็นขั้นบันไดสำหรับคอเต็บใช้แสดงธรรม และมิห์รอบหรือประชุมทิศ ซึ่งเป็นซุ้มที่ครอบมิมบัร ใน
สมัยรัชกาลที่ 6 มิมบัรเก่าในมัสยิดบางหลวงชำรุดลง ได้มีการก่อสร้างมิมบัรและมิห์รอบขึ้นใหม่เป็นซุ้มทางสาม



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
269 

  

 

ยอด สันนิษฐานว่าถ่ายแบบจากซุ้มพระอุโบสถวัดอนงคารามวรวิหาร โดยซุ้มนี้ก่ออิฐถือปูนปิดทอง ประดับด้วย
กระจกหลายสี พร้อมกับได้แกะสลักแผ่นไม้เป็นอักษรอาหรับนูนลอดยเป็นพระนามขององค์อัลลอฮ์ (ซ,บ,) และมี
โองการสำคัญในคัมภีร์อัลกุรอานติตตั้งไว้ภายในซุ้มด้วย (ชนสรณ์ บุญจำนงค์, 2559)  

 

   
a) b) c) 

   
d) e) f) 

   
g) h) i) 

 

ภาพที่ 7 สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดบางหลวง 
a) หน้าจั่วลายปูนปั้น สมัยนิยมในช่วงต้นรัตนโกสินทร์, b) ลวดลายพรรณพฤกษาหน้าจั่วอาคารมัสยิด, c) ระเบียง

ด้านในรอบอาคารมัสยิด, d) มิมบัร ประดับลายปูนปั้น, e) เครื่องเรือน หีบลายรดน้ำ, f) ซุ้มประตู, g) ประดับ
ตกแต่งมิมบัร ด้วยอักษรภาษาอาหรับ โองการจากคัมภีร์อัลกุรอาน, h) รายละเอียดลวดลายอักษร, i) อิหม่าม 

(ผู้นำละหมาด) นั่งตำแหน่งด้านหน้าภายในมิมบัร (ผู้จัดการรายวัน, 2547) 
 
  กรณีศึกษามัสยิดต้นสน (มัสยิดกุฎีใหญ่) 

สถานที ่ต ั ้ ง : 447 ซอยว ัดหงส ์ร ัตนาราม ถนนอร ุณอมร ินทร ์  แขวงว ัดอร ุณ เขตบางกอกใหญ่ 
กรุงเทพมหานคร 

 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
270 

 

ประวัติความเป็นมาโดยสังเขป:  
  มัสยิดต้นสน สร้างข้ึนตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา ในปลายสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช เมื่อ พ.ศ. 2231 
เดิมเรียกกันว่า กุฎีใหญ่ ซึ่งเรียกย่อมาจาก กุฎีบางกอกใหญ่ อาคารเดิม สร้างเป็นเรือนไม้สักยกพื้น หลังคามุงดว้ย
กระเบื้องดินเผา รูปทรงคล้ายศาลาการเปรียญที่อยู่ในวัดศาสนาพุทธ ต่อมาในปี พ.ศ. 2495 ได้มีการสร้างใหม่อีก
ครั้ง โดยสร้างเป็นอาคารคอนกรีตเสริมเหล็ก ได้ปลูก ต้นสนคู่ไว้ที่หน้าประตูกำแพงมัสยิดต่อมา จึงเปลี่ยนชื่อเป็น
ทางการว่า “มัสยิดต้นสน” 
  ลักษณะทางสถาปัตยกรรม:  
  มัสยิดต้นสน เดิมก่อตั้งมีลักษณะเป็นเรือนไม้ยกพื้น ฝาขัดแตะ หลังคามุงจากขนาดเล็ก มีนอกชานอยู่
ด้านหน้า ต่อมาเม่ือจำนวนมุสลิมมากขึ้น จึงขยายมัสยิด ให้กว้างขวางขึ้นเป็นเรือนไม้สัก ยกพ้ืน ฝาขัดแตะ เปลี่ยน
หลังคาเป็นกระเบื้องดินเผาและกระเบื้องทราย มีรูปร่างลักษณะคล้ายศาลาการเปรียญตามวัดต่าง ๆ ในสมัยกรุง
รัตนโกสินทร์ ในสมัยรัชกาลพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย และชาวมุสลิมในบริเวณคลองบางกอกใหญ่ 
เห็นสมควรให้บูรณะมัสยิดใหม่เป็นอาคารแบบก่ออิฐถือปูน หลังคาทรงโรง โดยอาคาร มีลูกกรงเป็นระเบียง
ล้อมรอบชายคาทั้ง 4 ด้าน หน้าบันมีลวดลายลงรักปิดทอง ประดับช่อฟ้าใบระกา มัสยิดหลังใหม่นี้จึงมีลักษณะ
คล้ายวัด ต่อมารัชกาลพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว จึงโปรดเกล้าฯ ให้ยกช่อฟ้าออกเพ่ือมิให้เกิดการเข้าใจ
ผิด มัสยิดสร้างแล้วเสร็จใน พ.ศ. 2359 ในสมัยรัชกาลที่ 9 คณะกรรมการมัสยิดต้นสนเห็นควรรื้อมัสยิดหลังเดิม
ออกเนื่องจากชำรุดทรุดโทรมเกินกว่าที่จะบูรณะได้ โดยการสร้างอาคารหลังใหม่ขึ้นในปี 2495  
  ภายในมัสยิด มีมิมบัร หลังคาโค้งรูปครึ่งวงกลม ที่หน้าจั่วแกะสลักลวดลายลงรักปิดทอง และมีแผ่น
กระดานใหญ่ แกะสลักภาษาอาหรับ และรูปวิหารกะบะ รวมทั้งผังของมัสยิดในนครเมกกะ 

มิห์รอบ (ซุ้มอุทิศ) ศิลปะแบบอยุธยาตอนปลายจำหลักหน้าบันลายกระจังก้านขด ยกช่อฟ้า ใบระกา และ
ลงรักปิดทองประดับกระจก 

ชุมทิศ (แผ่นกระดานไม้สักจำหลักลวดลาย) ปิดทองล่องชาด จำหลักภาพมหาวิหารกะอ์บะห์ในอดีตและ
ยกโองการมาจากมหาคัมภีร์อัล-กุรอานจำหลักประดับ 
 

   
a) b) c) 

   
d) e) f) 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 9 (กันยายน 2566) 
271 

  

 

   
g) h) i) 

 
ภาพที่ 8 สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดต้นสน (มัสยิดกุฎีใหญ่) 

a) อาคารมัสยิดต้นสน หลังเดิม เป็นทรงไทย คล้ายกุฏิวัด แต่เนื่องจากอาคารพังลง เลยมีการสร้างตัวอาคารใหม่หลัง
ปัจจุบัน, b) อาคารมัสยิด, c) มิมบัร และมิห์รอบ รูปแบบศิลปะอิสลาม ภายในมัสยิด, d) มิห์รอบ หลังเดิม มีลักษณะ
ศิลปะไทย, e) มิมบัร หลังเดิม เป็นศิลปะผสมแบบชวาลงรักปิดทองประดับกระจก, f) มิห์รอบ ประดับตกแต่ง จำหลัก
หน้าบันเป็นลายกระจังก้านขด ยกช่อฟ้าใบระกาลงรักปิดทองสวยงามแบบไทย, g) มิมบัร รูปแบบศิลปะอิสลาม, h) มิห์
รอบ รูปแบบศิลปะอิสลาม, i) ไม้กระดาน อยู่ด้านในของมิห์รอบเป็นแผ่นไม้ปิดทองล่องชาดและประดับมุกแบบงาน

พุทธศิลป์ หรือศิลปะในราชสำนัก ที่ปลายยอดนั้นโค้งแบบตวัดปลายเล็กน้อยเหมือกับช่องโค้งของสถาปัตยกรรมอิสลาม 
 
สรุป 
  การศึกษา “สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดรูปแบบไทย” จากข้อมูลที ่ เก ี ่ยวข้องกับการออกแบบ
สภาพแวดล้อมภายในมัสยิดที่ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดทางการออกแบบในรูปแบบไทย ที่สามารถสัมผัสได้ทาง
กายภาพ ประกอบด้วย 1) มัสยิด ที่มาและความหมาย 2) องค์ประกอบสภาพแวดล้อมภายในมัสยิด 3) แนวคิด
ทางสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศไทย 4) อิทธิพลการออกแบบลวดลายรูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะ
อิสลาม 5) มัสยิดที่มีลักษณะสภาพแวดล้อมทางกายภาพรูปแบบไทย พบว่า มัสยิด มีความสำคัญ อันเป็นส่วนหนึ่ง
ของวัฒนธรรมอิสลาม เป็นศูนย์รวมของความสัมพันธ์ในชุมชน นอกเหนือไปจากสถานที่ปฏิบัติภารกิจทางศาสนา 
โดยมีองค์ประกอบสภาพแวดล้อมภายในอาคาร สอดคล้องกับพฤติกรรมการเข้าใช้พื้นที่ใช้สอยภายในอาคารมัสยิด 
ประกอบด้วย พ้ืนที่โถงละหมาด มิห์รอบ มิมบัร มักซุรัท หรือมักศูเราะฮ์ แท่นผู้ขานรับสัญญาณ ลานอเนกประสงค์ 
หรือโถงเอนกประสงค์ ที่อาบน้ำละหมาด หออะซาน และซุ้มประตู เป็นต้น โดยพัฒนาการทางด้านแนวคิดทางการ
ออกแบบสถาปัตยกรรมมัสยิดในประเทศไทย ได้รับอิทธิพลจากปัจจัยทางด้าน ศาสนาอิสลาม อิทธิพลจากปัจจัย
ท้องถิ่น และอิทธิพลจากสถานการณ์โลก รวมทั้ง อิทธิพลการออกแบบลวดลายรูปแบบศิลปะไทยกับรูปแบบศิลปะ
อิสลาม โดยนำเอาองค์ประกอบที่มีลักษณะเป็นรูปหรือเรื ่องราวที่แสดงออกถึงธรรมชาติ เช่น ต้นไม้ ดอกไม้ 
ตลอดจนส่วนต่าง ๆ ในธรรมชาติ จัดองค์ประกอบเป็นลวดลายสำหรับตกแต่ง การสร้างสรรค์ศิลปะการประดิษฐ์
ตัวอักษร (calligraphic) โดยมีที่มาจากตัวอักษรแบบอาหรับ ที่เรียกว่า คูฟิก (Kufic) รวมทั้งงานศิลปะจากเส้นที่
ประกอบขึ้นเป็นลวดลายต่าง ๆ ที ่เรียกว่า ลายอะราเบสค์ (Arabesque) ได้แก่ ลายเรขาคณิต (geometric 
design) และลายพรรณพฤกษา (floral design) ลักษณะการผสมผสานกันอย่างสลับซับซ้อนของลวดลายต่าง ๆ 
อาจตกแต่งเดี่ยว หรือผสมควบคู่กันไปอย่างมีระเบียบแบบแผน เช่น การจัดวางตัวอักษรอยู่ภายในกรอบลาย
เรขาคณิต โดยพื้นหลังประกอบด้วยลายพรรณพฤกษา หรือลายพรรณพฤกษาที่อยู่ในโครงสร้างของลายเรขาคณิต 
ส่งผลต่อแนวความคิดทางสถาปัตยกรรมมัสยิดในช่วงเวลาแห่งการสร้างมัสยิดตามรูปแบบสถาปัตยกรรมไทย
ประเพณี สามารถพบได้จากกรณีศึกษาของมัสยิดบางหลวง (มัสยิดกุฎีขาว) และมัสยิดต้นสน (มัสยิดกุฎีหลวง) ดัง
ภาพที่ 7 และภาพที่ 8) ดังนั้น จากการศึกษา “สภาพแวดล้อมภายในรูปแบบไทยในมัสยิด” โดยเฉพาะมัสยิดที่ได้



Journal of Social Science and Cultural  Vol.7 No.9 (September 2023) 
272 

 

อิทธิพลแนวคิดรูปแบบสถาปัตยกรรมไทยประเพณี ที ่สามารถสัมผัสได้ทางกายภาพ ตามองค์ประกอบ
สภาพแวดล้อมภายในอาคารที่ประกอบด้วยการใช้พ้ืนที่ใช้สอยอาคารของผู้ใช้สอย (User) เพ่ือทำกิจกรรมในพ้ืนที่ 
การสร้างส่วนปิดล้อม (Enclosure) ของพื้นที่ส่วนต่าง ๆ ระบบสภาพแวดล้อมภายในอาคาร (Environment 
System) การออกแบบเครื่องเรือนเพื่อใช้สอย และสิ่งอำนวยความสะดวก รวมทั้งส่วนของความงามที่เกิดจาการ
ประดับตกแต่ง ประกอบกับความร่วมสมัยของเทคโนโลยีการก่อสร้างในช่วงต่าง ๆ มีอิทธิพลต่อการนำไปประยุกต์
ให้เข้ากับพื้นที่ที่ตั้งมัสยิด ในสังคมและวัฒนธรรมของท้องถิ่นนั้น ๆ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่ง ของการขยายแนวทางใน
การศึกษาด้านการออกแบบสภาพแวดล้อมภายในทางกายภาพ โดยการศึกษาค้นคว้าต่อเนื่อง และพัฒนาไปสู่การ
ประยุกต์เป็นแนวทางการออกแบบสภาพแวดล้อมภายใน ในอาคารที่มีลักษณะใกล้เคียงหรือสัมพันธ์กันได้อย่าง
เหมาะสม 
 
เอกสารอ้างอิง 
กฎกระทรวง (ฉบับที่ 55). (2543). พระราชบัญญัติควบคุมอาคาร พ.ศ. 2522. ราชกิจจานุเบกษา เล่ม 117 ตอนที่ 75 

ก (7 สิงหาคม 2543).  
คณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดชลบุรี. (2556). หยุดคิดสักนิดก่อนสร้างมัสยิดหลังใหม่. เรียกใช้เมื่อ 17 กรกฎาคม 

2566 จาก http:// www.picoc.or.th/article/detail/15/10 
เจนจิรา เบญจพงศ์. (2549). ลวดลายประดับแบบอิสลามในศิลปะไทย (พุทธศตวรรษที่ 21-23). ใน วิทยานิพนธ์

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
ชนสรณ์ บุญจำนงค์. (2559). Asaconservationaward-มัสยิดบางหลวง. เรียกใช้เมื ่อ 15 กรกฎาคม 2566 จาก 

http://asaconservationaward.com/index.php/2016-06-13-15-22-21/temple2554/224-bang-
luang-mosque 

ผู้จัดการรายวัน. (2547). มัสยิดบางหลวง มัสยิดทรงไทย ศิลปะ 3 ชาติ หนึ่งเดียวในโลก. เรียกใช้เมื่อ 7 กรกฎาคม 
2566 จาก http://www.manager.co.th/Daily/ViewNews.aspx?NewsID=9470000019006 

มักศูเราะฮ์-วิกิพีเดีย. (2565). มักศูเราะห์. เรียกใช้เมื่อ 7 กรกฎาคม 2566 จาก https.//th.wikipedia.org/wiki/มักศู
เราะฮ์ 

วสมน สาณะเสน. (2557). แนวคิด รูปแบบและพัฒนาการของมิหร็อบของมัสยิดต้นสน เขตบางกอกใหญ่ 
กรุงเทพมหานคร. ใน วิทยานิพนธ์ศิลปมหาบัณฑิต สาขาวิชาทฤษฎีศิลป์. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ศักดา เซะวิเศษ. (2565). ละหมาด: หลักปฏิบัติในมิติคำสอนอิสลามกับการบูรณาการแนวปฏิบัติในสถานการณ์วิกฤต
โควิด 19. เรียกใช้เมื่อ 12 กรกฎาคม 2566 จาก http://www.culture.bsru.ac.th/wp-content/uploads 
/2022/12/08ทีทัศน์-21-ฉ2-ปี65-ละหมาดหลักปฏิบัติในมิติคำสอนอิสลาม.pdf 

เสาวนีย์ จิตต์หมวด. (2527). หน้าที่ของมัสยิดต่อสังคมมุสลิมในภาคกลาง. ใน วิทยานิพนธ์สังคมวิทยามหาบัณฑิต 
ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

อาดิศร์ อิดรีส รักษมณี. (2552). แนวคิดที ่เกี ่ยวข้องกับสถาปัตยกรรมมัสยิดในกรุงเทพฯ. ใน วิทยานิพนธ์
สถาปัตยกรรมศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาสถาปัตยกรรม. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

Kahera, A., et al. (2009). Design Criteria for Mosques and Islamic Centers Art, Architecture and Worship. 
United Kingdom: Elsevier Ltd. 

Kuran, A.  (1986) .  The Mosque in Early Ottoman Architecture.  United State of America:  University of 
Chicago. 

Wikipedia-Dikka. (2022). Dikka. Retrieved กรกฎาคม 7 , 2566, from https://en.wikipedia.org/wiki/Dikka 
 


