
วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
23 
  

 

บทความวิจยั 

 
 การสื่อสารซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย-เขมร  

ในชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้* 
SOFT POWER COMMUNICATION THROUGH THE CULTURE OF OFFERING TO 
ANCESTORS OF THE KUI-KHMER COMMUNITY IN THE LOCAL COMMUNITY  

OF SOUTHERN ISAAN 
 

อรัญญา พงศ์สะอาด1*, ปฐมาพร เนตินันทน์2 
Aranya Phongsaard1*, Patamaporn Netinant2 

1คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง กรุงเทพทมหานคร ประเทศไทย 
1Faculty of Political Science, Ramkhamhaeng University, Bangkok, Thailand 

2คณะเทคโนโลยีการเกษตร สถาบันเทคโนโลยีพระจอมเกล้าเจ้าคุณทหารลาดกระบัง กรุงเทพทมหานคร ประเทศไทย 
2School of Agricultural Technology, King Mongkut's Institute of Technology Ladkrabang, Bangkok, Thailand 

*Corresponding author E-mail: Thadadr72@gmail.com  

 
บทคัดย่อ 
   การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตาของ
ชุมชนกูย-เขมร ชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้ ในฐานะซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชน 2) ศึกษารูปแบบการสื่อสารในการ
ถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย-เขมร และผลการศึกษานำไปสู่แนวทางการพัฒนาการ
สื่อสาร เพื่อถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในฐานะซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชน ที่เป็นพลังการสร้างความสามัคคีและ
ส่งเสริมเศรษฐกิจสร้างสรรค์และการท่องเที่ยว โดยศึกษาในพื้นที่อำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์ ซึ่งเป็นชุมชนพ้ืนถิ่นที่
มีอัตลักษณ์เฉพาะตัวในด้านวัฒนธรรมและความเชื่อ รวมถึงมีศาสนสถานอันเป็นประจักษ์พยานทางวัตถุ  ผู้วิจัยใช้
แนวคิดการสื่อสารและแนวคิดเศรษฐกิจวัฒนธรรมชุมชนเป็นกรอบในการศึกษา ศึกษาเอกสารและสั มภาษณ์เชิง
ลึกผู ้ให้ข้อมูลสำคัญ 10 คน โดยเลือกแบบเจาะจง เครื ่องมือที ่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก 
ผลการวิจัยพบว่า พิธีเซ่นสรวงปู่ตาเป็นวัฒนธรรมประเพณีท้องถิ่นที่เป็นซอฟต์พาวเวอร์ มีเฒ่าจ้ำเป็นผู้สื่อสารหลัก 
เป็นพลังและเครื่องมือสำคัญที่ช่วยสร้างความสามัคคี ความช่วยเหลือเกื้อกูลให้ เกิดขึ้น ซอฟต์พาวเวอร์ที่ถูก
ถ่ายทอดโดยเฒ่าจ้ำในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา ทำหน้าที่เหมือนกฎหมายจารีตที่มีข้อบัญญัติกำหนดพฤติกรรมในการอยู่
ร่วมกันระหว่างคนกับคน คนกับธรรมชาติ เป็นพลังที่ไร้การบังคับข่มขู่ นำไปสู่การปฏิบัติด้วยความเต็ มใจ ซอฟต์
พาวเวอร์ที่ถูกสื่อสารในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา จึงนำความสงบมาสู่ชุมชน การอยู่ร่วมกันภายใต้ความช่วยเหลือเกื้อกูลกัน 
การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสร้างความรู้สึกเป็นเจ้าของชุมชนร่วมกัน อันเป็นพื้นฐานสำคัญของการพัฒนา
ชุมชนท้องถิ่นอย่างยั่งยืน     
คำสำคัญ การสื่อสาร, วัฒนธรรมท้องถิ่น, ซอฟต์พาวเวอร์, พิธีเซ่นสรวงปู่ตา,ชุมชนกูย-เขมร  
            
Abstract  
  This research is qualitative research. The objectives are to 1) study the local culture in the 
ancestor worship ceremony of the Kui-Khmer community, Southern Isan Local Community . as 

 
* Received 30 January 2024; Revised 16 February 2024; Accepted 21 February 2024 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.2 (February 2024) 
24 
 

the soft power of the community 2 )  to study the communication model in transmitting local 
culture in the ancestral ceremony of the Kui-Khmer community and the result of this research 
will present some guidelines for developing integrated communications to convey local culture 
as a soft power that can benefit communities in creating unity and promoting the creative 
economy and tourism. By studying in the area of Sangkha District Surin Province, due to this local 
community that has a unique identity in terms of culture. wisdom and belief Including ancient 
sites which are physical evidence. The researcher uses the concept of communication. and the 
concept of community cultural economy It is a framework for studying. From document study 
and in-depth interviews with a key informant of 10 people, selected purposively. The research 
tools used were in-depth interviews. The research results found that the value of local cultural 
traditions as soft power. It is a power and an important tool that helps create unity. Help and 
support occur in the community. On the one hand, the soft power that was conveyed by Old 
Man Cham in the ancestral ceremony. It functions like common law with regulations that 
determine behavior in living together between people and people. people and nature It is a 
power without coercion. Leads to willing and sustained compliance. Soft power communicated 
through the tradition of offering offerings to ancestors thus bringing peace to the community 
Living together under mutual assistance Conservation of natural resources and a sense of 
community ownership. which is an important basis for sustainable development of local 
communities. 
Keywords: Communication, Local Culture, Soft Power, Ancestor Worship Ceremony, Kui-Khmer 
Community 
 
บทนำ  
   ผลกระทบจากการแพร่ระบาดของโรคติดเชื ้อไรวัสโคโรนา 2019 (COVID-19) ผลักดันให้โลกในยุค
ศตวรรษที่ 21 ก้าวเข้าสู่การพัฒนาและใช้เทคโนโลยีและวิทยาการใหม่ ๆ เป็นเครื่องมือสื่อสารและอำนวยความ
สะดวกมากขึ้นอย่างไม่เคยเกิดขึ้นมาก่อน ประเทศไทยในศตวรรษที่ 21 เป็นช่วงเวลาของสังคมแห่งการเรียนรู้และ
นว ัตกรรม (Knowledge based Society and Innovation) ท ี ่ โลกม ีการต ิดต ่อส ื ่อสารแบบไร ้พรมแดน 
(Borderless World) เน ื ่องจากการเปลี ่ยนแปลงและพัฒนาอย่างรวดเร็วของเทคโนโลยีด ิจ ิท ัล ( Digital 
Transformation) ทำให้ผู้รับสารและผู้ส่งสารทั่วโลกสามารถเข้าถึงและใช้งานข้อมูลข่าวสารในลักษณะสองทางได้
อย่างรวดเร็วและหลากหลายรูปแบบ พลังแห่งการสื่อสารสามารถเชื่อมโยงทุกแห่งบนโลกเข้าหากันได้แบบ real 
time ซึ ่งหมายถึงการเปลี ่ยนแปลงกระแสสังคมโลกที ่กำลังจะเข้าสู ่ภาวะสังคมปัญญาญาณหรือญาณวิถี 
(Intellectual Property) ซึ่งทุกองค์การทางสังคมจะให้ความสำคัญและใช้ประโยชน์จากทุนมนุษย์ (Human 
Capital) ด้วยการใช้ปัญญาและองค์ความรู้แบบสหวิทยาการเป็นปัจจัยสำคัญในกระบวนการพัฒนา (อิงอร เนตรา
นนท์, 2563) โดยการสื่อสารเป็นเครื่องมือที่มีบทบาทสำคัญในการติดต่อสื่อสารและสร้างการปฏิสัมพันธ์ร่วมกัน 
รวมทั้งมีอิทธิพลต่อกิจกรรมต่าง ๆ ที่มีผลต่อการดำเนินชีวิต ความเป็นอยู่และการเปลี่ยนแปลงของปัจเจกบุคคล
และสังคม รวมทั้งเป็นเครื่องมือในการอนุรักษ์และสืบสานวัฒนธรรมที่เริ่มสูญหายและถ่ายทอดภูมิปัญญาและ
มรดกทางวัฒนธรรมของสังคม (Smith, A.G., 1996)  
   ในขณะที่ทุกประเทศต่างต้องปรับตัวให้สามารถรับมือกับวิกฤติที ่เกิดขึ้น โดยการให้ความสำคัญกับ
ลักษณะเด่นของประเทศในการใช้ Soft Power Diplomacy (Zaharna, R.S. , 2007) หรืออำนาจด้านซอฟต์พาว



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
25 
  

 

เวอร์ (Soft Power) ซึ่งเป็นความสามารถในการจูงใจผู้อื่นให้ได้ผลตามที่ต้องการมากกว่าที่จะใช้การลงโทษหรือ
รางวัลจูงใจและไม่ใช่อำนาจเชิงการบังคับ (Hard Power) (Wilson III, E. J., 2008); (Nye, J. S. , 2021) นำเสนอ
จุดเด่นต่าง ๆ ของประเทศ เช่น เอกลักษณ์ อัตลักษณ์ วัฒนธรรม ประเพณี ตลอดจนแหล่งท่องเที่ยว เพื่อเป็นกล
ยุทธ์ (Lock, E., 2010) ประเทศระดับผู้นำโลกได้หันมาขยายอิทธิพลของตนไปยังภูมิภาคต่าง ๆ โดยอาศัยซอฟต์
พาวเวอร์ในการสร้างเสน่ห์ภาพลักษณ์ความชื่นชมและความสมัครใจพร้อมที่จะร่วมมือ (อิงอร เนตรานนท์, 2563) 
ซึ่งประเทศไทยมีพลังอำนาจแบบซอฟต์พาวเวอร์ที่โดดเด่นเป็นที่ยอมรับในระดับโลกหลายด้าน เช่น วัฒนธรรม 
การท่องเที่ยว ประเพณี และอาหาร (รุยาภรณ์ สุคนธทรัพย์, 2561) ดังนั้นหากมีการเสริมสร้างบูรณาการเชิง
วิชาการผ่านกระบวนการวิจัยและพัฒนาก็จะทำให้เกิดการพัฒนาศักยภาพได้หลายมิติ 
   ในปี พ.ศ. 2565 ประเทศไทยกำหนดยุทธศาสตร์การพัฒนาเศรษฐกิจผ่านการท่องเที่ยว โดยการสื่อสาร
การตลาดแคมเปญ “Visit Thailand Year 2022-2023: Amazing Thailand Has it all” ด้วยนโยบายเรื่อง Soft 
Power of Thailand เพื่อส่งเสริมการท่องเที่ยวตามรอยวัฒนธรรม รวมถึงมีการประชาสัมพันธ์การท่องเที่ยวด้วย
การสื่อสารผ่านการใช้แพลตฟอร์มทางโซเชียลมีเดีย  (ชนะใจ ต้นไทรทอง, 2565) โดยการสอดแทรกเสนอเรื่อง
ค่านิยมในเรื่องอัตลักษณ์วิถีชีวิตคนไทยที่แตกต่างกันในท้องถิ่น เช่น ประเพณี อาหาร วัฒนธรรม ฯลฯ และสร้าง
ภาพลักษณ์หลักทำให้เกิดขึ้นเป็นรูปธรรมอย่างมีนัยยะสำคัญเพ่ือให้เกิดพลังอำนาจ (ฐณยศ โล่พัฒนานนท์, 2564) 
เช่น การท่องเที่ยวปราสาทหินพิมายตามรอยมิวสิกวิดีโอเพลง Lalisa ของลลิษา มโนบาล ที่มียอดผู้ชมทางยูทูป 
มากกว่า 100 ล้านครั้ง ภายใน 48 ชั่วโมง ทำให้ผู้ชมทั่วโลกได้เห็นถึงศิลปวัฒนธรรมอันโดดเด่นของไทย เป็นต้น 
การสื่อสารเพื่อขับเคลื่อนซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒธรรมในการดึงดูดการท่องเที่ยวจึงมีความสำคัญต่อทุกประเทศ
รวมทั้งประเทศไทย เพ่ือนำเสนอจุดขายอันทรงพลังของความแตกต่างในแต่ละพ้ืนที่ สร้างโอกาสและความท้าทาย
ใหม่ให้กับแหล่งท่องเที่ยวที่มีจุดเด่นด้านวัฒนธรรมดึงดูดใจ (Ruiz-Real, J., et al. , 2020)  
   จังหวัดสุรินทร์ เป็น 1 ใน 6 กลุ่มจังหวัดอีสานตอนใต้ที่มีความเป็นมายาวนานตามหลักฐานที่ปรากฏใน
ประวัติศาสตร์ (วรนัย พงศาชลากร, 2550) มีความเป็นสากลและติดต่อทางการค้าระหว่างกัมพูชา-ลาว-ไทย
มาแล้วเนิ่นนาน (แอมอนิเย เอเจียน, 2539) มีชนพื้นเมืองคือชาวเขมรและกูย (เจริญ ไวรวัจนกุล, 2544) ซึ่งเป็น
กลุ่มชนที่มีความเชื่อและวัฒนธรรมประเพณีที่ถือปฏิบัติสืบทอดมายาวนาน เกี่ยวกับผี พราหมณ์และพุทธ จาก
บันทึกของ เอเจียน แอมอนิเย ระบุว่า พ้ืนที่บริเวณอำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์ในปัจจุบันนั้นอดีตเป็นป่าดงดิบหนา
ทึบ ดังที่กรมพระยาดำรงราชานุภาพเรียกดินแดนบริเวณนี้ว่า เขมรป่าดง เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ใน
บริเวณนี้เป็นชาวกูย ซึ่งนิยมเรียกตนเองว่า คนดง ในดินแดนเขมรป่าดง หมายรวมถึงพื้นที่ชุมชนสังขะ ชุมชนพูน
ทรายและชุมชนภูมิโปน ของอำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์ในปัจจุบัน ซึ ่งเป็นแหล่งสรรพวิทยาการทั ้งในเชิง
ภูมิศาสตร์ ประวัติศาสตร์ ชาติพันธุ์วิทยา โบราณคดี คติชนวิทยาและรูปวิถีชุมชน ศิลปวัฒนธรรมทางด้านชุมชน
โบราณ (Ancient Settlement) (สุภัทรดิศ ดิศกุล, 2539) โดยงามพิศ สัตย์สงวน ได้กล่าวถึงการผสมผสานทาง
วัฒนธรรม (Acculturation) และการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรม (Assimilation) ที่เกิดขึ้นเมื่อมีปฏิสัมพันธ์ทาง
วัฒนธรรมระหว่าง 2 กลุ่มไว้ว่า วัฒนธรรมชาวเขมร และวัฒนธรรมชาวกูย แม้จะเป็นกลุ่มคนที่มีสังคมวัฒนธรรม
ต่างกัน แต่มีการรับวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน (งามพิศ สัตย์สงวน, 2543) ซึ่งเป็นกลุ่มวัฒนธรรมที่มีเอกลักษณ์ยิ่ง 
   จากการศึกษาเบื้องต้น พบว่าหนึ่งในความเชื่อร่วมกันของชุมชนชาวกูย -เขมร ในชุมชนสังขะ จังหวัด
สุรินทร์ ที่ถ่ายทอดผ่านวัฒนธรรมท้องถิ่นและถือปฏิบัติกันมาแต่โบราณ คือ การเซ่นสรวงบูชาผีปู่ย่าตายาย หรือ 
แซนเนียกตา คือ พิธีบวงสรวงดวงวิญญาณผีบรรพบุรุษประจำหมู่บ้าน โดยมีเฒ่าจ้ำเป็นตัวแทนชุมชนในการ
ติดต่อสื่อสารกับผีปู่ตา หรือรับบัญชาจากผีปู่ตาให้มาแจ้งข่าวสารต่าง  ๆ แก่ชุมชน ตลอดจนมีภาระหน้าที่ในการ
ดำเนินพิธีกรรมที่เก่ียวข้องกับผีปู่ตาหรือดูแลบริเวณท่ีอยู่อาศัยของปู่ตา รวมทั้งต้องคอยดูแลรักษาป่าและพ้ืนที่รอบ
บริเวณดงปู่ตา ซึ่งเป็นอาณาเขตของผีปู่ตาด้วย การเซ่นสรวงปู่ตาจึงมีความหมายเกี่ยวข้องกับการเกษตรและจิต



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.2 (February 2024) 
26 
 

วิญญาณบนพื้นฐานความเชื่ออย่างเหนียวแน่นในอำนาจเหนือธรรมชาติ และมีส่วนสำคัญในกระบวนการกล่อม
เกลาและเรียนรู้ของคนในชุมชนที่ฝังรากลึกสืบทอดมาหลายชั่วอายุคนในชุมชนชาวกูย-เขมร (ไพฑูร มีกุศล, 2533) 
รวมทั้งเป็นซอฟต์พาวเวอร์ที่สร้างพลังความสามัคคี การช่วยเหลือเกื้อกูลให้อยู่คู่กับวิถีชีวิตคนในชุมชน สอดคล้อง
กับ ศรีศักร วัลลิโภดม กล่าวไว้ว่า วัฒนธรรมชุมชนเป็นมรดกทางภูมิปัญญาและซอฟต์พาวเวอร์ที่ทรงพลังของ
ชุมชน การให้ความสำคัญกับพื้นที่ทางวัฒนธรรม (Culture Space) ที่สัมพันธ์กับวิถีชีวิตผู้คนดังกล่าวจะทำให้เกิด
สำนึกในวัฒนธรรมท้องถิ่นร่วมกัน (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2556) และการสื่อสารและวัฒนธรรมมีความสำคัญต่อกัน
อย่างหลักเลี่ยงไม่ได้ กล่าวคือ ในขณะที่วัฒนธรรมเป็นมรดกทางสังคมที่ถ่ายทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่น สิ่งที่ทำให้
วัฒนธรรมมีการถ่ายทอดและคงอยู่ต่อไปก็คือการสื่อสาร นั่นเอง (Tylor, E.B., 2016); (Roselle, L., et al., 2014)  
   ปัจจุบันทุนทางวัฒนธรรมนับเป็นซอฟต์พาวเวอร์ที่ถูกนำมาพิจารณาให้เป็นหนึ่งในนโยบายสำคัญและเป็น
ยุทธศาสตร์ใหม่ของการพัฒนาประเทศเพื่อส่งเสริมคุณภาพชีวิตให้กับพลเมือง และปกป้องวัฒนธรรมชาติอันมีค่า
ของประเทศโดยมีรัฐเป็นผู้สนับสนุน (วิริยะ สว่างโชติ, 2561) เพื่อมุ่งพัฒนาเศรษฐกิจควบคู่ไปกับการพัฒนาสังคม
ให้เกิดความม่ันคงและยั่งยืนไปพร้อมกัน (สำนักงานพัฒนาวิทยศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาติ (สวทช.), 2564)  
   ด้วยความโดดเด่นและความสำคัญดังกล่าว ประกอบกับผลสืบเนื่องจากงานวิจัยเรื ่อง อิทธิพลของ
วัฒนธรรมท้องถิ่นต่อพฤติกรรมทางการเมือง: กรณีศึกษาพิธีแซนยะของชุมชนชาวกูย ตำบลแจนแวน กิ่งอำเภอศรี
ณรงค์ จังหวัดสุรินทร์ และ ประวัติศาสตร์ชุมชนในการจัดสวัสดิการเชิงวัฒนธรรมท้องถิ่นอีสานใต้  ซึ่งผู้วิจัยพบว่า 
ในจำนวนข้อค้นพบหลายประการของงานวิจัยทั้งสองเรื่องดังกล่าว มีประเด็นเรื่องการสื่อสารวัฒนธรรมท้องถิ่นที่มี
ลักษณะโดดเด่นในฐานะที่เป็น Soft Power ที่สำคัญต่อกระบวนการพัฒนาประเทศ ทั้งด้านเศรษฐกิจและสังคม 
รวมทั้งเป็นแก่นของเนื้อหาที่สามารถนำมาขยายผลศึกษาวิจัยต่อยอด จึงนำมาสู่งานวิจัยครั้งนี้ ซึ่งมีจุดเน้นเรื่อง 
การสื่อสารวัฒนธรรมท้องถิ่นในฐานะซอฟต์พาวเวอร์เป็นสำคัญ และด้วยการศึกษาข้อมูลอย่างรอบด้านแบบ สห
วิทยาการ (Interdisciplinary) โดยมีแนวคิดทฤษฎีเป็นรากฐานในการวิเคราะห์ คุณูปการของงานวิจัยนี้จึงมิได้มุ่ง
เพียงศึกษาวัฒนธรรมท้องถิ่นซึ่งแสดงให้เห็นถึงวิถีชีวิต คติความเชื่อ  และวัฒนธรรม เท่านั้น หากแต่เป็นการ
นำเสนอวัฒนธรรมท้องถิ่นในมุมมองที่ทันสมัยขึ้นด้วยรากฐานความรู้และ สอดคล้องกับหลักการเสริมพลังชุมชน 
(Local Soft Power) อันเป็นพื้นฐานสำคัญของการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นเข้มแข็งอย่างยั่งยืนต่อไปในอนาคต 
   วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
   1. เพื่อศึกษาวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -เขมร ชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้ ในฐานะ
ซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชน 
   2. เพื่อศึกษารูปแบบการสื่อสารในการถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -เขมร 
ชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้ ในฐานะซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชน 
  
วิธีดำเนินการวิจัย 
   การวิจัยครั้งนี้ ใช้เทคนิควิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร 
การทบทวนงานวิจัย บทความ รายงานการวิจัย และเอกสารอื่นๆท่ีเกี่ยวข้องต่าง ๆ และเก็บข้อมูลภาคสนามโดยใช้
วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) จากผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องโดยตรงกับการประกอบพิธีเซ่นสรวงปู่ตา 
นอกจากนั้นยังตรวจสอบคุณภาพของข้อมูลแบบสามเส้า (Data Triangulation) โดยพิจารณาจากเวลา สถานที่
และบุคคล เพื่อเป็นการยืนยันความถูกต้องของข้อมูล จากนั้นสรุปผลข้อมูล โดยมีแนวคิดและทฤษฎีเป็นกรอบใน
การตีความและอภิปรายผล  
  ขอบเขตเนื้อหา การศึกษานี้จะศึกษา ในประเด็นการสื่อสารและการถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่น
สรวงปู่ตาของชุมชนชาวกูย-เขมร ชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้ ในฐานะที่วัฒนธรรมเป็นซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชนและ



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
27 
  

 

รูปแบบการสื่อสารในการถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา ผ่านผู้นำชุมชนแบบไม่เป็นทางการหรือที่
เรียกว่า “เฒ่าจ้ำ” ซึ่งเป็นผู้ประกอบพิธีและเป็นผู้ส่งสารไปยังคนในชุมชน  
  ขอบเขตด้านพื้นที่ ศึกษาในพื้นที่ชุมชนสังขะ ตำบลสังขะ อำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์ ซึ่งเป็น 1 ใน 6 
กลุ่มจังหวัดอีสานตอนใต้ที่มีชุมชนเข้มข้นทางวัฒนธรรมและมีความเป็นชุมชนดั้งเดิม บริเวณนี้เคยเป็นเขตเส้นทาง
ราชมรรคาของกษัตริย์ขอมตามหลักฐานที่ปรากฏในประวัติศาสตร์  (วรนัย พงศาชลากร, 2550) รวมทั้งยังมี
หลักฐานหลงเหลือแสดงให้เห็นว่า พ้ืนที่อีสานใต้ เคยมีความเป็นสากลและติดต่อทางการค้าระหว่างกันมาแล้วเนิ่น
นาน (แอมอนิเย เอเจียน, 2539) มีชนพื้นเมืองคือชาวเขมรและกูย ซึ่งมีความเชื่อและวัฒนธรรมประเพณีที่ถือ
ปฏิบัติสืบทอดมายาวนานในด้านความเชื่อเกี่ยวกับผี พราหมณ์และพุทธ 
  กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ในการเก็บรวบรวมข้อมูลงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลสำคัญจำนวน 
10 คน ประกอบด้วย กำนัน 1 คน ผู้ใหญ่บ้าน 2 คน สมาชิกสภาองค์การบริหารส่วนตำบล 2 คน ปราชญ์ชาวบ้าน 
2 คน และเฒ่าจ้ำ 3 คนในพื้นที่ชุมชนสังขะ เพื่อรวบรวมองค์ความรู้ ความคิดเห็น มุมมอง และทัศนะเกี่ยวกับ
วัฒนธรรมและพิธีการเซ่นสรวงปู่ตาในชุมชน 
  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ผู้วิจัยใช้การศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ชุมชน วัฒนธรรมและ
ประเพณีชุมชน และแบบสอบถามแบบกึ่งมีโครงสร้างในการสัมภาษณ์เชิงลึก  
  การเก็บรวบรวมข้อมูล ในงานวิจัยนี ้เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึกตาม
วัตถุประสงค์การวิจัย ผู้วิจัยเป็นผู้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเอง โดยมีล่ามภาษากูย 1 คน และล่ามภาษา
เขมร 1 คนเป็นผู้ช่วยแปลภาษา มีขั้นตอนในการเก็บรวบรวมข้อมูล ดังนี้ คือ 1) เก็บรวบรวมข้อมูลเ อกสารจาก
งานวิจัย บทความ เอกสารทางประวัติศาสตร์ 2) เก็บรวมรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก โดยการหาข้อมูล
เกี่ยวกับผู้ให้ข้อมูลหลัก จัดทำบัญชีรายชื่อผู้ให้ข้อมูลหลัก จากนั้นติดต่อประสานงานเพ่ือขอนัดวันเวลาและสถานที่
สัมภาษณ์ ระหว่างการสัมภาษณ์ทำการจดบันทึกย่อและบันทึกเสียงและภาพถ่ายระหว่างสัมภาษณ์  จากนั้นนำ
ข้อมูลทั้งหมดมาเรียบเรียงและสรุปเอกสาร จัดทำตารางจัดระเบียบข้อมูล แยกตามประเด็นหลักของการศึกษาเพ่ือ
นำไปใช้ในการวิเคราะห์ผลการวิจัย  
  การวิเคราะห์ข้อมูล งานวิจัยนี้วิเคราะห์ข้อมูลด้วยการสร้างข้อสรุปตามกรอบแนวคิดทางทฤษฎีและ
วัตถุประสงค์ที่กำหนดไว้ โดยตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูลแบบสามเส้าและตรวจสอบความน่าเชื่อถือการ
วิจัยตามวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ จากนั้นจึงนำเสนอผลการวิจัยเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัย 
   1. ประเด็นวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย-เขมร อำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์ ในฐานะ
ซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชน พบว่า ประชากรส่วนใหญ่ในพื้นที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์เขมรและกูย กวย มีการสืบสาน
วัฒนธรรมท้องถิ่นเซ่นสรวงปู่ตาด้วยวิธีการซึมซับและถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นจนถึงปัจจุบัน โดยแบ่งได้ 3 รุ่น คือ รุ่น
ปู่ย่าตายาย รุ่นพ่อแม่และรุ่นเยาวชน กลุ่มชาติพันธุ์ทั้งสองมีการรับรู้และถ่ายทอดวัฒนธรรม ได้แก่ ภาษาพูด การ
แต่งกาย และวัฒนธรรมประเพณีที่ปรากฏในวิถีชีวิตและการมีกิจกรรมส่วนรวมอย่างเหนียวแน่น โดยเฉพาะ
กิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อทางศาสนาและความศรัทธาต่อบรรพบุรุษ  
    1.1 ความเชื่อในเรื่องการนับถือผีและสิ่งเหนือธรรมชาติ พบว่า ชุมชนมีพ้ืนฐานความเชื่อในเรื่องผี 
พุทธ พราหมณ์ ซึ่งนำไปสู่การยึดถือปฏิบัติที่เป็นประเพณี สำหรับการเซ่นสรวงปู่ตา หรือแซนเนียกตา (แซนเนียะ
ตา) นั้นคือพิธีบวงสรวงดวงวิญญาณผีบรรพบุรุษประจำหมู่บ้านซึ่งทุกหมู่บ้านจะสร้างศาลให้สิงสถิตในบริเวณใกล้  
ๆ กับหมู่บ้าน ซึ่งอยู่ทางทิศใต้ โดยใช้ท่อนไม้หรือปั้นดินเป็นรูปแทนปู่ตาย่ายาย (เนียกหรือเนียะ หมายถึง ย่า และ
ยาย ตา หมายถึง ปู่และตา) (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1, 2566) ก่อนถึงวันพิธี “การเลี้ยงผีปู่ตา” ชาวบ้านจะไปช่วยกันถาก



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.2 (February 2024) 
28 
 

ถางทำความสะอาดบริเวณตูบปู่ตา ผู้ร่วมพิธีจะนำเครื่องเซ่นไหว้ เช่น อาหารคาวหวาน ไก่ เหล้า ไปถวายปู่ตา
พร้อมกับคนอื่น ๆ โดยมีหมอจ้ำหรือเฒ่าจ้ำ เป็นผู้ประกอบพิธี เมื่อเริ่มพิธีบูชาเจ้าปู่ ชาวบ้านจะนำดอกไม้ ธูปเทียน 
ไปบูชาเจ้าปู่พร้อมทั้งกล่าวความ สรุปได้ว่า “ประชาชนทุกคนในที่นี้เป็นลูกบ้าน ที่เปรียบเสมือนเป็นลูกหลานของ
เจ้าปู่ ได้พร้อมใจกันนำเครื่องเซ่นไว้มาถวายเจ้าปู่ ขอได้โปรดให้เจ้าปู่รับของถวาย ของเหล่านี้ด้วย พร้อมทั้งขอให้
ลูกหลานในที่นี้ได้มีโอกาสชื่นชมบารมีอภินิหารของเจ้าปู่ ขอให้เจ้าปู่เข้าซูน (เข้าร่าง) หมอจ้ำ” เมื่อเจ้าปู่เข้าซูมแล้ว 
หมอจ้ำจะเดินพูดคุยกับชาวบ้านด้วยเรื่องราวต่าง ๆ นานา ตามแต่ชาวบ้านจะซักถาม เช่น เรื่องเจ็บป่วยต่าง ๆ 
ของหาย ฟ้าฝนจะตกต้องตามฤดูกาลหรือไม่ ตลอดจนการกลับมาของญาติที่จากไปนาน จึงนับได้ว่าเป็นโอกาสที่
มนุษย์ได้ติดต่อกับดวงวิญญาณ จาการพิจารณาอากัปกริยาของหมอจ้ำ การจรรโลงไว้ซึ่งจารีตประเพณีของท้องถิ่น 
(ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 3, 2566) หลังเสร็จพิธีก็จะมีการนำด้ายผูกแขนเรียกขวัญไปผูกข้อมือให้กับลูกหลานที่บ้านเพ่ือ
เป็นสิริมงคลเป็นเสร็จพิธี คนในกลุ่มชาติพันธุ์กูย-เขมร เชื่อว่าดวงวิญญาณของบรรพบุรุษจะคอยดูแลลูกหลานอยู่
ใกล้ ๆ ไม่ไปไหน ถึงแม้ว่าจะไม่ได้อยู่ในโลกมนุษย์แต่ก็จะเป็นหูเป็นตาคอยให้การช่วยเหลือ และปกปักรักษาให้
ปลอดภัยจากโรคภัยไข้เจ็บ ช่วยให้ลูกหลานประสบความสำเร็จและเจริญก้าวหน้าในหน้าที่การงาน (ผู้ให้ข้อมูลคน
ที่ 2, 2566)  
   1.2 วัฒนธรรมความมีน้ำใจ ความเอื้ออาทร และความช่วยเหลือเกื้อกูล ซึ่งสื่อผ่านวัฒนธรรม/
พิธีกรรมต่าง ๆ คนในชุมชนท้องถิ่นอีสานส่วนใหญ่แม้จะอพยพแรงงานไปทำงานนอกชุมชน แต่จะต้องเดินทาง
กลับภูมิลำเนาของตนเองเป็นประจำปีหนึ่งหลายครั้ง เพื่อร่วมกิจกรรม ประเพณีชุมชนตามความเชื่อของตนเอง 
เช่น แซนเนี๊ยะตาหรือแซนเนียกตา นี้ การได้พบปะและรวมญาติของคนในชุมชนท้องถิ่นอีสานจะเป็นการรวมตัว
ของครอบครัวเกือบทั้งหมด นำไปสู่การจับจ่ายใช้สอยและการบริโภคที่เพิ่มปริมาณขึ้น ส่งผลให้เศรษฐกิจชุมชน
ขยายตัวมากข้ึนในช่วงงานประเพณี  
  2. รูปแบบการสื่อสารในการถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา พบว่า 
   2.1 รูปแบบการสื่อสารในวัฒนธรรมท้องถิ่นยังมีลักษณะของการใช้สื่อดั้งเดิม คือ การสื่อสารผ่าน
สื่อบุคคลทั้งก่อนการประกอบพิธีเซ่นสรวงปู่ตาและในขณะประกอบพิธี กล่าวคือ 1) ก่อนการประกอบพิธีจะมีการ
สื่อสารผ่านสื่อบุคคลได้แก่ ผู้นำชุมชน กำนัน ผู้ใหญ่บ้าน สมาชิกสภาองค์การบริหารส่วนตำบล ฯลฯ และสื่อสาร
ผ่านการบอกต่อ การเคาะประตูบ้าน และหอกระจายข่าวหมู่บ้านให้คนในชุมชนรับรู้ถึงกำหนดการประกอบพิธี 2) 
การสื่อสารในการประกอบพิธีเป็นการสื่อสารสองทางโดยหมอจ้ำหรือเฒ่าเจ้า ซึ่งเป็นผู้ที่ได้รับการยอมรับจากคนใน
ชุมชน คือ ผู้สื่อสารกับพลังเหนือธรรมชาติและถ่ายทอดสู่ชุมชนผ่านพิธีเซ่นสรวงปู่ตา เฒ่าจ้ำจึงทำหน้าที่เป็นทั้ง
ผู้รับสารจากวิญญาณที่สถิตอยู่ ณ ศาลปู่ตาและเป็นผู้ส่งสารไปยังผู้ร่วมชุมชนทุกคน ผู้ที่จะนำเครื่องเซ่นไหว้ไป
บวงสรวงปู่ตาจะต้องให้เฒ่าจ้ำเป็นผู้ประกอบพิธีให้ ดังนั้น รูปแบบการสื่อสารของเฒ่าจ้ำจึงเป็นแบบการสื่อสาร
สองทางที่ผู้สื่อสารและผู้รับสารสามารถโต้ตอบกันได้ ทิศทางการไหลของสารมีความหลากหลายทั้งจากบนลงลา่ง 
จากล่างขึ้นบนและระดับเดียวกนั และมีลักษณะการป้อนกลับของสารได้อย่างรวดเร็ว 
  หมอจ้ำหรือเฒ่าจ้ำ โดยปกติจะเป็นผู้นำที่มีจริยธรรม (Moral Leadership) แม้จะเป็นผู้นำอย่าง
ไม่เป็นทางการ แต่ก็เป็นผู้นำที่ได้รับฉันทานุมัติจากชุมชนให้เป็นตัวแทนและเป็นผู้ติดต่อสื่อสารกับปู่ตา  เป็น
ตัวแทนปู่ตา ในหลายชุมชนนอกจากเฒ่าจ้ำจะเป็นผู้นำในการประกอบพิธีและเป็นสื่อกลางระหว่างผีปู่ตากับชุมชน
แล้ว เฒ่าจ้ำยังเป็นผู้ดูแลรักษาป่าและพื้นที่รอบบริเวณดงปู่ตา ซึ่งเป็นอาณาเขตของผีปู่ตาด้วย  ดังนั้นเมื่อเฒ่าจ้ำ
เป็นผู้มีบทบาทผูกพันกับผีปู่ตาและชุมชนจึงเป็นเสมือนสัญลักษณ์แทนสถาบันอันศักดิ์สิทธิ์ของชุมชนซึ่งคนใน
ชุมชนจะให้ความเคารพ ยำเกรง ทำให้การกระทำ คำพูดของปู่ตาที่สื่อสารผ่านเฒ่าจ้ำมีอิทธิพลต่อพฤติกรรมของ
คนในชุมชน และเป็นที่มาของการแก้ปัญหาต่างๆของชุมชนและการกำหนดทิศทางในการดำเนินงานเรื่องต่างๆของ
ชุมชนด้วย (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 4, 2566) การสื่อสารของเฒ่าจ้ำจึงเป็นซอฟต์พาวเวอร์ที่ถูกถ่ายทอดผ่านวัฒนธรรม
ประเพณีท้องถิ่นท่ีมีผลต่อพฤติกรรมของชุมชนอย่างยิ่ง 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
29 
  

 

  2.2 การสื่อสารของเฒ่าจ้ำมีลักษณะที่เป็นซอฟต์พาวเวอร์ สะท้อนการสร้างจิตสำนึกในการ
อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม สำนึกร่วมกันของคนในชุมชน ความรู้สึกเป็นเจ้าของ การช่วยเหลือ
เกื้อกูล สร้างพลังขับเคลื่อนของชุมชน และมีผลเป็นข้อห้ามและข้อปฏิบัติต่าง ๆ ในการอยู่ร่วมกันภายในชุมชนและ
อาจนำไปสู่มติในที่ประชุมกลางหมู่บ้าน หรือเฒ่าจ้ำเป็นผู้กำหนดขึ้นมาเองตามคำขอของปู่ตา  ข้อห้ามและข้อ
ปฏิบัติต่างๆ (ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5, 2566) มีดังนี้  
    2.2.1 ห้ามจับสัตว์ทุกประเภทในบริเวณดงปู่ตา และให้ถือว่าเขตนั้นเป็นเขตอภัยทาน 
สัตว์ที่มาอาศัยอยู่คือบริวารของผีปู่ตา จึงห้ามผู้ใดล่า ด้วยเหตุผลดังกล่าวจึงทำให้ดงปู่ตาในอดีตเป็นเขตป่าที่มี
ความอุดมสมบูรณ์และเต็มไปด้วยสัตว์ป่านานาชนิด 
    2.2.2 ห้ามตัดไม้ทุกชนิดในป่าปู่ตาจะกว่าจะได้รับอนุญาตจากเฒ่าจ้ำหรือมติของหมู่บ้าน 
และมีเงื่อนไขว่า เมื่อตัดต้นไม้ไปจะต้องปลูกต้นไม้ชดเชยให้ปู่ตาในจำนวนเท่ากัน 
    2.2.3 ห้ามแสดงกิริยาหรือพฤติกรรมไม่เหมาะสมอันเป็นการลบหลู่ปู่ตา  
  
    2.2.4 ห้ามประพฤติตนในเชิงชู้สาว หรือ มั่วสุมเสพของมึนเมา อันเป็นการแสดงเจตนา
ในการไม่เคารพปู่ตา     
    2.2.5 ห้ามพูดจาลบหลู่ดูหมิ่นหรือกล่าววาจาใด ๆ ที่ส่อเจตนาว่าไม่เคารพปู่ตา 
   
อภิปรายผล 
  1. วัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย-เขมร อำเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์ ในฐานะซอฟต์
พาวเวอร์ของชุมชน สามารถอภิปรายผลได้ ดังนี้ 
   1.1 เรื่องความเชื่อเกี่ยวกับการนับถือผีและสิ่งเหนือธรรมชาติในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา สอดคล้องกับ
ความเชื่อในสิ่งที่เรียกว่า Animism หมายถึง ความเชื่อในเรื่องผีและวิญญาณ เป็นความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติ
ทั ้งหมด ซึ ่ง E.B Tylor ได้กล่าวว ่า คือ ความเชื ่อในสิ ่งที ่ เหนือธรรมชาติ หรือ Religion is the belief in 
supernatural beings ที่รวมเอาความเชื่อเรื ่องผีและวิญญาณเข้าเป็นส่วนหนึ่งของศาสนา  (ภูมิจิต เรืองเดช, 
2542) จากผลการวิจัยที่พบว่า มีการใช้ท่อนไม้หรือปั้นดินแทนปู่ตาย่ายาย ยังเป็นไปตามการศึกษาของงามพิศ  
สัตย์สงวน ที่ได้แบ่งประเภทต่าง ๆ ของความเชื่อทางศาสนา การปฏิบัติและพิธีกรรมไว้ โดยความเชื่อประเภทหนึ่ง
เรียกว่า คติถือของขลังของศักดิ์สิทธิ์ (Animalism) หมายถึงความเชื่อในอำนาจเหนือธรรมชาติ ที่ไม่มีรูปร่าง
ลักษณะและบุคลิกภาพที่เหมือนมนุษย์ทั่วไป หรือ มานา (Mana) คือ อำนาจเหนือธรรมชาติ มานาอาจมีอยู่ในวัตถุ
สิ่งของต่าง ๆ เช่น ต้นไม้ หิน ลูกศร หรือมีอยู่ในตัวคนด้วย อำนาจเหนือธรรมชาติที่ชื่อมานานี้ เป็นปัจจัยสำคัญ
ของความสำเร็จแต่ก็เป็นพลังอำนาจที่มีความอันตรายด้วยถ้าใช้โดยไม่ระมัดระวัง  (งามพิศ สัตย์สงวน, 2543) 
นอกจากนั้นข้อค้นพบของงานวิจัยประเด็น ซอฟต์พาวเวอร์ในวัฒนธรรมท้องถิ่นยังสอดคล้องกับผลการศึกษาของ 
ชนะใจ ต้นไทรทอง เรื่องกลยุทธ์การสร้างซอฟต์พาวเวอร์ในภาพยนตร์ไทยเพื่อส่งเสริมจุดหมายปลายทางการ
ท่องเที่ยว ที่พบว่า ทั้งภาครัฐและภาคเอกชนล้วนเห็นความสำคัญของซอฟต์พาวเวอร์ในประเทศไทยที่สามารถช่วย
ขับเคลื่อนเศรษฐกิจ ซึ่งซอฟต์พาวเวอร์ของไทยมี 5 ด้านประกอบด้วย ภาพยนตร์ อาหาร วัฒนธรรมประเพณี มวย
ไทย และแฟชั่นการแต่งกาย ทั้งนี้ ภาครัฐได้นำซอฟต์พาวเวอร์ไปใช้เพื่อเป็นกลยุทธ์ในการขับเคลื่อนประเทศด้วย
การสื่อสารและยกตัวอย่างซอฟต์พาวเวอร์ในประเทศออกมาเป็นระยะ แต่ยังขาดความต่อเนื่ องและการสร้างองค์
ความรู้ในเรื่องซอฟต์พาวเวอร์อย่างจริงจัง (ชนะใจ ต้นไทรทอง, 2565)  
   1.2 ว ัฒนธรรมความมีน้ำใจ ความเอื ้ออาทร และความช่วยเหลือเกื ้อกูล ( Mutual Aid) 
(Kropotkin, P., 1902) ซึ่งถูกสื่อสารผ่านกระบวนการต่าง ๆ ในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา มีบทบาทต่อพฤติกรรมคนใน



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.2 (February 2024) 
30 
 

ชุมชนในฐานะที่เป็นซอฟต์พาวเวอร์อย่างชัดเจน การเซ่นไหว้ศาลปู่ตา และความเชื่อในเรื่องผีปู่ตาและเฒ่าจ้ำ สื่อ
ถึงความสำคัญของปทัสถานของสังคมที่เป็นซอฟต์พาวเวอร์ (Zamorano, M. M., 2016) ซึ่งนอกจากจะเป็นเครื่อง
ควบคุมสังคมและธำรงความสงบเรียบร้อยของสังคมแล้ว ยังเป็นแบบแผนพฤติกรรมอันเป็นที่คาดหวังของชุมชน 
เป็นมาตรฐานที่สมาชิกท้ังหมดได้รับการประสงค์ให้ปฏิบัติตาม จึงเป็นที่ยอมรับกันทั่วไป ตัวอย่างเช่น เมื่อต้องการ
ติดต่อกับปู่ตาจะต้องติดต่อผ่านเฒ่าจ้ำ หรือข้อแนะนำ ข้อห้าม ที่สื่อผ่านเฒ่าจ้ำถือเป็นสิ่งที่คนในชุมชนต้องยึดถือ
ปฏิบัติ เป็นต้น ในกรณีเช่นนี้ การปฏิบัติในเรื่องศาลและดงปู่ตาจึงเป็นปทัสถานทางสังคม ซึ่งเกิดจากการที่คนใน
สังคมปฏิบัติหรืองดเว้นการปฏิบัติตามคตินิยมของตน จนกลายเป็นระเบียบ แบบแผน หรือประเพณีนิยม ซอฟต์
พาวเวอร์ในงานวิจัยนี้จึงสอดคล้องกับองค์ประกอบ 3 ประการของซอฟต์พาวเวอร์ในการศึกษาของ  พีระ เจริญ
วัฒนนุกูล ได้แก่ 1) วิธีการที่ไม่ใช่การบังคับ 2) ทรัพยากรที่เป็นวัฒนธรรมหรือเป็นเรื่องคุณค่าที่ตรงกับเป้าหมาย
ของการใช้ซอฟต์พาวเวอร์ และ 3) ผลลัพธ์ที่เกิดข้ึนจากการใช้ซอฟต์พาวเวอร์ที่ตรงเป้าประสงค์ของผู้ใช้อำนาจนั้น 
(พีระ เจริญวัฒนนุกูล, 2565) และวัฒนธรรมยังเป็นสิ่งที่ขายได้ในเชิงการท่องเที่ยวหากเรารู้จักการสร้างคุณค่า 
และสนับสนุนให้ซอฟต์พาวเวอร์ขยายและพัฒนาศักยภาพได้ต่อเนื่อง ซอฟต์พาวเวอร์จะกลายเป็นเครื่องมือสำคัญ
ที่จะช่วยเพิ่มมูลค่าเศรษฐกิจ โดยเฉพาะในช่วงการฟื้นตัวหลังการแพร่ระบาดโควิด -19 ที่มุ่งสู่นโยบายเศรษฐกิจ
สร้างสรรค์ หรือ Creative Economy (นิติ ภวัครพันธุ์, 2022)  
   ความเชื่อที่คนในชุมชนมีต่อสิ่งเหนือธรรมชาติ ในที่นี ้คือ วิญญาณของปู่ตา ยังสอดคล้องกับ
การศึกษาโลกทัศน์ของความเชื่อเรื่อผีของชาวอีสานว่า ความเชื่อเรื่องผีและวิญญาณของชาวอีสานซึ่งนับถือศาสนา
พุทธนั้น ก็มีทั้งศาสนาพราหมณ์และผีเข้ามาผสมกลมกลืนในการประกอบพิธีกรรมในวิถีชีวิตอยู่เสมอ อาทิ 1) ผีด้ำ 
หรือ ผีบรรพบุรุษ เป็นที่พ่ึงทางจิตใจและเป็นเสมือนตัวแทนแห่งความกตัญญูที่ฝังรากลึกอยู่ในวิถีคนอีสานและเป็น
ปัจจัยพื้นฐานสำคัญของระบบอุปถัมภ์ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะของระบบการเมืองแบบไทย และ2) ผีปู่ตา เป็นผี
ประจำหมู่บ้าน คอยพิทักษ์รักษาหมู่บ้านและชาวบ้าน ตลอดจนทรัพย์สินของส่วนรวม ผีปู่ตาจะช่วยคนดีที่ปฏิบัติ
ตามกฎเกณฑ์ของสังคม และจะลงโทษผู้ละเมิดกฎเกณฑ์หรือฮีตคองเหล่านั้น ที่พำนักอาศัยของผีปู่ตาจะสร้างเป็น
โรง เรือน หรือศาล (ตูบ) เป็นบริเวณท่ีมีความอุดมสมบูรณ์ ซึ่งน้ำท่วมไม่ถึง ในอดีตจะมีบรรยากาศที่น่ากลัว คนใน
ชุมชนจะรู้ว่า บริเวณดังกล่าวเป็นอาณาเขตของปู่ตา หรือ ดอนปู่ตา หรือดงปู่ตา (ไพฑูร มีกุศล, 2533)  
  2. รูปแบบการสื่อสารในการถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวงปู่ตา สามารถอภิปรายผลได้ ดังนี้ 
   2.1 รูปแบบการสื่อสารในวัฒนธรรมท้องถิ่นที่มีลักษณะของการใช้สื่อดั้งเดิมนั้นสอดคล้องกับ
การศึกษาของ พัชรา อุยตระกูล ที่พบว่า ภูมิปัญญาเป็นเรื่องที่สั่งสมมาแต่อดีต เป็นเรื่องของการจัดความสัมพันธ์
ระหว่างคนกับคน คนกับธรรมชาติแวดล้อมคนกับสิ่งเหนือธรรมชาติ โดยผ่านกระบวนการทางจารีตประเพณี วิธี
ชีวิต การทำมาหากินและพิธีกรรมต่าง ๆ ทุกอย่างเพื่อให้เกิดความสมดุลระหว่างความสัมพันธ์เหล่านั้นถ่ายทอด
ผ่านกระบวนการสื่อสาร (ดวงพร คำนูญวัฒน์, 2555) โดย Inglehart, R. & Welzel, C ที่ชี้ให้เห็นว่าการสื่อสาร
และการแลกเปลี่ยนความรู้ การติดต่อกับวัฒนธรรมอื่น ๆ ผ่านสื่อสาร หรือเทคโนโลยีสารสนเทศ เช่น อินเทอร์เน็ต 
จะส่งผลให้ความรู้และค่านิยมเข้ามาในวัฒนธรรมและส่งผลให้การเปลี่ยนแปลงในการตัดสินใจ วิถีชีวิต ทัศนคติ
และความคิด และความรู ้ใหม่สามารถส่งผลให้การเปลี ่ยนแปลงในการเมือง การสื ่อสาร และการทำงานได้  
(Inglehart, R. & Welzel, C., 2005) ดังนั้นแม้รูปแบบการสื่อสารในการถ่ายทอดวัฒนธรรมท้องถิ่นในพิธีเซ่นสรวง
ปู่ตาแต่ก็มีแนวโน้มจะมีการพัฒนาการสื่อสารได้มากขึ้น เมื่อมีคนรุ่นใหม่ในชุมชนเข้ามามีส่วนร่วมในวัฒนธรรม
ท้องถิ่นมากขึ้น อันจะนำไปสู่แนวทางการพัฒนาและส่งเสริมให้เกิดการท่องเที่ยวบนพื้นฐานของซอฟต์พาวเวอร์
ด้านวัฒนธรรมได้ ดังผลการศึกษาเรื่อง แนวทางส่งเสริมการท่องเที่ยวบนพื้นฐานของซอฟต์พาวเวอร์ด้านอาหาร
พื้นถิ่นจังหวัดสุโขทัย ที่ศึกษาการรับรู้ซอฟต์พาวเวอร์ด้านอาหารพื้นถิ่นของนักท่องเที่ยวผ่านสื่อสังคมออนไลน์ 
พบว่า อาหารท้องถิ่นสามารถเป็นเครื่องมือดึงดูดใจนักท่องเที่ยวและเป็นสื่อในการบอกเล่าเรื่องราว การใช้ชีวติใน
ท้องถิ่นและการดำเนินชีวิตที่เป็นเอกลักษณ์ของชนมุชน เช่น ขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี เป็นต้น ซึ่งสื่อ



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
31 
  

 

ออนไลน์มีอิทธิพลต่อการตัดสินใจเดินทางมาเที่ยวท่องมากขึ้น  (ปรีชา ตั้งสุขขีย์ศิริ และคณะ, 2565) ดังนั้น
ผลการวิจัยนี้จึงสอดคล้องกับการศึกษาของ ฐิตาภา บำรุงศิลป์และคณะ ที่ศึกษาพบว่า สื่อมีอิทธิพลสำคัญในการ
กระตุ้นความสนใจของนักท่องเที่ยวต่อวัฒนธรรม ภูมิปัญญาและวิถีชีวิตอันเป็นเอกลักษณ์ของแต่ละท้องถิ่น  (ฐิตา
ภา บำรุงศิลป์ และคณะ, 2564) และอิงอร เนตรานนท์ ที่ศึกษาพบว่าการสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์ในรูปของการ
รณรงค์ การสร้างเสริม ศักยภาพซอฟต์พาวเวอร์ของไทยสร้างปณิธานร่วมเพื่อการพัฒนาประเทศ สร้างทุนมนุษย์
สร้างปราชญ์ชาวบ้าน ใช้ภูมิปัญญาท้องถิ ่น โดยปรับรูปแบบการใช้ ซอฟต์พาวเวอร์ตามการใช้เทคโนโลยี
ป ัญญาประด ิษฐ ์  (Artificial Intelligence: AI) และปฏ ิบ ัต ิการข ้อม ูลข ่าวสาร สารสนเทศ ( Information 
Operation: IO) ที่เหมาะสม (อิงอร เนตรานนท์, 2563) ทั้งนี้อาจทำได้โดยการสื่อสารแบบบูรณาการผ่านสื่อดิจิท้ล
โดยใช้เทคนิค “การเล่าเรื่อง” เพื่อการส่งเสริมการท่องเที่ยวชุมชน ซึ่งปัจจุบันและองค์ความรู้ของกลุ่มผู้โดดเด่น
ด้านวัฒนธรรม มีความสามารถในการเล่าเรื่องทางวัฒนธรรมได้ดีมักเป็นกลุ่มผู้ใหญ่ซึ่งไม่ถนัดในการใช้สื่อดิจิทัล
หรือสื่อสังคมออนไลน์ ในขณะที่กลุ่มเด็กและเยาวชนโดดเด่นด้านความรู้แหล่งท่องเที่ยวทางธรรมชาติและสามารถ
สร้างและเผยแพร่สื่อดิจิทัลได้ดีผ่าน ดังนั้น รูปแบบการสื่อสารวัฒนธรรมท้องถิ่นซึ่งเป็นซอฟต์พาวเวอร์ของชมุชน
จึงควรเลือกใช้เทคนิคการเล่าเรื่อง เพราะเป็นการสื่อสารที่อยู่บนพื้นฐานธรรมชาติของความรู้และความรู้สึกของผู้
ส่งสารซึ่งเป็นการแสดงออกถึงความจริงใจในการสื่อสาร อย่างไรก็ตามการเล่าเรื่องนั้น เป็นการสื่อสารเรื่องราว 
ความรู้ต่าง ๆ ที่อยู่กับตัวบุคคล จากประสบการณ์ดำเนินชีวิตที่สั่งสมมา จึงเป็นทักษะแนวปฏิบัติหรือบางกรณีเป็น
พรสวรรค์ของบุคคลอื่นฟังโดยไม่ต้องศึกษาเรื่องเหล่านั้นใหม่   
   2.2 การสื่อสารของเฒ่าจ้ำผู้ที่เป็นตัวแทนของชุมชนติดต่อสื่อสารกับผีปู่ตาหรือรับบัญชาจากปู่ตา
มาแจ้งข่าวแก่ชุมชน ตลอดจนมีภาระหน้าที่ในการดำเนินกิจการและกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับผีปู่ตาและบริเวณที่อยู่
อาศัยของปู่ตา นอกจากนั้น เฒ่าจ้ำยังต้องคอยเอาใจใส่ดูแลปกป้องพื้นที่บริเวณป่า ต้นไม้ สัตว์รวมถึงทรัพยากร
ผลผลิตจากธรรมชาติต่าง ๆ บริเวณดงปู่ตา เพื่อให้อยู่ในสภาพปกติตามบัญชาของผีปู่ตา ด้วยถือว่า สมบัติต่างๆ
เป็นของปู่ตาใครละล่วงละเมิดมิได้ หากคนในชุมชนมีความจำเป็นต้องการใช้สอยสิ่งใดจากดงปู่ตา เช่น พืช ผัก 
สมุนไพร หรือสัตว์ ต้องขออนุญาตผีปู่ตาเป็นส่วนตัวโดยสื่อสารผ่าน เฒ่าจ้ำ มิฉะนั้นจะถูกผีปู่ตาลงโทษให้ได้รับภัย
พิบัติต่างๆจนอาจถึงแก่ชีวิตได้ เฒ่าจ้ำจึงเป็นเสมือนสัญลักษณ์และสถาบันอันศักดิ์สิทธิ์ในชุมชนและเป็นตัวแทน
ของซอฟต์พาวเวอร์ในท้องถิ่น ในบางชุมชนการสืบทอดตำแหน่งเฒ่าจ้ำจะเป็นการสืบทอดในสายตระกูล เนื่องจาก
เป็นที่ยอมรับเคารพ และนับถือของคนในชุมชน เฒ่าจ้ำ จึงถือได้ว่าเป็นผู้นำตามธรรมชาติที่มีหน้าที่สำคัญใน
วัฒนธรรม ประเพณี พิธีกรรมและเป็นเสมือนศูนย์รวมของความศรัทธา ความร่วมมือ ร่วมแรง ร่วมใจ สอดคล้อง
กับการศึกษาของ กวี วงศ์พุฒ ที่ได้สรุปแนวคิดเก่ียวกับผู้นำไว้ว่า ผู้นำ หมายถึง ผู้ซึ่งเป็นศูนย์กลางหรือจุดรวมของ
กิจกรรมภายในกลุ่ม เปรียบเสมือนแกนของกลุ่ม เป็นผู้มีโอกาสติดต่อสื่อสารกับผู้อื่นมากกว่าทุกคนในกลุ่ม มี
อิทธิพลต่อการตัดสินใจของกลุ่มสูง เป็นผู้นำพากลุ่มไปสู่จุดหมายที่วางไว้ ผู้นำจะสามารถแสดงพฤติกรรมในการนำ 
โดยอาศัยลักษณะทางสังคมมิติของบุคคลเป็นฐาน โดยจะเป็นผู้มีคุณสมบัติเฉพาะบางอย่าง อันก่อให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงของกลุ่มได้มากที่สุด และเป็นผู้ซึ ่งสามารถนำกลุ่มไปในทางที่ต้องการ  (กวี วงศ์พุฒ, 2535) และ 
Huse, E. F. ที่ให้ความหมาย ผู้นำ ว่าคือผู้ที่สามารถในการชักจูงให้คนอื่นทำงานให้สำเร็จตามต้องการ  ผู้นำ คือ 
บุคคลที่มีอิทธิพลสูงสุดในกลุ่ม และเป็นผู้ที่ต้องปฏิบัติภาระหน้าที่ของตำแหน่งผู้นำที่ได้รับมอบหมายบุคคลอื่นใน
กลุ่มที่เหลือก็คือผู้ตาม (Huse, E. F., 1978) รวมทั้ง Yulk, G.A. ที่ให้ความหมายผู้นำไว้สอดคล้องกับเฒ่าจ้ำใน
งานวิจัยนี้ว่า คือ บุคคลที่ได้รับการยกย่องขึ้นมาของกลุ่ม เพ่ือให้ทำหน้าที่เป็นผู้ชี้แนะและช่วยเหลือให้กลุ่มประสบ
ความสำเร็จตามเป้าหมายที่ตั้งไว้ (Yulk, G.A., 2006)  
   ดังนั้น การสื่อสารของเฒ่าจ้ำในฐานะที่เป็นตัวแทนของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ยังมีลักษณะของการเอาชนะ
ใจประชา อันเป็นอำนาจรูปแบบหนึ่งซึ่ง Nye, J.S. เรียกว่า Soft Power เป็นภาพลักษณ์หนึ่งของผู้นำและเป็น



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.2 (February 2024) 
32 
 

เสน่ห์ทางวัฒนธรรมซึ่งปราศจากความรุนแรง ทั้งนี้แหล่งที่มาของการขับเคลื่อน Soft Power ตามแนวคิดของ เนย์ 
ประกอบด้วยทรัพยากรพ้ืนฐาน 3 ประการ คือ วัฒนธรรมที่สามารถโน้มน้าวผู้อื่นได้ ค่านิยมทางการเมือง นโยบาย
ที่ชอบธรรมและใช้อำนาจอย่างมีศีลธรรม (Nye, J. S., 1990); (Nye, J. S., Jr., 2004) สอดคล้องกับแนวคิดของ 
Cooper, R. ที่กล่าวไว้ในทิศทางเดียวกันว่า Soft Power เป็นอำนาจในการจูงใจให้ทำตามหรือเลียนแบบซึ่งมีที่มา
จาก 3 แหล่ง โดย 1 ใน 3 แหล่งนั้นคือ วัฒนธรรม (Copper, R. , 2004) อย่างไรก็ตามซอฟต์พาวเวอร์อาจไม่ใช่
เรื่องของวัฒนธรรมเพียงลำพัง แต่เป็นเรื่องการใช้อำนาจผ่านวัฒนธรรมและอำนาจของวัฒนธรรมด้วยตัวของมัน
เอง แต่ตรรกทางวัฒนธรรม (cultural logic) วิธีการหรืออำนาจในการนำวัฒนธรรมบางอย่างมานำเสนอผ่าน
สินค้าและบริการทางวัฒนธรรม ต่างหากอาจเรียกว่าเป็นซอฟต์พาวเวอร์  (นิฌามิล หะยีซะ, 2566) ดังนั้นหาก
พิจารณาวิธีการสื่อสารของเฒ่าจ้ำ จะพบว่าซอฟต์พาวเวอร์อาจเกิดขึ้นพร้อมกับฮาร์ดพาวเวอร์ แต่ในระดับความ
เข้มข้นหรือวิธ ีที ่แตกต่างหรือสมดุลกันการสื ่อสารแบบสองทาง (Two -Way Communication) ผ่านสื ่อที่
หลากหลายรูปแบบออกไปยังภายนอกชุมชน 
 
องค์ความรู้ใหม่  
  1. ข้อปฏิบัติที่สืบต่อกันมาเป็นเวลานานจนเป็นจารีตประเพณีท้องถิ่น ผู้ปฏิบัตินั้นรู้สึกร่วมกันว่า จะต้อง
ปฏิบัติตาม เป็นกฎเกณฑ์ควบคุมความประพฤติมีค่าเทียบเท่ากับกฎหมาย (ในทางนิติศาสตร์ เรียกลักษณะเด่นของ
จารีตประเพณีเช่นนี้ว่า Opinio Juris) ยิ่งไปกว่านั้น จารีตประเพณีเหล่านี้ยัง มีสภาพบังคับสำหรับกรณีที่มีผู้ฝ่าฝืน 
กล่าวคือ สมาชิกในสังคมนั้นจะร่วมกันประณามต่อต้านหรือเกิดความรู้สึกผิดสำหรับผู้ฝ่าฝืนจารีตประเพณี แม้
สภาพบังคับเช่นนี้ในบางกรณีไม่ชัดเจนเท่ากับระบบการบังคับในลักษณะที่เป็นทางการเช่นกฎหมาย กระนั้น จารีต
ประเพณีก็ยังเป็นเรื่องอันครอบคลุมทุกมิติของสังคมมากกว่ากฎหมาย ดังนั้น ในกระบวนการร่างกฎหมายจึงน่าจะ
มีการนำจารีตประเพณีมาปรับใช้ เพื่ออุดช่องว่างของกฎหมายให้มากขึ้นกว่าที่เป็นอยู่ ดังกรณีที่มีการกำหนดไว้ใน
ประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ของไทยว่า กรณีที่ไม่ปรากฏบทกฎหมายลายลักษณ์อักษรที่อาจนำมาบังคับแก่
กรณีได้แล้ว ให้นำ “จารีตประเพณีแห่งท้องถิ่น (Local Customary)” มาใช้ ก็เป็นอีกแนวทางหนึ่งเช่นกันในการ
ส่งเสริมและพัฒนาซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชนให้เกิดผลในทางปฏิบัติอย่างจริงจัง เช่นการยอมรับอัตลักษณ์ของ
ชุมชนในส่วนการใช้อำนาจเพื่อสร้างความสามัคคีในการอยู่ร่วมกันและการอนุรักษ์ป่าชุมชนดังผลของการวิจัยนี้  
  2. การสื่อสารเพื่อสืบสานความเชื่อ ความศรัทธาและการดำเนินชีวิตทางวัฒนธรรม จะถ่ายทอดจากรุ่นสู่
รุ่นเพื่อสนับสนุนการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและการท่องเที่ยวชุมชนได้ ดังนั้นการศึกษาความรู้ ทำความเข้าใจ 
และการยอมรับในวัฒนธรรมท้องถิ่นจึงเป็นสิ่งจำเป็น และทำให้รับรู้ ได้ถึงความรู้สึกจากภายในของการถ่ายทอด
ความรู ้จากรุ ่นสู ่ร ุ ่น (Generation to Generation Knowledge Transferred) ซึ ่งในปัจจุบ ันสังคมไทยต้อง
เผชิญหน้ากับการเปลี่ยนแปลงวิถีการดำรงชีวิตโดยคนที่ในพื้นที่ชนบทส่วนใหญ่เป็นผู้สูงอายุและเด็ก ส่วนคนวัย
ทำงานและกลุ่มวัยเรียนได้แยกที่อยู่ไปอาศัยในเมืองใหญ่ ทำให้กิจกรรมที่เคยทำร่วมกันในอดีตลดลงหรือขาด
หายไป ดังนั้น การส่งเสริมกิจกรรมที่ทำร่วมกันในครอบครัวรวมถึงกิจกรรมทางศาสนา ศิลปวัฒนธรรมและ
ประเพณี จะช่วยกระตุ้นให้เด็กและเยาวชนกลับมาเข้าร่วม นำไปสู่การเรียนรู้และถ่ายทอดประสบการณ์ระหว่าง
การดำเนินกิจกรรม โดยผู้ใหญ่เป็นผู้ถ่ายทอดความรู้ และเปิดโอกาสให้เด็กและเยาวชนได้นำเสนอรูปแบบใหม่ของ
กิจกรรมการสื่อสาร หรือ ถ่ายทอดข้อมูลในรูปแบบดิจิทัล (Digital Communication Creativity) ท้ายที่สุดจะเกิด
กระบวนการมีส่วนร่วม (Participatory Activity) แบบสมัครใจ ซึ่งผู้รับการถ่ายทอดจะเกิดการเรียนรู้และซึมซับ
เป็นความจำระยะยาวจากการร่วมกิจกรรมและถ่ายทอดเรื่องราวสืบไปได้อย่างมีประสิทธิภาพ  
 
 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
33 
  

 

สรุปและข้อเสนอแนะ  
  วัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาและการสื่อสารผ่านเฒ่าจ้ำ แสดงให้เห็นถึงความเป็นอัตลักษณ์ที่แท้จริงของชุมชน 
อันประกอบด้วย “พฤติกรรม” และ “วิถีคิด” ตามครรลองแห่งจารีตนิยมของกลุ่มที่มี “เจตนา” เป็นตัวกำกับและ
ขับเคลื่อน ความเป็นตัวตนของชุมชนจึงมีการเปลี่ยนแปลงที่เป็นพลวัตรอยู่ตลอดเวลา ดังที่ ฉัตรทิพย์ นาถสุภา ได้
กล่าวไว้ว่า ความผูกพันภายในชุมชนท้องถิ่นมีพื้นฐานมาจากการอยู่ร่วมกันและสื่อสารกันผ่านการเป็นสมาชิกของ
ชุมชน มีความช่วยเหลือซึ่งกันและกันของสมาชิก (mutual aid) และความปรองดองกันในฐานะญาติพ่ีน้อง ความ
ผูกพันภายในชุมชนสูงนี้ยังหมายถึง ความคงรักษาความเป็นตัวของตัวเอง (autonomy) ของชุมชนและรักษา
เอกลักษณ์นี้ไว้ได้ในช่วงเวลายาวนานก่อนการเข้ามาสู่ยุคท่ีมีรัฐ ภาพรวมของชุมชนท้องถิ่นจึงสะท้อนให้เป็นวิถีชีวิต
ที่มีพื้นฐานมาจากวัฒนธรรรมอันดีงาม ซึ่งให้ความสำคัญกับจิตใจ ความยุติธรรมและความเสมอภาคเท่าเทียมกัน 
ในงานวิจัยนี้ยังมีประเด็นเรื่องข้อเสนอแนะซึ่งมาจากผลการวิจัย ดังนี้ 1) รัฐและชุมชนควรต้องมีพันธกิจร่วมกันที่
จะสร้างชุมชนที่ยั่งยืนอย่างแท้จริง โดยใช้ซอฟต์พาวเวอร์ในรูปของวัฒนธรรมชุมชนและความช่วยเหลือเกื้อกูลเป็น
เครื่องร้อยรัดจิตใจและสื่อสารไปยังคนรุ่นใหม่ เพื่อกระตุ้นระบบเศรษฐกิจวัฒนธรรมชุมชนที่เข้มแข็งและมีพลัง
ขับเคลื ่อนไปสู ่การพัฒนาการท่องเที ่ยวชุมชนด้วยในอนาคต 2) หน่วยงานภาครัฐ ภาคเอกชน นักวิจัยและ
นักพัฒนา ควรศึกษาและกำหนดกลยุทธ์ในการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นที่กระตุ้นให้เกิดการเรียนรู้ร่วมกัน ให้ชาวบ้าน
ได้เรียนรู้ถึงพื้นฐานศักยภาพของตนเอง ทั้งในทุนวัฒนธรรม ภูมิปัญญา ความรู้และด้านฐานทรัพยากร อันเป็น
รากฐานสำคัญและจำเป็นต่อกระบวนการพัฒนาตนเองและพ่ึงตนเอง ควรจะมีการพัฒนาแนวคิดนี้ให้เป็นระบบคิด
ที่สมบูรณ์ เผยแพร่และประสานแนวคิดให้กับชุมชน เพื่อให้ประชาชนมีจิตสำนึกแบบชุมชนที่แจ่มชัดอันจะนำไปสู่
ความร่วมมือร่วมใจในการพัฒนาอย่างยั่งยืน 3) ส่งเสริมการสื่อสารแบบบูรณาการด้วยสื่อหลากหลายประเภท 
ได้แก่สื่อดั้งเดิม คือ การสื่อสารแบบบอกต่อ การใช้ป้ายประกาศ โฆษณาประชาสัมพันธ์ และสื่อใหม่ ได้แก่ สื่อ
สังคมออนไลน์ เช่น เฟสบุ๊ค ไลน์ ติ๊กต๊อก ยูทูป ฯลฯ เพ่ือสื่อสารเผยแพร่และขับเคลื่อนกระบวนการในการสืบสาน
และขับเคลื่อนซอฟต์พาวเวอร์ของชุมชนในรูปของวัฒนธรรม  4 ลักษณะ ได้แก่ 3.1) การอนุรักษ์ เป็นการเก็บ
รวบรวมโบราณวัตถุ เรื่องราว คำบอกเล่า คำสอน ตำนาน ประเพณี ฯลฯ โดยหน่วยงานราชการหรือเอกชนใน
ท้องถิ่นอาจสนับสนุนการดำเนินการ รวมทั้งการยกย่อง เชิดชูเกียรติ ให้การยอมรับ ปราชญ์ชาวบ้าน และวิถี
พื้นบ้าน การอนุรักษ์จะทำให้ชาวบ้านเกิดความภูมิใจและเห็นคุณค่าในมรดกทางวัฒนธรรมของตนเอง 3.2) การ
ฟ้ืนฟู วัฒนธรรมและภูมิปัญญา เช่น การเซ่นสรวงปู่ตา การอนุรักษ์ดงปู่ตา ป่าชุมชน ฯลฯ ทั้งนี้การฟ้ืนฟูดังกล่าวนี้
หากมีการปรับปรุงลักษณะบางประการของภูมิปัญญา เพ่ือให้สอดคล้องกับสภาพแวดล้อมในปัจจุบัน ก็จะทำให้ภูมิ
ปัญญานั้นได้รับการยอมรับและขยายตัวออกไป 3.3) การประยุกต์ ภูมิปัญญาโดยการผสมผสานระหว่างสิ่งเก่ากับ
สิ่งใหม่ เพื่อให้กลายเป็นเทคโนโลยีขึ้นมา เช่น การรักษาโรคโดยที่ไม่ทำลายคุณค่าดั้งเดิม เช่น การผสมระหว่าง
แผนสมัยใหม่กับแพทย์แผนโบราณ โดยแพทย์สมัยใหม่ อาจรักษาสภาพร่างกายเชิงกายภาพ ขณะพิธีกรรมชุมชน
อาจส่งผลต่อกำลังใจของผู้ป่วยให้เข้มแข็งขึ้น เป็นต้น และ 3.4) การสร้างใหม่ โดยนำองค์ความรู้เดิมมาสังเคราะห์ 
การสร้างใหม่ที่สำคัญประการหนึ่งซึ่งเกิดได้โดยการดำเนินงานของหน่วยงานรัฐ คือ การรับรองกฎหมายจารีตของ
ชาวบ้าน เช่น กฎเกณฑ์ในการรักษาพ้ืนที่ป่าชุมชนในดงปู่ตา ซึ่งจะทำให้ชาวบ้านมีความเป็นอิสระ มีอำนาจในการ
ตัดสินใจ มีโอกาสและมีส่วนร่วมในการบริหารจัดการด้วยตนเอง  
 
เอกสารอ้างอิง 
กวี วงศ์พุฒ. (2535). ภาวะผู้นำ. กรุงเทพมหานคร: บี. เค. อินเตอร์ปรินท์.  
งามพิศ สัตย์สงวน. (2543). ความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรมและคติชาวบ้านเกี่ยวกับข้าว. ใน ข้าวกับวิถีชีวิตไทย. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ.  



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.2 (February 2024) 
34 
 

เจริญ ไวรวัจนกุล. (2544). วัฒนธรรมอินโดจีน. สุรินทร์: อาศรมภูมิปัญญา สถาบันราชภัฏสุรินทร์. 
ฉัตรทิพย์ นาถสุภา. (2543). ประวัติศาสตร์เศรษฐกิจไทย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ชนะใจ ต้นไทรทอง. (2565). กลยุทธ์การสร้างซอฟต์พาวเวอร์ในภาพยนตร์ไทยเพ่ือส่งเสริมจุดหมายปลายทางการ

ท่องเที่ยว. ดุษฏีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาการจัดการท่องเที่ยว โรงแรมและอีเวนต์  มหาวิทยาลัย
ศิลปากร. 

ฐณยศ โล่พัฒนานนท์. (2021). ความสอดคล้องของโครงสร้างอุตสาหกรรมการผลิตภาพยนตร์ไทยกับยุทธศาสตร์
การส่งเสริมภาพยนตร์และวีดิทัศน์ระยะที่ 3 (พ.ศ. 2560-2564) วารสารนิเทศศาสตร์ธุรกิจบัณฑิตย์. 13 
(1), 43-79 

ฐิตาภา บำรุงศิลป์ และคณะ. (2564). การมีส่วนร่วมของชุมชนในการพัฒนาศักยภาพการท่องเที่ยวชุมชนบ้านวังรี 
จังหวัดนครนายก. วารสารวิทยาการจัดการมหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม, 3(3), 1-14. 

ดวงพร คำนูญวัฒน์. (2555). การสื่อสารชุมชน. กรุงเทพมหานคร: จรัลสนิทวงศ์การพิมพ์. 
นิฌามิล หะยีซะ. (2566). อะไร ๆ ก็ “ซอฟต์พาวเวอร์”. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การ

มหาชน).  
นิติ ภวัครพันธุ์. (2022).‘Soft power’ ไทย: ฝันลม ๆ แล้ง ๆ ของคนใช้แต่อำนาจ. เรียกใช้เมื่อ 24 มิถุนายน 2566 

จาก https://www.the101.world/why-soft-power-is-not-successful-in-thailand/ 
ปรีชา ตั้งสุขขีย์ศิริ และคณะ. (2565). แนวทางส่งเสริมการท่องเที่ยวบนพ้ืนฐานของซอฟต์พาวเวอร์ด้านอาหารพ้ืน

ถิ่นจังหวัดสุโขทัย. วารสารวิทยาการจัดการมหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม, 4(2),77-89. 
ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 1. (3 มีนาคม 2566). การสื่อสารซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -

เขมร ในชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้. (อรัญญา พงศ์สะอาด, ผู้สัมภาษณ์) 
ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 2. (3 มีนาคม 2566). การสื่อสารซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -

เขมร ในชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้. (อรัญญา พงศ์สะอาด, ผู้สัมภาษณ์) 
ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 3. (12 เมษายน 2566). การสื่อสารซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -

เขมร ในชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้. (อรัญญา พงศ์สะอาด, ผู้สัมภาษณ์) 
ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 4. (12 เมษายน 2566). การสื่อสารซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -

เขมร ในชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้. (อรัญญา พงศ์สะอาด, ผู้สัมภาษณ์) 
ผู้ให้ข้อมูลคนที่ 5. (3 มีนาคม 2566). การสื่อสารซอฟต์พาวเวอร์ผ่านสื่อวัฒนธรรมเซ่นสรวงปู่ตาของชุมชนกูย -

เขมร ในชุมชนท้องถิ่นอีสานใต้. (อรัญญา พงศ์สะอาด, ผู้สัมภาษณ์) 
พีระ เจริญวัฒนนุกูล. (2565). SOFT POWER ที่เป็นมากกว่าการขายของ มุมมองฉบับรัฐศาสตร์. เรียกใช้เมื่อ 24 

มิถุนายน 2566 จาก https://tu.ac.th/thammasat-020565-soft-power 
ไพฑูร มีกุศล. (2533). การศึกษากลุ่มชาติพันธ์ในประเทศไทย: กรณีศึกษาไทยกูย. กรุงเทพมหานคร: สมาคม

สังคมศาสตร์แห่งประเทศไทย. 
ภูมิจิต เรืองเดช. (2542). คติชนวิทยา. บุรีรัมย์: มหาวิทยาลัยราชภัฎบุรีรัมย์. 
รุยาภรณ์ สุคนธทรัพย์. (2561). การบริหารจัดการทรัพยากร Soft Power ของไทย. วารสารรัฏฐาภิรักษ์, 60(3), 

47-55. 
วรนัย พงศาชลากร. (2550). เนะแขมร์ อินไทยแลนด์: หลากหลายมุมมองและเรื่องราวของปราสาทเขมรใน

เมืองไทย ตามใจ ตามอารมณ์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มิวเซียมบุคส์. 
วิริยะ สว่างโชติ. (2561). อุตสาหกรรมกับเศรษฐกิจทางวัฒนธรรมสร้างสรรค์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ภาพ

พิมพ์. 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กุมภาพันธ์ 2567) 
35 
  

 

ศรีศักร วัลลิโภดม. (2556). ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น : ประวัติศาสตร์ของสังคมท่ีหายไป. ใน ปฏิบัติการประวัติศาสตร์
ท้องถิ่น. ค่ายริมขอบฟ้า: เมืองโบราณ สมุทรปราการ. 

สำนักงานพัฒนาวิทยศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาติ (สวทช.). (2564). วิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี และนวัตกรรมเพ่ือ
การพัฒนาอย่างยั่งยืน. ปทุมธานี: สำนักงานพัฒนาวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีแห่งชาตสำนักงาน.  

สุภัทรดิศ ดิศกุล. (2539). ท่องอารยธรรม: การค้นคว้าเกี่ยวกับโบราณคดีในประเทศไทย. (พิมพ์ครั ้งที่ 1). 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธุรกิจก้าวหน้า 

อิงอร เนตรานนท์. (2563). พลังอำนาจแห่งชาติซอฟต์พาวเวอร์ของไทยในศตวรรษที่ 21. วารสารสถาบันวิชาการ
ป้องกันประเทศ, 11(1),33-47. 

แอมอนิเย, เอเจียน. (Etienne Aymonier ) (2539). บันทึกการเดินทางในลาวภาคหนึ่ง พ.ศ. 2438. (แปลโดยทอง
สุมทร โดเรและสมหมาย เปรมจิตต์). เชียงใหม่: สถาบันวิจัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

Copper, R. (2004 ) .  Hard Power Soft Power and the Foals of Diplomacy. In Held, D. & Koening-
Archibugi, M. (Eds.), American Power in the 21th Century. U.K.: Cambridge. 

Huse, E. F. (1978). The Modern Manager. St. Paul, Minnesota: West Publishing. 
Inglehart, R. & Welzel, C. (2005 ) .  Modernization, cultural change, and democracy: The human 

development sequence. Cambridge: Cambridge University Press. 
Kropotkin, P. (1902). Mutual Aid: A Factor of Evolution. New York: McClure PHILLIPS & Co., 
Lock, E. (2010). Soft power and strategy. in Parmar, I., & Cox, M. (Eds.). Soft power and US foreign 

policy: theoretical, historical and contemporary perspectives. Oxfordshire: Routledge. 
Nye, J. S. (1990). Soft Power. Foreign Policy. 80(Autumn), 153-171. 
Nye, J. S. (2021). Soft power: the evolution of a concept. Journal of Political Power, 14(1), 196-

208.  
Nye, J. S., Jr. (2004). Soft Power: The Means to Success in World Politics. New York: Basic Books. 
Roselle, L., et al. (2014). Strategic narrative: A new means to understand soft power. Media, war 

& conflict, 7(1), 70-84. 
Ruiz-Real, J., et al. (2020 ) .  Destination branding: Opportunities and new challenge. Journal of 

Destination Marketing and Management 17(1), 1-13 
Smith, A.G. (Ed). (1996). Communication and Culture: Reading in the codes of human interaction. 

New York: Holt, Rinehart & Winston. 
Tylor, E.B. (2016). Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, Philosophy, 

Religion, Language, Art and Custom. New York: Dover Publications, Inc. 
Wilson III, E. J. (2008). Hard power, soft power, smart power. The annals of the American academy 

of Political and Social Science, 616(1), 110-124. 
Yulk, G.A. (2006). Leadership in Organizations. (6th ed.) NJ: Pearson Prentice-Hall. 
Zaharna, R.S.  (2 0 0 7 ) .  The soft power differential: Network communication and mass 

communication in public diplomacy. The Hague journal of diplomacy, 2(3), 213-228. 
Zamorano, M. M. (2016). Reframing cultural diplomacy: the instrumentalization of culture under 

the soft power theory. Culture Unbound, 8(2), 165-186. 
  
 


