
วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
281 

  

 

บทความวิจยั 
 

อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ในการรังสรรค์ลักษณะทางดนตร ี
และรูปแบบนาฏกรรมประกอบพิธีกรรมเซมา* 

THE INFLUENCE OF SUFISM PHILOSOPHY IN CREATING MUSICAL STYLES  
AND DANCING FORMS FOR SEMA RITUAL 

 
ปริญญา ปานนพภา*, สุรศักด์ิ จำนงค์สาร, วีระ พันธ์เสือ 
Parinya Pannoppha*, Surasak Jamnongsarn, Veera Phansue 

คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ กรุงเทพมหานคร ประเทศไทย 
Faculty of Fine Arts, Srinakharinwirot University, Bangkok, Thailand 

*Corresponding author E-mail: boodooswu@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ที่ส่งผลต่อการรังสรรค์ลักษณะ
ทางดนตรี และเพื่อศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ที่ส่งผลต่อการรังสรรค์รูปแบบทางนาฏกรรมประกอบ
พิธีกรรมเซมาในศาสนาอิสลามนิกายซูฟีย์ สำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี รูปแบบงานวิจัยเป็นแบบเชิงคุณภาพจาก
การศึกษาเอกสาร และการศึกษาภาคสนาม กำหนดกรอบแนวคิดตามทฤษฎี 5 เกลียวรู้ พ้ืนที่การวิจัยคัดเลือกจาก
ความสำคัญในฐานะศูนย์กลางสำนัก และเป็นแหล่งเผยแพร่พิธีกรรม ได้แก่ พิพิธภัณฑ์ ศูนย์แสดงวัฒนธรรม และ
สถานจัดแสดงพิธีกรรมเซมาในเมืองคอนยา และเมืองอิสตันบูล มีกลุ่มเป้าหมายในการศึกษา คือ คณะผู้ประกอบ
พิธีกรรม การวิจัยพบว่า อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ในการรังสรรค์ลักษณะทางดนตรี และรูปแบบทางนาฏกรรมประกอบ
พิธีกรรมเซมาเกิดจากการตีความหลักสำคัญ 5 ประการ ได้แก่ 1) หลักการเรื่องพระเจ้า 2) หลักการเรื่องแหล่ง
ความรู้ 3) หลักการเรื่องผู้นำจิตวิญญาณ 4) หลักการเรื่องระลึกถึงพระเจ้า 5) หลักการเรื่องสันโดษ ซึ่งส่งผลต่อ
ลักษณะทางดนตรีที่ปรากฏ ดังนี้ 1) ลำนำนะต์ เชริฟ: การสรรเสริญศาสดา 2) กลองคูดุม และขั้นตอนคูดุม ดาร์บึ: 
การบัญชาสร้างของพระเจ้า 3) ขลุ่ยเนย์ และข้ันตอนเนย์ ทัคซิม: การประทานชีวิตของพระเจ้า 4) โครงสร้างเพลง
อายิน: การน้อมรับความยิ่งใหญ่ของพระเจ้า 5) มะคามิ คูราน และข้ันตอนคูราน โอคุมัค: การอัญเชิญโองการของ
พระเจ้า และหลักการดังกล่าวส่งผลต่อรูปแบบทางนาฏกรรมที่ปรากฏ ดังนี้ 1) ท่าทาง: การสื่อความหมายรหัสนัย 
2) เครื่องแต่งกาย: การระลึกถึงความตาย 3) จำนวน และรูปแบบขั้นตอน: การทรงสร้างอันยิ่งใหญ่ของพระเจ้า  
คำสำคัญ: ปรัชญาซูฟีย์, ดนตรีประกอบพิธีกรรมเซมา, นาฏกรรมประกอบพิธีกรรมเซมา, ดนตรีมุสลิม  
 
Abstract 
   This article purposed to study and analyze the influence of Sufism philosophy that affects 
the creation of musical styles. And to study and analyze the influence of Sufism philosophy that 
affects the creation of dancing forms for the Sema ritual in Sufi Islam, the Mevlevi order, Republic 
of Turkey. The research model is qualitative based on document study and field study. The 
conceptual framework based on the Theory of 5 knowledge spirals. Research areas were selected 
on their importance as a center of the order and as a source of dissemination of the ritual such 

 
* Received 14 April 2024; Revised 28 April 2024; Accepted 30 April 2024 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
282 

 

as museums, cultural centers and the Sema ceremonial centers in Konya and Istanbul. The target 
for this study is the group of ritual practitioners. The study results the influence of Sufism 
philosophy in creating musical styles and dancing forms for Sema ritual arises from the 
interpretation of 5 important principles - 1) The principle of God, 2) Principle of knowledge source, 
3) Principle of spiritual leadership, 4) Principle of remembrance of God and 5) Principle of solitude, 
that affecting the musical forms that appear as follows - 1) Na’at Şerif: Praising to the Prophet,    
2) Küdüm and Küdüm Darbı: God’s creation 3) Ney and Ney Taksim: Life-giving from God, 4) Ayin’s 
constructure: Embracing the greatness of God, 5) Makami Kuran and Kurun Okumak: Reciting the 
revelation of God. And the principles affecting the dancing forms that appear as follows-                 
1) Stance: Interpreting the meaning of the posture, 2) Clothing: Remembrance of death, 3) Number 
and Steps pattern: God's greatest creation.  

Keywords: Sufism Philosophy, Music in Sema Ritual, Dance in Sema Ritual, Muslim Music 
 
บทนำ 
   อิสลามเป็นหนึ่งในศาสนาหลักของโลกปัจจุบันที่ได้แตกออกเป็นกลุ่มนิกายต่าง ๆ ตามหลักความเชื่อ ข้อ
ปฏิบัติ และการตีความบัญญัติทางศาสนา นอกเหนือจากนิกาย “ซุนนีย์” และ “ชีอะห์” ซึ่งเป็นที่คุ้นเคยของ
ประชาคมโลก ยังมีอีกหนึ่งนิกายสำคัญที่อาจไม่เป็นที่รู้จักมากนัก คือ “ซูฟีย์” แต่ เดิมคำนี้ถูกใช้เรียกลักษณะ
พฤติกรรมของมุสลิมกลุ่มหนึ่งที่แสวงหาความสงบสันโดษเพื่อให้จิตใจมุ่งตรงต่อพระผู้เป็นเจ้า ต่อมามุสลิมกลุ่ม
ดังกล่าวได้พัฒนาแนวคิด “ปรัชญาซูฟีย์” นำมาสู่แนวทางการตีความโองการอัลกุรอาน และ การสร้างสรรค์
พิธีกรรมต่าง ๆ ขึ้นมาเป็นเอกเทศ จนมีลักษณะเป็น “รหัสยลัทธิ (Mysticism)” (ซอและห์ มีสุวรรณ, 2558) ซึ่ง
เชื่อว่าต้องอาศัยความรู้จาก “ญาณวิสัยภายใน” จึงจะสามารถบรรลุถึงพระเจ้าได้ แต่ ปัจจุบันมีการนิยามคำว่า 
“ซูฟีย์” หมายถึง นิกายหนึ่งในศาสนาอิสลาม นิยมแต่งกายด้วยเสื้อขนแกะแสดงถึงความสมถะ มีการประพฤติตน
เยี่ยงนักบวช มุ่งเน้นการยกระดับทางจิตใจให้บริสุทธิ์เพ่ือกลับไปเป็นหนึ่งเดียวกับพระเจ้า (จรัล มะลูลีม, 2562) ซึ่ง
วิธีการยกระดับจิตใจนี้มีหลายรูปแบบตามแต่แนวทางของสำนักย่อยในนิกายนี้ อาทิ การทรมานร่างกาย การร้อง
ตะโกน การออกจาริก รวมถึงการใช้ศิลปะ บทกวี ดนตรี และการเต้นรำ เป็นต้น  
   ดนตรีเป็นวัฒนธรรมที่อยู่คู่มนุษยชาติมายาวนานจนมิอาจตัดขาดจากกันได้อย่างสมบูรณ์ ขณะที่แนวทาง
อิสลามสายอนุรักษ์นิยมให้ทัศนะว่าดนตรีเป็นสิ่งต้องห้าม (ฮะรอม) ปรัชญาซูฟีย์จึงเข้ามีบทบาทสำคัญต่อ
ศิลปวัฒนธรรมของชาวมุสลิม เนื่องจากสามารถให้คำอธิบายรับรองประดิษฐกรรมดังกล่าวว่าเป็นที่อนุญาต (ฮา
ลาล) ไม่ผิดบาป ภายใต้กรอบกำหนดของอิสลาม โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน “พิธีกรรมเซมา” หรือ การหมุนตัวทำสมาธิ
โดยใช้ดนตรีประกอบเป็นวิธีการระลึกถึงพระเจ้า (ซิเกร)  รูปแบบหนึ่งของ “สำนักเมฟเลวี (Mevlevi)” ซึ่งเป็น
สำนักย่อยนิกายซูฟีย์ที่ก่อตั้งขึ้นช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 13 ในดินแดนอนาโตเลีย หรือสาธารณรัฐตุรกีในปัจจุบัน มี
ศูนย์กลางของสำนักอยู่ที่เมืองคอนยา (Konya) เป็นที่รู้จักในฐานะสำนัก “นักพรตหมุน” หรือ “นักบวชลมวน 
(Whirling Devish)” (Özdemir, Y., 2018) การใช้ดนตรีในพิธีกรรมนี้ได้กลายเป็นต้นแบบของการใช้ดนตรีเพ่ือ
รำลึกถึงพระเจ้าให้กับนิกายซูฟีย์สำนักอ่ืนในเวลาต่อมา (Gamard, I., 2000) โดยองค์กรยูเนสโก (UNESCO) ได้ขึ้น
ทะเบียนพิธีกรรมนี้ให้เป็นมรดกโลกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ของมนุษยชาติในปี ค.ศ.2005 อย่างไรก็ตามสำนัก
นี้ได้เสื่อมความนิยมลงไปตั้งแต่สมัยจักรวรรดิออตโตมาน และถูกจำกัดสิทธิทางกฎหมายในช่วงการเปลี่ยนแปลง
การปกครองเป็นระบอบสาธารณรัฐตุรกี โดยพิธีกรรมเซมาได้รับการรื้อฟื้นใหม่อีกครั้งเมื่อไม่กี่ทศวรรษที่ผ่านมา 
แต่ไม่ใช่ในฐานะพิธีกรรมทางศาสนาโบราณ หรือการเน้นในเรื่องของปรัชญาคำสอน แต่เพื่อเป็นการสืบทอดมรดก
ทางวัฒนธรรมของชาติ (จุฬิศพงศ์ จุฬารัตน์, 2555) 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
283 

  

 

   ดังนั้น พิธีกรรมเซมาของสำนักเมฟเลวีในปัจจุบัน จึงมิใช่การใช้ดนตรีและนาฏกรรมเพื่อแสวงหาหนทาง
เข้าถึงพระเจ้าเช่นในอดีต แต่กลายเป็นองค์ประกอบหนึ่งของการท่องเที่ยว เช่นเดียวกับวัฒนธรรมประเพณีอีก
มากมายในโลกที่ถูกปรุงแต่งขึ้นใหม่เพื่อผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจมากกว่าคุณค่าทางปรัชญา และสารัตถะที่
แท้จริงทางจิตวิญญาณ ปรัชญาซูฟีย์ไม่เพียงแต่เป็นเครื่องมือในการแสวงหาทางออกของการรังสรรค์วัฒนธรรมทาง
ดนตรี และนาฏกรรมของมุสลิมซูฟีย์ สำนักเมฟเลวี ให้คงดำรงอยู่ในขอบเขตของอิสลาม แต่ยังส่งอิทธิพลต่อการ
กำหนดกรอบลักษณะรูปแบบพิธีกรรมเซมาให้รักษาไว้ซึ่งรหัสยะซ่อนเร้นอันเป็นอัตลักษณ์สำคัญของความเป็นซูฟีย์ 
และแม้ว่าพิธีกรรมดังกล่าวจะถูกวิจารณ์จากอิสลามสายอนุรักษ์นิยมว่าเป็น “อุตริกรรม (บิดอะห์)” ก็ตาม ดนตรี 
และนาฏกรรมที่ถูกรังสรรค์ขึ้นก็สามารถโน้มน้าวให้มีผู ้หันมานับถือศาสนาอิสลามเพิ่มขึ้นอีกเป็นจำนวนมาก 
(Kaim, A. A., 2012) จึงมิอาจปฏิเสธได้ว่าอิทธิพลของปรัชญาซูฟีย์มีคุณูปการต่อการเผยแพร่ศาสนาอิสลามอย่าง
แท้จริง  
   เพื่อเป็นการศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลแนวคิดปรัชญาซูฟีย์ที่ส่งผลต่อกรอบการรังสรรค์ลักษณะทางดนตรี 
และรูปแบบทางนาฏกรรมประกอบพิธีกรรมเซมาของศาสนาอิสลามนิกายซูฟีย์ สำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี อัน
นำไปสู่การอธิบายปรากฏการณ์ทางศาสนพิธี วัฒนธรรมทางดนตรี รวมไปถึงแนวทางการตีความหลักการคำสอน 
อีกทั้งยังสามารถนำไปเปรียบเทียบ เชื่อมโยง เปิดมิติทางวัฒนธรรมที่มีความหลากหลาย สลับซับซ้อนของชาว
มุสลิมในกลุ่มสำนักคิดต่างๆ และในส่วนภูมิภาคต่างๆ ของโลก ซึ่งนำไปสู่การยอมรับความแตกต่างทางความคิด 
วัฒนธรรม และสร้างความเข้าใจอันดีต่อกันให้เกิดขึ้นต่อไป ผู้วิจัยจึงได้เลือกศึกษาหัวข้อดังกล่าวเพื่อต้องการ
เผยแพร่ในบทความวิจัยฉบับนี้แก่ผู้สนใจศึกษาต่อไป 
   วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพื่อศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ที่ส่งผลต่อการรังสรรค์ลักษณะทางดนตรีประกอบพิธี กรรมเซ
มาของศาสนาอิสลามนิกายซูฟีย์ สำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี  
   2. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ที่ส่งผลต่อการรังสรรค์รูปแบบทางนาฏกรรมประกอบพิธีกรรม
เซมาในศาสนาอิสลามนิกายซูฟีย์ สำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
   งานวิจัยฉบับนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ใช้วิธีการศึกษาจากเอกสาร และการลง
พ้ืนทีศ่ึกษาภาคสนาม (Field Study) มีรายละเอียดโดยสังเขปดังนี้  
   1. การศึกษาจากเอกสาร: ผู้วิจัยค้นคว้า ศึกษา และรวมรวบข้อมูลสำคัญเบื้องต้นเป็นฐานความรู้ ความ
เข้าใจเกี่ยวกับงานวิจัย อาทิ พื้นที่ศึกษา บริบททางสังคมวัฒนธรรม หลักปรัชญาซูฟีย์ และพิธีกรรมต่างๆ ของ
สำนักเมฟเลวี จากสื่อสิ่งพิมพ์ เช่น บทความท่องเที่ยว บทความวิชาการ งานวิจัยต่างประเทศ ภาพถ่าย และสื่อ
ออนไลน์ เช่น เว็บไซต์ที่เก่ียวข้อง วีดิทัศน์ที่เกี่ยวข้อง บทความออนไลน์ ฯลฯ  
  2. การลงพื้นที่ศึกษาภาคสนาม: เพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงประจักษ์ถึงประวัติความเป็นมา หลักความเชื่อ
แนวคิดทางพิธีกรรม รูปแบบขั้นตอนพิธีกรรม ความสัมพันธ์ระหว่างดนตรีกับหลักปรัชญาซูฟีย์ และกระบวนการ
รังสรรค์พิธีกรรมในพ้ืนที่เก็บข้อมูล โดยมีข้ันตอนการศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 
   2.1 ทำการศึกษา และคัดเลือกพ้ืนที่ศึกษาสำหรับเก็บข้อมูล โดยการสุ่มแบบเจาะจง (Purposive 
Sampling) พิจารณาจากความสำคัญของพ้ืนที่ มีรายละเอียดโดยสังเขป ดังนี้  
    - พิพิธภัณฑ์เมฟลานา เมืองคอนยา: เป็นที่ตั้งอารามแห่งแรกของสำนักเมฟเลวี เป็น
ศูนย์กลางของสำนัก และเป็นสถานที่ฝังศพของ รูมีย์ บรมครูสูงสุดของสำนัก มีการจัดแสดงพิธีกรรมเซมาเพื่อการ
เผยแพร่เป็นประจำทุกสัปดาห์ สะดวกต่อการสังเกตการณ์เก็บข้อมูล  



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
284 

 

     - ศูนย์วัฒนธรรมเมฟลานาแห่งนครคอนยา เมืองคอนยา: เป็นสถานจัดแสดงพิธีกรรม เซ
มาเพื่อการเผยแพร่ และการท่องเที่ยวเป็นประจำทุกสัปดาห์ ซึ่งได้รับความนิยม และได้รับการแนะนำสูงสุดใน
สาธารณรัฐตุรกี สถานที่กว้างขวางพร้อมด้วยระบบแสงสีเสียง สะดวกต่อการสังเกตการณ์เก็บข้อมูล  
    - พิพิธภัณฑสถานเมฟเลวีแห่งกาลาตา เมืองอิสตันบูล : เป็นที่ตั้งอารามแห่งแรกของ
สำนักเมฟเลวีบนแผ่นดินยุโรป มีการจัดแสดงพิธีกรรมเซมาเพื่อการเผยแพร่ และการท่องเที่ยวเป็นประจำทุก
สัปดาห์ ได้รับความนิยม และได้รับการแนะนำสูงสุดในเมืองอิสตันบูล ซึ่งเป็นเมืองท่องเที่ยวอันดับหนึ่งของตุรกี 
พิธีกรรมนี้จึงเป็นที่รู้จักไปทั่วโลกจากนักท่องเที่ยว  
     - สถานจัดแสดงพิธีกรรมเซมา สถานีรถไฟกลางซิร์เคจึ เมืองอิสตันบูล  : เป็นสถานจัด
แสดงพิธีกรรมเซมาเพื่อการท่องเที ่ยวเป็นประจำทุกสัปดาห์ ได้รับการแนะนำอย่างแพร่หลายเนื่องจากเสีย
ค่าใช้จ่ายเข้าชมต่ำสุด และสามารถเดินทางได้อย่างสะดวกสบายเนื่องจากเป็นจุดเชื่อมต่อของขนส่งระบบรางใน
เมืองอิสตันบูล พิธีกรรมนี้จึงเป็นที่รู้จักไปทั่วโลกจากนักท่องเที่ยวจำนวนมาก  
   2.2 ศึกษา และรวบรวมข้อมูลจากการสังเกตการณ์พิธีกรรมเซมาแบบไม่มีส่วนร่วมในพ้ืนที่ศึกษา 
รวมถึงการสัมภาษณ์บุคคลข้อมูลจากสมาชิกคณะผู้ประกอบพิธีกรรมเซมา จำนวน 4 ท่าน 
   2.3 ดำเนินการศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาซูฟีย์ ความสัมพันธ์ระหว่างดนตรี และนาฏกรรม การ
ตีความหลักการคำสอน ประยุกต์ใช้องค์ความรู้ทางด้านปรัชญาซูฟีย์เพื่อวิเคราะห์เชิงลึกในการแยกองค์ประกอบ
ทางดนตรี และนาฏกรรมที่ปรากฏในพิธีกรรม  
    2.4 สรุป และนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาเอกสาร และการลงพ้ืนที่ภาคสนาม โดย
นำมาวิเคราะห์ตามประเด็นที่ศึกษาวิจัย ทั้งนี้เน้นการนำผลการศึกษาวิจัยมาตรวจสอบกับผู้เชี ่ยวชาญ และ
นักวิชาการอิสลามจำนวน 3 ท่าน เพ่ือตรวจสอบความถูกต้อง ขอข้อมูลเพิ่มเติม หรือปรับปรุงแก้ไข 
   2.5 สรุปผลการศึกษาวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ 
   3. ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant): เป็นผู้เชี่ยวชาญทางด้านอิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ในการรังสรรค์
ลักษณะทางดนตรี และรูปแบบนาฏกรรมประกอบพิธีกรรมเซมา สำนักเมฟเลวี โดยมีคุณสมบัติดังนี้ 
   - เป็นผู้เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมเซมาโดยตรง เช่น หัวหน้าผู้ประกอบพิธีกรรม นักดนตรี  
   - มีประสบการณ์ในการประกอบพิธีกรรมเซมาอย่างน้อย 3 ปี 
   - มีความรู้ทางด้านศาสนาอิสลามนิกายซูฟีย์ตามแนวทางของสำนักเมฟเลวี 
   4. เครื ่องมือ และอุปกรณ์ที ่ใช้ : การวิจัยในครั ้งนี ้มุ ่งเน้นการศึกษาภาคสนาม ผู ้ว ิจัยใช้เครื ่องมือ
แบบสอบถามเพื่อเก็บประวัติบุคคลข้อมูล และคำถามสัมภาษณ์ปลายเปิดแบบกึ่งโครงสร้าง (Semi-structured 
Interview) โดยใช้อุปกรณ์กล้องบันทึกภาพ และเสียง 
   5. การเก็บรวบรวมข้อมูล: ผู้วิจัยได้ทำการบันทึกภาพนิ่ง ภาพเคลื่อนไหว และเสียงสัมภาษณ์ของผู้ให้
ข้อมูล รวมถึงการจดบันทึกสาระสำคัญแยกตามหมวดหมู่ 
  6. การวิเคราะห์ข้อมูล: ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลแบบอุปนัย ( Inductive Analysis) ซึ่งเป็นการสร้าง
ข้อมูลจากปรากฏการณ์ และประสบการณ์ที่ได้จากการลงพื้นที่ภาคสนาม จำแนกข้อมูลออกเป็นส่วน ๆ โดยใช้  
ทฤษฎี 5 เกลียวรู้ : แนวการวิจัยภาคสนาม 1) รู้จัก 2) รู้ใจ 3) รู้จริง 4) รู้ลึก 5) รู้พอ (ณรงค์ชัย ปิฏกรัชต์, 2558)
ประยุกต์ใช้ตามหลักวิชามานุษยดุริยางควิทยา (Ethnomusicology) จากนั้นนำข้อมูลที่ได้มาจัดหมวดหมู่เนื้อหาให้
สอดคล้องตามวัตถุประสงค์การวิจัย 
  7. การนำเสนอ: ผู ้ว ิจ ัยนำเสนอผลการศึกษาวิจัยเป็นในรูปแบบการเขียนแบบชาติพันธุ ์วรรณนา 
(Ethnography)  
 
 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
285 

  

 

ผลการวิจัย 
   จากการค้นคว้า ศึกษา และรวมรวบข้อมูลจากแหล่งความรู้ต่างๆ เมื่อนำมาวิเคราะห์ร่วมกับข้อมูลที่ได้จาก
การศึกษาลงพื้นที่ภาคสนามได้ผลการวิจัย ดังนี้ 
   “ซูฟีย์” เป็นชื่อนิกายหนึ่งในศาสนาอิสลามที่มีการพัฒนารูปแบบปรัชญาเป็นของตนเองในลักษณะ 
“รหัสยลัทธิ (Mysticism)” ที่มุ่งเน้นแสวงหาแนวทางชำระจิตใจให้บริสุทธิ์เพ่ือรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพระเจ้า มักถูก
วิจารณ์จากมุสลิมสายอนุรักษ์นิยมว่ามีแนวทางปฏิบัติที่ออกนอกลู่ทางของอิสลาม  ซึ่งนิกายนี้มีสำนักย่อยอีก
มากมายตามหลักจริยศาสตร์ (ฏอรีกัต) ของผู้ก่อตั้ง โดยมีสำนักหนึ่งในอนาโตเลีย (ตุรกีปัจจุบัน) คือ “เมฟเลวี 
(Mevlevi)” ก่อตั้งขึ้นในปี ค.ศ.1292 มีศูนย์กลางของสำนักอยู่ที่เมืองคอนยา (Konya) จากแนวทางคำสอนทาง
ศาสนาของ “รูมยี์ (Rumi)” นักการศาสนา นักปรัชญา และถูกยกย่องให้เป็นมหากวีเอกของโลก รวมทั้งเป็นนักบุญ
ของชาวซูฟีย์ทั้งหลาย (ภูมิช อิสรานนท์, 2551) รูมีย์ถูกขนานนามว่า “เมฟลานา (Mevlana)” เป็นคำที่ใช้เรียก
บุคคลที่เป็นทั้งผู้นำทางโลก และทางศาสนา ซ่ึงคำนีไ้ดถู้กนำมาใช้เป็นชื่อสำนักในเวลาต่อมา 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 1 พิธีกรรมเซมาสำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี 
 

   เมฟเลวีเป็นที่รู้จักฐานะ “สำนักนักพรตหมุน” หรือ “สำนักนักบวชลมวน” มีเอกลักษณ์โดดเด่นที่ พิธี
กรรมการระลึกถึงพระเจ้า (ซิเกร) ด้วยการหมุนตัวประกอบการบรรเลงดนตรี หรือเรียกว่า “พิธีกรรมเซมา” ซึ่งใน
ภายหลังได้กลายเป็นต้นแบบการใช้ดนตรีเพื่อระลึกถึงพระเจ้าให้กับสำนักคิดซูฟีย์อื ่นๆ แม้ว่าจะมีรูปแบบที่
แตกต่างกันออกไป อย่างไรก็ตามในทุกสำนักซูฟีย์ต่างมีแนวคิดท่ีเป็นสารัตถะสำคัญร่วมกัน 5 ประการ ดังนี้ 
     1. หลักการเรื่องพระเจ้า: อิสลามถือว่าพระอัลเลาะห์ (ซ.บ.) ทรงเป็นเจ้าเหนือทุกสรรพสิ ่งใน
สากลจักรวาล ตามทัศนะของฝ่ายจารีตนิยมได้ให้ความหมายว่า “ไม่มีสิ่งใด (ที่คู่ควรแก่การสักการะ) นอกจาก
พระองค์” ขณะที่ฝ่ายซูฟีย์จะให้ความหมายว่า “ไม่มีสิ่งใด (มีตัวตนอยู่อีก) นอกจากพระองค์” แนวทางซูฟีย์จึงถือ
ว่า “พระผู้เป็นเจ้าเป็นสิ่งที่เที่ยงแท้ (Ultimate Reality)” สิ่งอื่นนอกจากนี้เป็นเพียงภาพมายาเท่านั้น จุดหมาย
สูงสุดของชาวซูฟีย์คือการได้กลับเข้าไปรวมอยู่กับพระองค์ ฉะนั้นแล้วทางผ่านในการไปสู่โลกหน้าจึงหนีไม่พ้นเรื่อง
ของความตาย การระลึกถึงความตายจึงเป็นผลสืบเนื่องจากการตีความในทัศนะเรื่องสภาวะการดำรงอยู่ของพระผู้
เป็นเจ้าตามแนวคิดปรัชญาซูฟีย์ ดังคำกล่าวที่มุสลิมใช้กล่าวเมื่อมีผู้เสียชีวิตว่า 
 

 إنَِّا لِِلََِّ وَإنَِّا إلِيَْهَِ رَاجِعوُنََ
“แท้จริงพวกเราเป็นกรรมสิทธิ์ของอัลเลาะห์ และแท้จริงพวกเราต้องกลับคืนสู่พระองค์” 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
286 

 

    2. หลักการเรื ่องแหล่งความรู้: อิสลามถือว่าการหาแสวงความรู้โดยเฉพาะอย่างยิ่งความรู ้ที่
เกี่ยวข้องกับศาสนาเป็นงานที่มีความประเสริฐ (อิบาดะห์) และเป็นแขนงหนึ่งของการต่อสู้ (ญิฮาด) ในหนทางของ
อิสลาม ทั้งยังเป็นกุญแจสำคัญในการนำพามนุษย์ให้ใกล้ชิดกับพระเจ้ามากขึ้น ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า 
 

لِكَُ ألَْوَانهُُُ َُ يَخْشَى إِنَّمَا كَذََٰ الْعلُمََاءُ عِبَادِهُِ مِنُْ اللَّّ  
 “แท้จริง บรรดาผู้ที่มีความรู้จากปวงบ่าวของพระองค์เท่านั้นที่เกรงกลัวอัลเลาะห์”  

 
    แหล่งที่มาของความรู้ในอิสลามที่สำคัญที่สุด คือ คัมภีร์อัลกุรอาน อัลฮะดิษ (วจนะ) และซุนนะห์ 
(จริยวัตร) ของศาสดามุฮัมมัด (ซ.ล.) รวมถึงการตีความของปวงปราชญ์อิสลาม (อุลามะห์) ซูฟีย์มีความเชื่อว่าการ
บรรลุถึงความรู้ของพระเจ้าจำเป็นต้องอาศัย “การยกม่านกั้นออกจากดวงตา และจิตใจ  (กัชฟ์)” เพื่อรับความรู้
แท้จริงทั้งท่ีเปิดเผย และเร้นลับ ซ่ึงบุคคลทั่วไปสามารถรับรู้ได้เพียงแต่ความหมายตามบทบัญญัติ (ชะรีอัต) เท่านั้น 
ส่วนชาวซูฟีย์สามารถหยั ่งรู้ถึงความหมายที่ซ่อนเร้นอยู่ในคัมภีร์อัลกุรอาน และอัลฮะดิษจากความรู ้ภายใน 
(ฮะกีกัต) โดยการได้มาซึ่งความรู้ภายในนั้นจะต้องปฏิบัติผ่านแนวทางจริยธรรม (ฏอรีกัต) ของครูผู้นำจิตวิญญาณ 
     3. หลักการเรื่องผู้นำจิตวิญญาณ: อิสลามถือว่า “ครู หรือผู้รู้” มีสถานะเป็นผู้มีเกียรติอย่างยิ่ง มี
หน้าที่ในการรักษา สืบทอด และสั่งสอนบทบัญญัติจากพระผู้เป็นเจ้า เปรียบได้กับเป็นตัวแทนของศาสดามุฮัมมัด 
(ซ.ล.) อีกลำดับหนึ่ง ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า  
 

كْرُِ أهَْلَُ فَاسْألَوُا تعَْلمَُونَُ لَُ كُنتمُُْ إِن الذ ِ  
“ดังนั้น พวกเจ้าจงถามบรรดาผู้รู้เถิด หากแม้นพวกเจ้าไม่รู้”  

 
   ในแนวปฏิบัติแบบซูฟีย์มีการยึดมั่นในตัว “ครูผู้นำจิตวิญญาณ (เชค)” เพ่ือไปสู่หนทางอันบริสุทธิ์
ของอิสลาม โดยมีคำกล่าวจากนักซูฟีย์อาวุโสว่า “จำเป็นสำหรับผู้ที่อยู่ในแนวทางซูฟีย์จะต้องมีครู บุคคลใดก็ตาม
ไม่มีครู จงรู้ไว้เถิดว่าผู้นำทางของเขา คือมารร้าย” โดยครูจะต้องเป็นผู้มีความรู้แจ้งเห็นจริง (มุรชีด) สามารถสืบ
เชื้อสายย้อนไปถึงตระกูลที่สืบทอดมาจากท่านศาสดา (นะซับ) หรือต้องเป็นผู้ที่ได้รับการแต่งตั้งมอบหมายจาก เชค
นะซับให้สืบทอดเจตนารมณ์ (ซัลซีละฮ์) จึงจะสามารถรับสัตยาบัน (มุบัยยิอะฮ์) จากศิษย์ได้  
    4. หลักการเรื่องการระลึกถึงพระเจ้า: อิสลามมีวัตรปฏิบัติศาสนกิจที่เคร่งครัดบังคับเหนือมุสลิม 
ทุกคน (วาญิบ) เช่น การปฏิญาณตน การละหมาด การบริจาคทาน (ซะกาต) การถือศีลอด การประกอบพิธีฮัจญ์  
ฯลฯ ซึ่งมุสลิมทุกกลุ่มล้วนปฏิบัติไปในแนวทางเดียวกันทั้งหมด แต่ในแนวคิดแบบซูฟีย์ที่มีหลักความเชื่อว่าพระผู้
เป็นเจ้าทรงสถิตอยู่ในทุกสรรพสิ่ง การระลึกถึงพระผู้เป็นเจ้าจึงจัดเป็นศาสนากิจสำคัญที่ไม่ยิ่งหย่อนไปกว่าหลัก
ปฏิบัติภาคบังคับของอิสลาม ซึ่งหลักการระลึกถึงพระเจ้า (ซิเกร) ในอิสลาม คือ การกระตุ้นลิ้นด้วยการออกเสียง
กล่าวคำสรรเสริญ และกระตุ้นหัวใจให้เกิดการระลึกถึงพระเจ้า บุคคลที่ระลึกถึงพระเจ้าอยู่เสมอ ย่อมไม่กระทำ
การผิดบาป เพราะจิตใจที่จดจ่ออยู่กับพระเจ้าทำให้ตระหนักได้ว่าพระองค์ทรงเฝ้ามองทุกการกระทำของเขาอยู่
ตลอดเวลา ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า 
 

ُِ بِذِكْرُِ ألََُ الْقلُوُبُُ تطَْمَئِنُ  اللَّّ  
“ด้วยการรำลึกถึงอัลเลาะห์ (ซ.บ.) เท่านั้นทีท่ำให้จิตใจสงบ”  

 
    5. หลักการเรื่องการถือสันโดษ: อิสลามสนับสนุนการอยู่อย่างสันโดษ เพ่ือแสวงหาความสงบทาง
กาย และจิตใจ แต่ก็ไม่ได้ห้ามการคบค้าสมาคมกับเพื่อนมนุษย์ หากมุสลิมอยู่อย่างโดดเดี่ยวมากเกินไปก็จะยิ่ง



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
287 

  

 

พลาดโอกาสที่จะยืนหยัดต่อสู้เพื่ออิสลาม ในวิถีทางแห่งซูฟีย์ถือว่าการปลีกตน (อุซละฮ์) และการเฝ้าภาวนาเดี่ยว
เพื่อสนทนาอย่างลับๆ (คุลวะฮ์) กับพระเจ้า (อัลฮักก์) โดยไม่มีใครเห็น สองสิ่งนี้คือหัวใจสำคัญของหลักปฏิบัติ
เพ่ือให้ผู้ที่อยู่ในแนวทางนี้ได้บรรลุถึงสภาวะเป็นหนึ่งเดียวพระเจ้า (ฟะนาอ์) การถือสันโดษของชาวซูฟีย์ทำให้มีการ
พัฒนาทฤษฎีทางศาสนาตามมา เช่น “ทฤษฎีตะวักกุล” ซึ่งหมายถึง การมอบกายถวายตนพระเจ้า โดยอ้างอิงจาก
โองการอัลกุรอานที่ว่า 
 

حِيمُِ الْعزَِيزُِ عَلىَ وَتوََكَّلُْ الرَّ  
“และจงมอบหมายต่อพระผู้ทรงเดชานุภาพผู้ทรงเมตตาเสมอ”  

 
   จากหลักการดังกล่าวทั้ง 5 ประการนี้เองที่ได้กลายมาเป็นกรอบแนวคิดในการรังสรรค์ลักษณะทางดนตรี 
และนาฏกรรมให้กับพิธีกรรมเซมาของสำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี ดังรายละเอียดโดยสังเขปต่อไปนี้ 
    1. ดนตรี คำว่า “เซมา” มีความหมายว่า “การสดับฟัง” ดังนั้นพิธีกรรมนี้จึงเกี่ยวข้องกับเรื่องของ
เสียงโดยตรง ทั้งเสียงดนตรีที่ได้ยินจากภายนอก และเสียงคำภาวนาที่ได้ยินจากภายใน โดยมีองค์ประกอบทาง
ดนตรีที่สัมพันธ์กันด้วยแนวคิดในคำร้อง บทสวดเพลงพิธีกรรม ทำนอง จังหวะ โครงสร้างการประพันธ์ และเครื่อง
ดนตรี ซึ่งผู้วิจัยได้วิเคราะห์อิทธิพลแนวคิดปรัชญาซูฟีย์เฉพาะที่น่าสนใจศึกษา ดังนี้    
    1.1 ลำนำนะต์ เชริฟ เป็นบทร้อยกรองฉันทลักษณ์แบบเปอร์เซียโบราณ หรือ “กาฮ์เซล 
(Ghazel)” โดยเมฟลานา รูมีย์ ประพันธ์ต้นฉบับขึ ้นเพื ่อใช้ขับทำนองลำนำสรรเสริญศาสดามุฮัมมัด (ซ.ล.) 
โดยเฉพาะ ในเวลาต่อมามีการเพิ่มข้อความวรรคแรกเข้าไปโดยปรมาจารย์ทางดนตรีสาวกของสำนักว่า “โอ นักบุญ 
บรมครู ผู้เป็นสหายของพระเจ้า” จากข้อความดังกล่าวนี้เอง สะท้อนให้เห็นถึงแนวคิด “หลักการเรื่องครูผู้นำจิต
วิญญาณ และหลักการเรื่องพระเจ้า” ซึ่งเป็นการเล่นคำ “เมฟลานา (บรมคร)ู” ให้สามารถสื่อได้ 2 ความหมาย คือ 
1) บรมครูของมนุษยชาติทั้งปวง หมายถึง ศาสดาของอิสลาม 2) เมฟลานา หมายถึง รูมีย์ ซึ่งเป็นการยกย่องให้
เกียรติครูผู้นำจิตวิญญาณว่าสามารถบรรลุถึงจุดสูงสุดของซูฟีย์นั่นคือการกลับไปรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพระเจ้าจาก
วลีที่ว่า “ผู้เป็นสหายของพระเจ้า” 
      1.2 กลองคูดุม และขั้นตอนคูดุม ดาร์บึ กลองคูดุมเป็นกลองขนาดเล็กที่มีเสียงกังวาน 
หนักแน่น ให้ความรู้สึกมีอำนาจในลักษณะของการประกาศิตเหมาะกับการใช้ในศาสนพิธี เป็นเครื่องดนตรีที่สำคัญ
อย่างยิ่งในพิธีกรรมเซมา เนื่องจากถูกคิดค้น พัฒนาเทคนิคการบรรเลง และหน้าทับจังหวะต่างๆ จากสำนักเมฟเลวี 
และถูกใช้บรรเลงจังหวะดนตรีที่เกี่ยวข้องศาสนาเป็นหลัก หลักฐานสำคัญที่ทำให้กลองคูดุมกลายมาเป็นเครื่อง
ดนตรีสำคัญอย่างยิ่งของสำนัก คือ เมฟลานา รูมีย์ บรมครูของสำนักเคยกล่าวถึงกลองคูดุมไว้อย่างมีนัยสำคัญว่า 
“....(หาก) แผ่นหนังขึงเหนือกลองคูดุมแห้งแตกแล้วไซร้ เช่นนั้นแล้ว เสียงของพระเจ้าจะมาจากไหนได้” ข้อความ
ดังกล่าวแสดงให้เห็นว่ารูมีย์ได้เปรียบเสียงกลองคูดุมประหนึ่งเป็นสุรเสียงของพระเจ้า 
     ในพิธีกรรมเซมามีรูปแบบทางดนตรีที่เรียกว่า “คูดุม ดาร์บึ” เป็นการตีกลองคูดุมใน
ลักษณะจังหวะง่ายๆ คล้ายการตีบอกสัญญาณ โดยขั้นตอนนี้หลังจากสิ้นเสียงกลองจะตามด้วยเสียงบรรเลงขลุ่ยดัง
ขึ้นมาโดยฉับพลัน ซ่ึงลักษณะดังกล่าวนี้เองที่ถูกรังสรรค์ข้ึนจากการตีความรหัสนัย ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

فَيَكُونُُ كُن نَّقوُلَُ أنَ أرََدْنَاهُُ إِذاَ لِشَيْءُ  قَوْلنَُا إِنَّمَا لَهُُ  
“เม่ือเราปรารถนาคำตรัสของเราแก่สิ่งใด เราก็จะกล่าวแก่มันว่า “จงเป็น” แล้วมันก็เป็นขึ้น” 

 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
288 

 

    1.3 ขลุ่ยเนย์ และขั้นตอนเนย์ ทัคซิม ขลุ่ยเนย์เป็นขลุ่ยผิวทางด้านปลายท่อ มีหลาย
ขนาด ลักษณะเสียงต่ำแหบห้าวโหยหวน เสียงกลางอ่อนหวาน และเสียงสูงสดใส จัดเป็นเครื่องดนตรีสำคัญที่สุดใน
พิธีกรรมเซมา มีความหมายอย่างแนบแน่นกับสำนักเมฟเลวี จัดเป็นเครื่องดนตรีศักดิ์สิทธิ์เปรียบเสมือนตัวแทนของ
สำนัก ถูกใช้บรรเลงเดี่ยว และบรรเลงทำนองเอกดนตรีที่เกี่ยวข้องศาสนา เหตุผลสำคัญที่ทำให้ขลุ่ยเนย์กลายมา
เป็นเครื่องดนตรีหลักของสำนักเมฟเลวี เนื่องด้วย เมฟลานา รูมีย์ บรมครูของสำนักเคยได้ร่วมทดลองการทำสมาธิ
หมุนประกอบการบรรเลงขลุ่ยเนย์กับสหายสนิททางจิตวิญญาณมาก่อน อีกทั้งหนึ่งในผลงานการประพันธ์ยิ่งใหญ่
ชิ้นหนึ่งของท่าน คือ “มัษนาวี” ยังได้กล่าวถึงขลุ่ยชนิดนี้ไว้อย่างมีนัยสำคัญว่า “จงสดับขลุ่ยอ้อที่โหยหวนครวญ
ครางอย่างถวิลหาอาลัย หายใจระทดระทวย ตั้งแต่เม่ือมันถูกทึ้งจำพราก...”  
    ในพิธีกรรมเซมามีรูปแบบทางดนตรีที่เรียกว่า “เนย์ ทัคซิม” เป็นการบรรเลงเดี่ยวขลุ่ย
เนย์ อย่างอิสระท่ามกลางความเงียบ เสมือนการเป่าวิญญาณเข้าไปในร่างจนบังเกิดชีวิตขึ้นมา ซึ่งลักษณะดังกล่าว
นี้เองที่ถูกรังสรรค์ข้ึนจากการตีความรหัสนัย ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า  
 

يْتهُُُ فَاِذا ساجِدين لَهُُ فَقعَوا روحى مِنُْ فيهُِ نَفَخْتُُ وَُ سَوَّ  
“เมื่อข้าได้ทำให้เขามีรูปร่างสมส่วน และได้เป่าจากวิญญาณของข้าเข้าไปในตัวเขา  

ดังนั้นพวกเจ้าจงก้มลงกราบต่อเขาเถิด”  
 

     1.4 โครงสร้างเพลงอายิน เพลงที่ใช้ในการทำสมาธิหมุน เรียกว่า “อายิน” ประกอบด้วย 
คำร้อง ทำนอง และหน้าทับจังหวะ (อูซูล) จัดเป็นเพลงชุดมี 4 ท่อน แต่ละท่อนเรียกว่า “เซลาม (Selam)” มัก
ประพันธ์ในรูปแบบที่แตกต่างกันทั้งคำร้อง โครงสร้างทำนอง และจังหวะประกอบ  ซึ่งลักษณะดังกล่าวนี้เองที่ถูก
รังสรรค์ขึ้นจากการตีความรหัสนัย สะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดหลักการเรื่องพระเจ้า และหลักการเรื่องแหล่งความรู้
จากอัลกุรอานเป็นกุศโลบายในแต่ละเซลาม ดังนี้  
    - เซลามที่ 1: เป็นสัญลักษณ์ให้มนุษย์น้อมรับในความเป็นบ่าวของพระผู้เป็นเจ้าในฐานะ
สิ่งทรงสร้าง (มัคลูค) ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า 
 

نسَُ الْجِنَُّ خَلَقْتُُ وَمَا لِيعَْبدُُونُِ إِلَُّ وَالِْْ  
“และข้ามิได้สร้างญิน (ภูต) และมนุษย์เพ่ืออ่ืนใดเว้นแต่เพ่ือเคารพภักดีต่อข้า”  

 
     - เซลามที่ 2: เป็นสัญลักษณ์ความชื่นชม และความยำเกรงในอำนาจการทรงสร้าง และ
การจัดการอันยิ่งใหญ่ของพระผู้เป็นเจ้า ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า  
 

رَاتُ  وَالن جُومَُ وَالْقمََرَُ وَالشَّمْسَُ الْخَلْقُُ لَهُُ ألََُ بِأمَْرِهُِ مُسَخَّ  
 “และทรงสร้างดวงอาทิตย์ และดวงจันทร์ และดวงดาวขึ้น ให้ทำตามบัญชาของพระองค์”  

 
    - เซลามที่ 3: เป็นสัญลักษณ์การเปลี่ยนความชื่นชม และความยำเกรงในพระผู้เป็นเจ้า
ให้กลายเป็นความปีติยินดี และความรักนอบน้อมที่มอบให้แด่พระองค์ ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า 
 

سْلِمُونَُ َُ حَقَُّ تقَُاتِهُِ وَلَُ تمَُوتنَُُّ إِلَُّ وَأنَتمُ م   يَا أيَ هَا الَّذِينَُ آمَنوُا اتَّقوُا اللَّّ
“โอ้ผู้ศรัทธาทั้งหลาย จงยำเกรงอัลเลาะห์อย่างแท้จริงเถิด และพวกเจ้าจงอย่าไดต้ายเป็นอันขาด 

นอกจากในฐานะที่เป็นผู้นอบน้อม (มุสลิม) เท่านั้น”  



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
289 

  

 

     - เซลามที่ 4: เป็นสัญลักษณ์โชคชะตาสุดท้ายของมนุษย์ในฐานะสิ่งทรงสร้างของพระผู้
เป็นเจ้าที่ต้องกลับคืนไปสู่พระองค์ ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า 
 

صِيبَة ُ أصََابَتهُْم إِذَا الَّذِينَُ ُِ إِنَّا قَالوُا م  رَاجِعوُنَُ إِلَيْهُِ وَإِنَّا لِِلَّ  
“คือบรรดาผู้ที่เมื่อมีเคราะห์ร้ายมาประสบแก่พวกเขา พวกเขาก็กล่าวว่า แท้จริงพวกเราเป็นกรรมสิทธิ์ ของอัล

เลาะห์ และแท้จริงพวกเราจะกลับไปยังพระองค์”  
 

     1.5 ขั้นตอนคูราน โอคุมัค และมะคาม คูราน เป็นการอัญเชิญโองการในอัลกุรอานจาก
ความจำให้ออกมาเป็นทำนองที่ไพเราะโดยฉับพลันจากความรู้สึกซาบซึ้งในความหมายมากกว่าการใช้แนวคิดทาง
ดนตรี ซึ่งมีกฎข้อห้ามในการอ่านอัลกุรอานเป็นทำนองเพลง และยังต้องอาศัยหลักวิชา “ตัจญ์วิด” ในการอ่านที่มี
หลักเกณฑ์บังคับเฉพาะ อย่างไรก็ตามในปัจจุบันมีความนิยมอาศัยการเทียบเสียงจากมะคัม  (กุญแจเสียงใน
วัฒนธรรมดนตรีอาหรับ) เพ่ือใช้อัญเชิญโองการทำให้วิธีการนี้ถูกเรียกว่า “มะคาม คูราน” ซ่ึงต้องระมัดระวังอย่าง
มาก เพราะอาจทำให้มีลักษณะความเป็นเพลงเกิดขึ้นซึ่งผิดวัตถุประสงค์ ซึ่งการอัญเชิญ อัลกุรอานด้วยทำนองมะ
คามเกิดข้ึนจากการตีความแนวคิดหลักการเรื่องแหล่งความรู้ โดยอาศัยหลักฐานจากอัลฮะดิษ ที่ว่า  
 

وْتَُ الْحَسَنَُ يزَِيدُُ الْقرُْآنَُ حُسْنُ   زَي ِنُوا الْقرُْآنَُ بِأصَْوَاتكُِمُْ فَإنَُِّ الصَّ
“พวกท่านจงประดับประดาอัลกุรอานด้วยน้ำเสียงของพวกท่าน เพราะเเท้จริงแล้ว น้ำเสียงที่ไพเราะนั้น เพ่ิมความ

สวยงามให้แก่อัลกุรอาน”  
 

    2. นาฏกรรม ผู้วิจัยได้ให้ความหมายเฉพาะว่า “การแสดงออกของท่าทางร่ายกายคล้ายการ
เต้นรำ” พิธีกรรมเซมาไม่ได้เกี่ยวข้องกับดนตรีเพียงอย่างเดียว แต่นาฏกรรมยังเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้พิธีนี้เป็นที่
รู้จักไปทั่วโลก โดยมีองค์ประกอบทางนาฏกรรมที่สัมพันธ์กันด้วยแนวคิดในท่าทางประกอบพิธี เครื่องแต่งกาย 
รูปแบบ และจำนวนขั้นตอนพิธีกรรม ซึ่งผู้วิจัยได้วิเคราะห์อิทธิพลแนวคิดปรัชญาซูฟีย์เฉพาะที่น่าสนใจศึกษา ดังนี้ 
     2.1 ท่าทางประกอบพิธีกรรม มีบันทึกไว้ว่าครั้งหนึ่งเมื่อเมฟลานา รูมีย์ ได้ยินเสียงช่าง
ตีทองเป็นจังหวะ แต่กลับได้ยินเป็นเสียงคำสรรเสริญพระเจ้า ท่านจึงตระหนักได้ว่าพระเจ้าทรงสถิตอยู่ในทุกหน
แห่ง พลันบังเกิดความยินดี และชูมือขึ้นฟ้าหมุนไปรอบๆ ต่อหน้าสานุศิษย์ทั้งหลาย จึงกลายเป็นที่มาของการทำ
สมาธิแบบหมุน ซึ่งมีการพัฒนาแนวคิด และรูปแบบท่าทางเพ่ิมเติมในภายหลังจากการก่อตั้งสำนัก 
    ในอัลกุรอานมีการใช้ตัวอักษรย่อขึ้นต้นโองการหลายบท สันนิษฐานว่าเป็นการกระตุ้น
ความฉงนสนใจ หรืออาจเป็นรหัสนัยซึ่งไม่มีผู้ใดทราบความหมายที่แท้จริงนอกจากพระเจ้า ในท่าทางประกอบ
พิธีกรรมเซมาก็ใช้หลักการเดียวกัน โดยรังสรรค์แนวคิดให้สัมพันธ์กับท่าทางประกอบพิธีจากการตีความ หลักการ
เรื่องแหล่งความรู้จากอัลกุรอาน โดยมีท่าทางต่างๆ ดังต่อไปนี้ 
     - ท่ายืนตรง: วางมือไว้บนไหล่ แขนขวาทับแขนซ้าย คล้ายกับตัวอักษร        
“อะลิฟ” สื่อถึงการยืนยันความเป็นหนึ่งเดียวของพระผู้เป็นเจ้า และท่าโค้งคำนับ สื่อถึงการแสดงความเคารพ  
      - ท่าชูแขน: มือขวาหงายขึ้น มือซ้ายคว่ำลง สื่อถึงความโปรดปรานจากพระเจ้า
บนฟากฟ้าที่ประทานลงสู่แผ่นดิน และยังคล้ายกับตัวอักษร “ลามอะลิฟ” ออกเสียงว่า “ลา” แปลว่า “ไม่” สื่อถึง
การยืนยันว่าไม่มีพระเจ้าอ่ืนใดอีกนอกจากองค์อัลเลาะห์ (ซ.บ.)  



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
290 

 

     - ท่านั่ง: ให้เข่าติดพื้นทั้งสองข้าง นั่งบนส้นเท้า เท้าขวาทับเท้าซ้าย คล้ายกับ
ตัวอักษร “ฮา” สื่อถึงความเทิดทูนภักดีในฐานะบ่าวของพระเจ้า และท่าก้มกราบ  สื่อถึงความยำเกรง การพลีตน
เพ่ือพระเจ้า  
    ทั้งนี้เป็นที่น่าสนใจว่าเมื่อนำอักษรย่อจากท่าทางประกอบพิธีกรรมดังกล่าวมาจัดเรียงกัน
จะได้คำว่า “อิลาฮี” แปลว่า เทพเจ้า (gods) หรือได้ คำว่า “อัลลอฮ์” หมายถึง พระเจ้าหนึ่งเดียวองค์นั้น (God) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 2 ภาพเปรียบเทียบตัวอักษรอาหรับกับท่าทางประกอบพิธีกรรมเซมา 
 
     2.2 เครื่องแต่งกายประกอบพิธีกรรม อิสลามมีบทบัญญัติเรื่องกายแต่งกายให้เรียบร้อย
มิดชิดโดยปกปิดอวัยวะพึงสงวนตามที่กำหนดจนกลายเป็นเอกลักษณ์สำคัญของศาสนา ซึ่งสามารถปรับเปลี่ยน
รูปแบบได้ตามแต่ละวัฒนธรรม การแต่งกายของสำนักเมฟเลวีมีอัตลักษณ์เฉพาะเป็นที่จดจำ เนื่องจากปรากฏ
รูปลักษณ์เสมือนนักบวช (อิสลามไม่มีระบบนักบวช) ซึ่งมาจากการตีความแนวคิดหลักการเรื่องความสันโดษ เป็น
พื้นฐาน โดยในเครื่องแต่งกายแต่ละชิ้นจะมีการตีความแนวคิดหลักการเรื่องพระเจ้า ผ่านทางการระลึกถึงความ
ตาย หรือการกลับไปรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพระเจ้า โดยอาศัยการตีความอัลกุรอาน และอัลฮะดิษจากหลักการเรื่อง
แหล่งความรู้ กระทั่งรังสรรค์ออกมาเป็นส่วนประกอบต่างๆ ดังต่อไปนี้  
    - เดสตาร์: ผ้าคาดหมวกซิกเคสีเขียวสวมใส่ได้เฉพาะเชคเท่านั้น เป็นสัญลักษณ์แทนชาว
สวรรค์ ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

ُ ثِيَابُُ عَالِيهَُمُْ   خُضْرُ  سُندُس 
“บนพวกเขามีอาภรณ์สีเขียวทำด้วยไหมเนื้อดี...”  

 
     - ซิกเค: หมวกสีน้ำตาลทรงสูงทำจากขนสัตว์ หรือกำมะหยี่ เป็นสัญลักษณ์แทนสีดินที่ใช้
สร้างมนุษย์ และมีรูปร่างเหมือนป้ายหลุมศพที่มนุษย์ต้องกลับไปเป็นดิน ดังโองการอัลกุรอานที่ว่า  
 

ن طِينُ  نسَانَُ مِن سُلََلَةُ  م ِ  وَلَقَدُْ خَلَقْنَا الِْْ
“และขอสาบานว่า แน่นอนเราได้สร้างมนุษย์มาจากธาตุแท้ของดิน”  

 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
291 

  

 

     - เทนูเร และเดสเตกูล: เสื้อสีขาวไม่มีแขนตัวยาวปลายบานออกเป็นชายกระโปรง และ
เสื้อแขนยาวสีขาวตัวสั้นใช้สวมทับเทนูเร เป็นสัญลักษณ์แทนผ้าห่อศพ ดังรายงานอัลฮะดิษท่ีว่า 
 

 مَوْتاَكُمُْ فِيْهَا وَكَفَّنوُْا ، خَيْرِثِيَابكُِمُْ مِنُْ فَإنَِّهَا الْبَيَاضَُ ثِيَابَكُمُُ مِنُْ اِلْبَسُوْا
 “จงสวมใส่เสื้อผ้าสีขาว เพราะสีขาวนั้นดีที่สุด และจงห่อศพคนตายด้วยผ้าสีขาว”  

 
    - เฮอร์กา: เสื้อคลุมสีดำตัวใหญ่ แขนกว้าง ชายเสื้อยาวจรดข้อเท้า เป็นสัญลักษณ์แทน
ความยึดมั่นในอัตตา หลุมฝังศพ และการฟื้นคืนชีพในวันพิพากษา ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

أخُْرَى تاَرَة ُ نُخْرِجُكُمُْ وَمِنْهَا نعُِيْدُكُمُْ وَفِيْهَا خَلَقْنَاكُمُْ مِنْهَا  
“จากแผ่นดินเราได้บังเกิดพวกเจ้า และจากแผ่นดินเราให้พวกเจ้ากลับไป  

และจากแผ่นดินเราให้พวกเจ้าออกมาอีกครั้ง”  
 

      - เนเมด: รัดประคดผ้าสีดำ ใช้พันรอบเอว 3 รอบ สีดำเป็นสัญลักษณ์แทนการล่อลวง 
และความตาย ส่วนการพันแน่นเป็นสัญลักษณ์แทนความมั่นใจในพระเจ้า ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

الْيَقِينُُ يَأتِْيَكَُ حَتَّىَُٰ رَبَّكَُ وَاعْبدُُْ  
 “และจงเคารพภักดีพระเจ้าของเจ้า จนกว่าความแน่นอน (ความตาย) จะมาหาเจ้า”  

 
    - เซมา โพสตู: พรมสีแดงใช้เป็นที่นั่ง และที่กราบของผู้นำพิธีกรรม เสมือนเป็นตัวแทน
ของเมฟลานา รูมีย์ โดยสีแดง หมายถึง การเอาชนะจิตใจตนเอง (ญิฮาด) ทั ้งสีแดงยังสื่อถึงชื ่อ “ซัมซุดดีน 
(แสงอาทิตย์แห่งศาสนา)” ผู้เป็นเสมือนอาจารย์ของท่าน ซึ่งสะท้อนแนวคิดหลักการเรื่องครูผู้นำจิตวิญญาณ 
    2.3 รูปแบบ และจำนวนขั้นตอนพิธีกรรม นอกเหนือจากท่าทางในการประกอบพิธีกรรม 
และเครื่องแต่งกายในพิธีกรรมเซมาที่สามารถสังเกตได้ว่ามีแนวคิดทางปรัชญาซูฟีย์เป็นกรอบกำหนดอย่างชัดเจน 
ยังมีแนวคิดของการสร้างสรรค์ขั้นตอนพิธีกรรมที่น่าศึกษาวิเคราะห์ดังนี้  
     - จำนวนขั้นตอนพิธีกรรม: เซมาประกอบไปด้วย 7 ขั้นตอน ได้แก่ 1) นะต์ เชริฟ: การ
ขับลำนำสรรเสริญศาสดา 2) คูดุม ดาร์บึ: การตีกลองให้สัญญาณ 3) เนย์ ทัคซิม: การบรรเลงขลุ่ยเดี่ยว 4) เดฟริ 
เวเลด: การเดินแถวเวียน 5) มุกาเบเล: การทำสมาธิหมุน 6) คูราน โอคุมัค: การเชิญโองการอัลกุรอาน 7) นิยาซ: 
การขอพร ซึ่งข้ันตอนดังกล่าวนี้เองที่ได้ถูกรังสรรค์ขึ้นจากแนวคิดหลักการเรื่องแหล่งความรู้จากการตีความรหัสนัย
ในการสร้างสรรค์อันยิ่งใหญ่ของพระเจ้า ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

ُُ لُُ مِثْلهَُنَُّ الْْرَْضُِ وَمِنَُ سَمَاوَاتُ  سَبْعَُ خَلقََُ الَّذِي اللَّّ لِتعَْلمَُواُ بَيْنَهُنَُّ الْْمَْرُُ يَتنَزََّ  
َُ أنََُّ قَدِيرُ  شَيْءُ  كُل ُِ عَلىَ اللَّّ  

“อัลเลาะห์ผู้ทรงสร้างชั้นฟ้าทั้งเจ็ด และทรงสร้างแผ่นดินก็เยี่ยงนั้น พระบัญชาจะลงมาท่ามกลางมันทั้งหลาย เพ่ือ
พวกเจ้าจักได้รู้ว่าแท้จริงอัลเลาะห์นั้นเป็นผู้ทรงอานุภาพเหนือทุกสิ่งอย่าง” 

 
     - เดฟริ เวเลด: การเดินเวียนแถวนักพรตเป็นวงกลมเเป็นเกียรติแด่สุลตาน เวเลด 
บุตรชายของเมฟลานา รูมีย์ ในฐานะผู้ก่อตั้งสำนักเมฟเลวี การเดินเวียนวงกลมนี้จะมีอาจารย์หัวหน้าสำนัก (เชค) 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
292 

 

เดินนำก่อนเสมอซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดหลักการเรื่องครูผู้นำจิตวิญญาณ ซึ่งต้องนำทางศิษย์จนกระทั่งได้รู้จักกับ
พระผู้เป็นเจ้าอย่างแท้จริง การเดินเวียนวงกลมนี้ยังเสมือนเป็นการทำการเคารพกันของคู่ตรงกันข้ามระหว่างโลก
ทางกายภาพ และโลกแห่งจิตวิญญาณ รังสรรค์ขึ้นจากแนวคิดหลักการเรื่องแหล่งความรู้ การตีความ รหัสนัย ดัง
โองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

تعَْقِلوُنَُ أفََلََُ وَالنَّهَارُِ اللَّيْلُِ اخْتِلََفُُ وَلَهُُ وَيمُِيتُُ يحُْييِ الَّذِي وَهُوَُ  
“และพระองค์เป็นผู้ทรงให้เป็น และทรงให้ตาย และทรงสิทธิในการสับเปลี่ยนหมุนเวียนกลางคืนกลางวัน  

พวกเจ้ามิได้ใช้สติปัญญาพิจารณาดอกหรือ”  
 

    - มูกาเบเล: การทำสมาธิหมุนเป็นเอกลักษณ์สำคัญที่ทำให้พิธีนี ้เป็นที่รู ้จักไปทั่วโลก 
เนื่องจากความสวยงาม นักพรตที่กำลังหมุนเปรียบได้กับดวงดาวที่อยู่ทั่วท้องฟ้าเป็นที่ตรึงตาแก่ผู้พบเห็น ความ
ศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรมนี้ยังเปรียบได้กับแสงสว่างของดวงดาวที่ช่วยขับไล่ปีศาจร้ายเสมือนกำจัดความชั่วออกไปจาก
จิตใจ ซึ่งขั้นตอนดังกล่าวนี้เองที่ได้ถูกรังสรรค์ขึ้นจากแนวคิดหลักการเรื่องแหล่งความรู้ การตีความรหัสนัย และ
หลักการเรื่องการระลึกถึงพระเจ้า ดังโองการอัลกุรอานทีว่่า 
 

نْيَا السَّمَاء زَيَّنَّا وَلَقَدُْ ا وَجَعَلْنَاهَا بمَِصَابِيحَُ الد    ل ِلشَّيَاطِينُِ رُجُوم 
السَّعِيرُِ عَذَابَُ لهَُمُْ وَأعَْتدَْنَا  

“และโดยแน่นอนเราได้ประดับท้องฟ้าของโลกนี้ด้วยดวงดาวเป็นแสงประทีป และเราได้ทำให้มันเป็นอาวุธไล่
ชัยฏอน (มารร้าย) และเราได้เตรียมการลงโทษด้วยไฟอันร้อนแรงสำหรับพวกมัน”  

 
    อนึ่ง ในพิธีกรรมเซมาจะมีโองการอัลกุรอานวรรคพิเศษที่ต้องอัญเชิญประกอบพิธีทุกครั้ง 
ซึ่งเป็นที่สังเกตว่าลักษณะท่าทางขณะทำสมาธิโดยการหมุนตัว เปรียบเสมือนว่าพระเจ้าทรงอยู่รอบเราทุกทิศทุก
ทางท่ีหันหน้าไปจะได้พบกับพระองค์เสมอ ดังโองการที่ว่า  
 

ُِ ُِ وَجْهُُ فَثمََُّ توَُل وا فَأيَْنَمَا وَالْمَغْرِبُُ الْمَشْرِقُُ وَلِِلَّ َُ إِنَُّ اللَّّ عَلِيمُ  وَاسِعُ  اللَّّ  
“และทิศตะวันออก และทิศตะวันตก เป็นสิทธิของอัลเลาะห์ ดังนั้น พวกเจ้าจะผินหน้าไปทางไหน  

นั่นแหละ คือ พระพักตร์ของอัลเลาะห์ แท้จริงอัลเลาะห์ คือ ผู้ทรงกว้างขวาง ผู้ทรงรอบรู้”  
 

อภิปรายผล 
  อ้างอิงจาก จักรพงษ์ กลิ่นแก้ว กล่าวไว้ว่า “ดนตรีและการแสดงได้รับการยอมรับจากสังคมมุสลิมที่
แตกต่างกันออกไปตามสำนักคิดของแต่ละชุมชน มีบางปรากฏการณ์ที่ดนตรีและการแสดงอาจไม่เป็นที่ยอมรับ มี
ผลมาจากภูมิหลังด้านแนวคิดตามหลักศาสนาอิสลามที่ถูกวางรากฐานไว้แตกต่างกัน” (จักรพงษ์ กลิ่นแก้ว, 2563) 
ซ่ึงจากผลการวิจัยสาเหตุสำคัญที่ทำให้แนวคิดหลัก 5 ประการ ของปรัชญาซูฟีย์ ถูกนำมาใช้เป็นกรอบการรังสรรค์
ลักษณะทางดนตรี และรูปแบบทางนาฏกรรมประกอบพิธีกรรมเซมาของศาสนาอิสลามนิกายซูฟีย์ สำนัก เมฟเลวี 
สาธารณรัฐตุรกี นอกเหนือจากเป็นหลักการสำคัญร่วมกันของนิกายซูฟีย์ทุกสำนักคิดแล้ว ยังสามารถเห็นได้ชัดเจน
ว่าเป็นการต่อรองกันระหว่างอำนาจของบทบัญญัติทางศาสนากับผู้นับถือศาสนา เป็นทั้งการประนีประนอม และ
การปะทะกันทางวัฒนธรรมระหว่างกฎเกณฑ์ของอิสลามกับการตีความของมุสลิม โดยการทำให้ศาสนพิธีที่ไม่ได้ถูก
บัญญัติไว้ตามจารีตเดิมให้ “กลายเป็นอิสลาม (Islamization)” หรือมีหลักการทางศาสนามาอธิบายรองรับเพ่ือ
ดำรงเอกลักษณ์สำคัญของความเป็นอิสลาม จนได้รับการยอมรับจากประชาคมเป็นวงกว้าง และกลายเป็นส่วนหนึ่ง



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
293 

  

 

ของศาสนาไปในที่สุด สอดคล้องกับที่ เสาวนีย์ จิตต์หมวด กล่าวไว้ว่า “มุสลิมไม่ว่าจะมาจากภูมิภาคส่วนใดของ
โลกล้วนยึดถือในหลักการเดียวกันนี้ทั ้งสิ ้นด้วยความเคร่งครัดของศาสนบัญญัติของศาสนาอิสลาม ส่งผลให้
วัฒนธรรมอิสลามเมื่อผสมผสานกับวัฒนธรรมพื้นเมืองแล้ว ยังคงปรากฏเอกลักษณ์เด่นชัดของวัฒนธรรมอิสลาม” 
(เสาวนีย์ จิตต์หมวด, 2535) ซึ่งสามารถอภิปรายในรายละเอียดได้ดังต่อไปนี้ 1) หลักการเรื่องพระเจ้า - การกระทำ
การใดในศาสนาอิสลาม หากปราศจากการเคารพสักการะต่อพระเจ้าย่อมได้รับการต่อต้านจากมุสลิมทุกกลุ่มอย่าง
รุนแรง ดังนั้น การรังสรรค์พิธีกรรมใดๆ ขึ้นมาหากเป็นไปเพื่อจุดประสงค์ในการเคารพภักดี (อิบาดะห์) ต่อพระอัล
เลาะห์ (ซ.บ.) มักได้รับการยอมรับจากมุสลิมส่วนใหญ่ 2) หลักการเรื่องแหล่งความรู้ - แหล่งความรู้ที่สำคัญที่สุดของ
มุสลิม คือ คัมภีร์อัลกุรอาน ถือเป็นดำรัสของพระเจ้าที่เต็มไปด้วยข้อความรหัสนัยต้องอาศัยการตีความ จึงเป็นการเปิด
ช่องให้เกิดความแตกต่างหลากหลายทัศนะที่ไม่สามารถชี้ขาดเรื่องความถูกผิดในแต่ละสำนักคิดได้ 3) หลักการเรื่องผู้นำ
จติวิญญาณ – เป็นการเสริมสร้างความเข้มแข็งให้กับประดิษฐกรรมใหม่ทางวัฒนธรรม เพ่ือให้แน่ใจว่าพิธีกรรมดังกล่าว
จะคงอยู่อย่างยั่งยืน ไร้ข้อสงสัย ผ่านการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นโดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง 4) หลักการเรื่องการระลึกถึงพระ
เจ้า - เนื่องจากแนวคิดซูฟีย์มุ่งเน้นการทำจิตให้บริสุทธิ์ การรำลึกถึงพระเจ้าจึงถูกหยิบยกขึ้นมาเป็นกลายเป็นหนึ่งในเสา
หลักศรัทธานอกเหนือจากศาสนกิจของอิสลามตามบทบัญญัติ ซึ่งอนุมานได้ว่าสามารถทำให้พิธีกรรมเซมามีสถานะสูง
เทียบเท่ากับการละหมาด 5) หลักการเรื่องถือสันโดษ – ในอิสลามไม่มีระบบนักบวช แนวคิดการปลีกตนทำให้เกิดการ
รวมกลุ่มกันของมุสลิมที่ปรารถนาบำเพ็ญพรตกระทั่งก่อตั้งเป็นสำนักกึ่งนักบวชที่มีอัตลักษณ์เป็นที่ยกย่องนับถือทั่วไป 
ส่งผลให้สถานะของดนตรี และนาฏกรรมประกอบพิธีกรรมเซมาถูกยกย่องให้เป็นของศักดิ์สิทธิ์อีกด้วย  
 
องค์ความรู้ใหม่ 
  ผู้วิจัยได้ศึกษาอิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ในการรังสรรค์ลักษณะทางดนตรี และรูปแบบนาฏกรรมประกอบ
พิธีกรรมเซมา พบว่าในทุกองค์ประกอบทางดนตรี และนาฏกรรมที่ปรากฏ มีความสัมพันธ์กับการตีความหมายทาง
บัญญัติศาสนาอิสลามจนกลายเป็นเนื้อเดียวกัน จึงได้จัดทำเป็นแผนผังสรุปให้เห็นภาพรวมได้สะดวกยิ ่งขึ้น 
สามารถใช้เป็นแนวในการศึกษาของผู้สนใจต่อไป 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
ภาพที่ 3 แผนผังอิทธิพลหลักการซูฟีย์ในรูปแบบทางดนตรี และนาฏกรรมประกอบพิธีเซมา 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.8 No.4 (April 2024) 
294 

 

สรุปและข้อเสนอแนะ 
   ผลการวิจัยสรุปได้ว่า อิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ในการรังสรรค์ลักษณะทางดนตรี และนาฏกรรมประกอบ พิธีเซ
มา สำนักเมฟเลวี สาธารณรัฐตุรกี มาจากหลักการสำคัญ 5 ประการ ได้แก่ 1) หลักการเรื ่องพระเจ้า เชื่อว่า
พระองค์มีหนึ่งเดียว ทุกสรรพสิ่งล้วนมีที่มา และกลับคืนสู่พระเจ้า จึงเน้นชำระจิตใจให้บริสุทธิ์เพ่ือกลับไปรวมเป็น
หนึ่งเดียวกับพระเจ้า และระลึกถึงความตายอยู่เสมอ 2) หลักการเรื่องแหล่งความรู้ เชื่อว่าทุกองค์ความรู้ล้วนมา
จากพระเจ้า ทั้งความรู้ทั่วไปที่ศึกษาเปิดเผย และความรู้เร้นลับที่ต้องอาศัยการรับรู้จากภายใน 3) หลักการเรื่อง
ผู้นำจิตวิญญาณ เชื่อว่าการเข้าถึงพระเจ้าได้จำเป็นต้องอาศัยสื่อกลาง และทางนำที่ถูกต้องจากครู 4) หลักการเรื่อง
การระลึกถึงพระเจ้า เชื่อว่าการกล่าวคำรำลึกถึงพระเจ้าอยู่เสมอเป็นการนำตัวเองออกจากความคิดใฝ่ต่ำ และ
ได้ผลบุญเทียบได้กับจากการปฏิบัติศาสนกิจตามบัญญัติ และ 5) หลักการเรื่องถือสันโดษ เชื่อว่าประพฤติตัวเยี่ยง
นักพรต หลีกหนีจากความวุ่นวาย และสมถะ จะทำให้ใกล้ชิดพระเจ้ามากยิ่งขึ้น โดยหลักการทั้งหมดดังกล่าวส่งผล
ต่อกรอบแนวคิดการรังสรรค์พิธีกรรมใน 2 องค์ประกอบหลัก คือ 1) ดนตรี ได้แก่ คำร้องบทสวด ทำนองดนตรี 
โครงสร้างการประพันธ์ดนตรี และเครื่องดนตรี 2) นาฏกรรม ได้แก่ ท่าทางประกอบพิธีกรรม เครื่องแต่งกายจาก
การตีความเรื่องความตาย รูปแบบ และจำนวนขั้นตอนพิธีกรรม ซึ่งเกือบทั้งหมดล้วนเกิดจากการตีความหมายที่
เป็นนามธรรมเรียงลำดับความสำคัญจากโองการอัลกุรอานซึ่งมาจากพระเจ้า อัลฮะดิษซึ่งมาจากพระศาสดา คำ
สอนของสำนักซึ่งมาจากครูผู้นำจิตวิญญาณ การตีความจากบรรดาปวงปราชญ์มุสลิม และความรู้ส่วนตนจากการ
ดลใจของพระเจ้า ให้กลายเป็นพิธีกรรมเซมาที่เป็นรูปธรรมตามที่ปรากฏในปัจจุบัน ข้อเสนอแนะ สามารถนำ
แนวคิดนี้ไปประยุกต์ใช้ศึกษาอิทธิพลปรัชญาของสำนักคิดใดๆ ในอิสลามท่ีมีผลกระทบต่อการสร้างสรรค์วัฒนธรรม
ทางดนตรีของชาวไทยมุสลิม เช่น การศึกษาอิทธิพลปรัชญาซูฟีย์ในการแสดงอุเละห์นบี การศึกษาอิทธิพลปรชัญา
ซูฟีย์ในการแสดงลิเกฮูลู การศึกษาแนวคิดทางศาสนาอิสลามในการสร้างสรรค์ผลงานเพลงอนาซีด เป็นต้น ซึ่งเป็น
การสร้างองค์ความรู้ใหม่เพ่ืออธิบายปรากฏการณ์ดนตรีมุสลิมไทยให้ชัดเจนยิ่งขึ้น ซึ่งอาจช่วยลดผลกระทบของการ
ปะทะกันระหว่างแนวคิดอิสลามแบบอนุรักษ์นิยมที่ยึดมั่นในบทบัญญัติ กับแนวคิดอิสลามอื่น ๆ ที่แสวงหาทุก
วิถีทางในการเข้าถึงพระเจ้า เนื่องจากในท้ายที่สุดแล้วอาจพบว่าทุกวัฒนธรรมที่มุสลิมสรรค์สร้างขึ้นมาใหม่ก็เป็นไป
เพื่อถวายเกียรติสูงสุดแด่พระผู้เป็นเจ้าเพียงองค์เดียวเท่านั้น  และสำหรับผู้สนใจงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับศาสนา
อิสลามควรให้ความสำคัญเกี่ยวกับความรู้พื ้นฐานของศาสนา ความแตกต่างทางด้านนิกาย ความแตกต่างทาง
วัฒนธรรมของชาวมุสลิมแยกตามกลุ่มชาติพันธุ์  รวมถึงศัพท์เฉพาะทางศาสนาที่นิยมใช้ทับศัพท์ในชีวิตประจำวัน 
ซึ่งจะช่วยให้เกิดความเข้าใจที่ชัดเจนถ่องแท้ และสามารถนำไปต่อยอดเพ่ือการศึกษาวิจัยในหัวข้อที่สนใจต่อไปได้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
จรัล มะลูลีม. (2562). แนวทางนิยมความลี ้ลับแบบซูฟี(ตอนจบ). เรียกใช้เมื ่อ 27 กุมภาพันธ์ 2562 จาก 

https://www.matichonweekly.com/column/article_174018 
จักรพงษ์ กลิ่นแก้ว. (2563). อุเละห์นบี : ดนตรีสรรเสริญศาสดามูฮัมหมัดของมุสลิมนิกายซูฟีย์ในภาคกลางของ

ประเทศไทย. วารสารศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 7(2), 1-28. 
จุฬิศพงศ์ จุฬารัตน์. (2555). วันนี้ลองทำกิจกรรมที่ประยุกต์มา “เต้นรำภาวนา”. เรียกใช้เมื่อ 13 ตุลาคม 2555 

จาก https://www.facebook.com/308057462615047 
ซอและห์ ม ีส ุวรรณ. (2558). ปร ัชญาซูฟ ีย ์ .  เร ียกใช ้เม ื ่อ 27 กุมภาพันธ ์ 2562 จาก https://www. 

islammore.com/view/1224 
ณรงค์ชัย ปิฏกรัชต์. (2558). ทฤษฎี 5 เกลียวรู้ : แนวการวิจัยภาคสนาม. เรียกใช้เมื่อ 27 กุมภาพันธ์ 2562 จาก 

https://www.smusichome.com/index.php?lay=show&ac=article&Id=538675605&Ntype=4 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2567) 
295 

  

 

ภูมิช อิสรานนท์. (2551). รูมี ทางสู่กวีนิพนธ์ ความรักและการรู้แจ้ง. สานแสงอรุณ, 12(4), 110-126. 
เสาวนีย์ จิตต์หมวด. (2535). วัฒนธรรมอิสลาม. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: ทางนำ. 
Gamard, I.  (2000) .  The Music of the Whirling Prayer Ceremony.  Rumi 2000 :  Whirling with the 

Cosmos. San Bernardino: California State University . 
Kaim, A. A. (2012). Sema ceremony – between Ritual and Performance. Acta Asiatica Varsoviensia, 

25(1), 147-156. 
Özdemir, Y. (2018). Galata Mawlawi Lodge Museum. Istanbul: ACAR MATBAA. 
 


