
วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 6 (มิถุนายน 2568) 
209 

  

 

บทความวิจยั 

 

แนวทางการอนุรักษ์และฟื้นฟูการแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง* 
GUIDELINES FOR THE CONSERVATION AND RESTORATION OF SOUTHERN FOLK 

PERFORMANCES: TIM MAO DANCE, TRANG PROVINCE 
 

เสาวณีย์ บางโรย 

Saowanee Bangroy 

คณะพาณิชยศาสตร์และการจัดการ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตตรัง ตรัง ประเทศไทย 
Faculty of Commerce and Management, Prince of Songkla University, Trang Campus, Trang, Thailand 

Corresponding author E-mail: Saowanee.b@psu.ac.th 

 

บทคัดย่อ  

  บทความวิจัยเรื ่อง แนวทางการอนุรักษ์และฟื้นฟูการแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง  
มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษากระบวนการท่ารำและแนวทางการอนุรักษ์ฟื้นฟู ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง ผู้วิจัยใช้ระเบียบ
วิจัยเชิงคุณภาพ โดยการเก็บข้อมูลภาคสนาม จากการสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม  
จากผู้ให้ข้อมูลสำคัญโดยการคัดเลือกแบบเจาะจง จำนวน 14 คน ผลการวิจัยพบว่า ระบำทิ่มเม่า เป็นการแสดง 
ชุดแรกก่อนนำเข้าสู่การดำเนินเรื่องของลิเกป่า บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ได้แรงบันดาลใจจาก อาชีพหลัก
ของชาวบ้านในสมัยโบราณ คือ การทำนาข้าว ทั้งนาข้าวเจ้าและข้าวเหนียว ชาวคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน 
อำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง จึงได้นำท่าทางในการตำเข้าหรือทิ่มเม่าในภาษาท้องถิ่น ตั้งแต่กรรมวิธีการนำลง  
สู่ครก การตำ และการนำออกใส่ภาชนะ มาใช้เป็นลีลาท่ารำในการแสดง ประกอบกับเพลงที่บรรเลงจากดนตรี
พื้นบ้านภาคใต้ คือ ทับ โหม่ง ฉิ่ง ปี่ และกรับ ในทำนองสนุกสนาน แต่ปัจจุบัน การแสดงชุดดังกล่าวกำลังจะ 
สูญหายไปเนื่องจากขาดผู้สืบทอด และขาดการส่งเสริมสนับสนุนจากภาครัฐ ภาคเอกชน ทำให้ชาวคณะลิเกป่าบ้าน
คลองปะเหลียน อำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง มีพ้ืนที่ในการแสดงน้อย ผู้วิจัยจึงได้ทำการศึกษากระบวนการท่ารำ
โดยละเอียดและจัดทำเป็นตำราท่ารำไว้ให้แก่บุคคลที่สนใจ พร้อมทั้ งฟื้นฟูการแสดงดังกล่าวขึ้นใหม่โดยการ 
จัดหาพื้นที่ในการแสดง โดยการประสานงานกับหน่วยงานภาครัฐและภาคเอกชนในจังหวัดตรัง เพื่อเปิดโอกาสให้  
ชาวคณะได้เผยแพร่วัฒนธรรมที่งดงามให้คงอยู่สืบไปในภายภาคหน้า 
คำสำคัญ: กระบวนการ, แนวทาง, การอนุรักษ์ฟ้ืนฟ,ู การแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้, ระบำท่ิมเม่า 
 

Abstract  
  This research paper article on the conservation and restoration of the southern folk 
performance, Tim Mao Dance, Trang Province, aims to study the dance movements and conservation 

 
* Received 4 June 2025; Revised 23 June 2025; Accepted 25 June 2025 

mailto:Saowanee.b@psu.ac.th


Journal of Social Science and Cultural  Vol.9 No.6 (June 2025) 
210 

 

and restoration of Tim Mao Dance, Trang Province. The researcher used a qualitative research method 
by collecting field data from in-depth interviews and participatory observation from 14 key informants 
by purposive selection. The research results found that Tim Mao Dance is the first performance before 
entering the story of Likay Pa, Ban Khlong Palian, Trang Province. It was inspired by the main 
occupation of the villagers in the past, which was rice farming, both glutinous rice and rice fields. The 
Likay Pa troupe of Ban Khlong Palian, Yan Ta Khao District, Trang Province, therefore adopted the 
local style of pounding rice or Tim Mao, from the process of putting it in the mortar, pounding it, and 
putting it in a container, as dance movements in the performance, along with songs played from 
southern folk music, namely Thap, Moeng, Ching, Pi, and Krap, in a cheerful melody. However, at 
present, this performance is about to disappear due to the lack of successors and lack of support 
from the government and private sectors, causing the Likay Pa troupe of Ban Khlong Palian. Yan Ta 
Khao District, Trang Province has a small space for performances. Therefore, researchers have studied 
the dance postures in detail and compiled a dance posture manual for those who are interested. 
They have also revived the performance by providing a space for performances, coordinating with 
government and private agencies in Trang Province to provide opportunities for the troupe to 
disseminate the beautiful culture so that it will continue into the future. 
Keywords: Guideline, Approach, Conservation and Restoration, Southern Folk Performances, Tim Mao 
Dance 
 

บทนำ 

  การแสดงพื้นบ้านภาคใต้ได้แรงบันดาลใจในการสร้างสรรค์การแสดงจาก วิถีชีวิต วัฒนธรรม ความเชื่อ 
ตลอดไปถึงพิธีกรรมต่าง ๆ การแสดงในแต่ละพ้ืนที่หรือแต่ละจังหวัดอาจแตกต่างกันบ้าง ตามอาชีพหลักและสภาพ
ภูมิศาสตร์ของแต่ละชมุชน เช่น จังหวัดภูเก็ตอยู่ติดกับท้องทะเลฝั่งอันดามัน มีพิธีกรรมความเชื่อการลอยเรือ
สะเดาะเคราะห์ และมีการร่ายรำประกอบพิธีกรรมจนเกิดเป็นการแสดง เป็นต้น (เรณู โกศินานนท์, 2537) ความ
หลากหลายของรูปแบบการแสดงจึงขึ้นอยู่กับบริบทสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและบริบททางสังคม เช่นเดียวกับ 
ทฤษฎีนิเวศวิทยาวัฒนธรรม ที่มีการศึกษาเกี่ยวกับการปรับตัวของมนุษย์ตามสภาพแวดล้อม และสังคมที่หลากหลาย 
(นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2558) นอกจากนี้ยังมีอิทธิพลการแพร่กระจายทางด้านวัฒนธรรมที่ได้ถูกนำมาดัดแปลงสร้างสรรค์
จนเกิดเป็นการแสดงเช่น ลิเกป่า ที่ได้รับอิทธิพลมาจากชาวมุสลิมหรือแขกเทศท่ีเดินทางมาจากประเทศอินเดียเพ่ือ
ขายเสื้อผ้า ณ ท่าเรือกันตัง จังหวัดตรัง ได้นำเอาการแสดงเฉพาะถิ่นของพวกเขา มาฝึกซ้อมให้กับชาวบ้านใน
จังหวัดตรัง จนเกิดเป็นการแสดง ลิเกป่า มาจนถึงปัจจุบัน  
  การแสดงลิเกป่า พบเห็นได้ในจังหวัดนครศรีธรรมราช จังหวัดพัทลุง และจังหวัดตรัง เป็นการแสดงที่ 
กล่าวถึงเรื่องราวการเดินทางของแขกเทศและภรรยา นักแสดงหลัก คือ แขกแดงเป็นพระเอก ยายีเป็นนางเอก และมี
เสนาเป็นตัวตลก (สมโภชน์ เกตุแก้ว, 2566) ทั้งสามจังหวัดในปัจจุบันมีการเสริมเติมแต่งรูปแบบการแสดงให้มี
ความหลากหลายน่าสนใจมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะ ลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ที่ปัจจุบันในพื้นที่



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 6 (มิถุนายน 2568) 
211 

  

 

ดังกล่าวเหลืออยู่เพียงคณะเดียวนั้น ได้มีการออกแบบสร้างสรรค์การแสดงเพ่ิมขึ้นใหม่ชื่อว่า ระบำตำข้าว หรือทิ่มเม่า
ในภาษาท้องถิ่นข้ึนเพื่อเบิกโรงก่อนนำเข้าสู่เรื่องราวทั้งหมดของการแสดง  

  ระบำตำข้าวหรือทิ่มเม่าในภาษาท้องถิ่นของคนใต้นั้น ได้ถูกสร้างสรรค์ขึ้นโดยชาวคณะลิเกเป่าบ้านคลอง
ปะเหลียน จังหวัดตรัง ที่ได้แรงบันดาลใจจากอาชีพของคนในชุมชน ได้แก่การปลูกข้าว ทั้งข้าวเจ้าและข้าวเหนยีว 
เมื่อถึงฤดูต้นข้าวแตกเม็ดอ่อนหรือต้นข้าวตั้งท้อง ก็จะนำมาตำจนแบนและนิ่ม กลายเป็นแผ่นบางสีเขียวหรือ
น้ำตาลอ่อน มีกลิ่นหอมเฉพาะตัว รสชาติหวานนุ่ม ชาวคณะลิเกป่า บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง จึงได้นำท่าทาง
ในการตำข้าวหรือทิ่มเม่าของสตรีในชุมชน มาใช้เป็นลีลาท่ารำในการแสดงดังกล่าว ร่วมกับทำนองเพลงเฉพาะของ
ทางคณะที่ใช้ชื่อเรียกว่า บุรุงก่าก๊า ที่มีทำนองสนุกสนาน เร้าใจ โดยเริ่มจากการฝึกหัดพ่ีน้องลูกหลานของชาวคณะ 
จำนวน 8 คน มาร่วมกันสาธิตท่าและนำมาร่ายรำจนเกิดเป็นชุดการแสดง เบิกโรง เพื่อสร้างความสนใจ ใช้เรียก
ผู้ชมหน้าเวทีให้มาร่วมนั่งชมการแสดง ก่อนนำเข้าสู่การดำเนินเรื่องของแขกเทศและยายีในแบบฉบับเต็ม การแสดง
ระบำทิ่มเม่า จึงถือเป็นอัตลักษณ์เฉพาะของลิเกป่าคณะบ้านของปะเหลียน จังหวัดตรัง ที่ไม่ซ้ำใคร แต่ในปัจจุบัน 
ขาดผู้ศึกษาสืบทอดการแสดงดังกล่าว และขาดพื้นที่ ขาดโอกาสในการแสดง เนื่องจากไม่ได้รับการสนับสนุนจาก
หน่วยงานภาครัฐและภาคเอกชน (เกียรติก้อง แก้วละเอียด, 2566) ผู้วิจัยเป็นบุคลากรในสถานศึกษา ของจังหวัด
ตรัง จึงได้มีแนวความคิดในการ ศึกษา อนุรักษ์และฟ้ืนฟูการแสดงระบำทิ่มเม่าขึ้น ภายใต้โครงการ ม.อ. เพ่ือชุมชน
เข้มแข็ง ในพ้ืนที่อำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง ภายใต้ชื่อโครงการ “ย่านตาขาวโมเดล” โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือการ
พัฒนาด้านเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนอย่างยั่งยืน เริ่มตั้งแต่ปี 2559 เป็นต้นมา  
  ผู้วิจัยได้เล็งเห็นถึงศักยภาพของทุนด้านศิลปวัฒนธรรมของอำเภอ ย่านตาขาว จังหวัดตรัง โดยเฉพาะ 
ระบำทิ่มเม่า ของคณะลิเกป่า บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ที่มีเพียงหนึ่งเดียวในภาคใต้ จึงได้ทำการศึกษา
กระบวนท่ารำ และ รายละเอียดอื่น ๆ ของการแสดงมาจัดทำเป็นตำราท่ารำ ไว้ให้แก่นักศึกษาและบุคคลที่สนใจ 
ตลอดถึงการจัดหาพื้นที่ในการแสดง ในงานสำคัญต่าง ๆ ทั้งภายในและภายนอกจังหวัดตรังเพื่อส่งเสริมและ
เผยแพร่การแสดงดังกล่าวแก่สาธารณชน ทั้งยังช่วยสืบสานให้การแสดงดังกล่าวได้คงอยู่สืบไปในอนาคต  

  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

  1. เพ่ือศึกษากระบวนการท่ารำ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง 
  2. เพ่ือศึกษาแนวทางการอนุรักษ์และฟ้ืนฟู ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 งานวิจัยเรื่อง แนวทางการอนุรักษ์และฟื้นฟูการแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง เป็นงานวิจัย
เชิงคุณภาพมีรายละเอียดวิธีการวิจัย ดังต่อไปนี้ 
  ประชากรและกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ  
  ผู้วิจัยได้ดำเนินการคัดเลือกกลุ่มเป้าหมายแบบเจาะจงพิจารณาจากผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในการแสดงพ้ืนบ้าน
ภาคใต้ ระบำ ทิ่มเม่า จังหวัดตรัง จึงได้เลือกเป็นกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญในการเก็บรวบรวบข้อมูล ดังต่อไปนี้  
  ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในการแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง จำนวน 5 กลุ่ม 
จำนวน 14 คน ได้แก ่ 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.9 No.6 (June 2025) 
212 

 

   1. ผู้สืบทอดด้านท่ารำการแสดงระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง จำนวน 2 คน 

   2. ผู้สืบทอดด้านดนตรีการแสดงระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง จำนวน 2 คน 

   3. ผู้สืบทอดด้านเครื่องแต่งกายการแสดงระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง จำนวน 2 คน  
   4. บุคลากรทางด้านนาฏศิลป์พื้นบ้านภาคใต้ จำนวน 3 คน 

   5. ผู้มีประสบการณ์ด้านการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง จำนวน 5 คน 
  เครื่องมือวิจัย โดยแบ่งตามวัตถุประสงค์การวิจัยได้ ดังนี้ 
   1. การสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม ในการฝึกหัดการแสดง ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง ผู้วิจัยมีการ
สังเกตการณ์การสาธิตการแสดง ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง จากผู้สืบทอดและได้มีการร่วมฝึกหัดท่ารำในการแสดง 
เพ่ือศึกษาเทคนิคและลีลาในการร่ายรำ  
   2. การสัมภาษณ์เชิงลึก  
   แบบสัมภาษณ์ฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือหาแนวทางการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูการแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้ 
ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง แบ่งออกเป็น 2 ฉบับ ดังนี้  
    ฉบับที่ 1 เพ่ือศึกษาความรู้เกี่ยวกับประวัติความเป็นมา อุปสรรคและปัญหา ด้านการแสดง 
ด้านการสืบทอด และด้านการเผยแพร่ของ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง  
    ฉบับที่ 2 เพ่ือศึกษาเทคนิคและรายละเอียดของท่ารำ ดนตรี และเครื่องแต่งกาย ของระบำ
ทิ่มเม่าจังหวัดตรัง  
  ผู้วิจัยได้มีการนำแบบสัมภาษณ์ไปใช้จริงได้นำไปตรวจสอบความถูกต้องและสมบูรณ์ของคำถามในแบบ
สัมภาษณ์โดยผู้เชียวชาญทางด้านนาฏศิลป์พื้นเมืองภาคใต้ จำนวน 3 ท่าน 

  การรวบรวมข้อมูล การศึกษางานวิจัยในครั้งนี้เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพมีขั้นตอนการรวบรวมข้อมูล
ดังต่อไปนี้  

   1. ข้อมูลด้านเอกสาร ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลพื้นฐานจากเอกสารงานวิจัย หนังสือ บทความและสื่อ
ออนไลน์ต่าง ๆ ที่มีความรู้เกี่ยวกับ แนวทางการอนุรักษ์และฟ้ืนฟู การแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้ เช่น แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยว 
กับการอนุรักษ์และสืบทอดการแสดงพ้ืนบ้าน แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับการพัฒนาและฟ้ืนฟูการแสดงพ้ืนบ้าน เป็นต้น  
   2. ข้อมูลภาคสนาม การศึกษาข้อมูลจากเอกสารโดยละเอียดเพียงพอแล้ว สามารถนำมาสร้าง
เครื่องมือในการวิจัยได้อย่างครบถ้วน 

    2.1 การจัดเตรียมและวางแผนวันเวลาสถานที่ในการดำเนินงานวิจัย 

    2.2 ลงพื้นที่ศึกษาบริบทชุมชนอำเภอย่านตาขาว บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง และ 
บริบททั่วไปของการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง  
    2.3 ลงพื้นที่ศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง โดยใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึกที่
ได้จัดเตรียมไว้เป็นแนวทางในการตั้งประเด็นคำถาม  

    2.4 ลงพื้นที่เรียนรู้ทักษะทางด้านการแสดง ระบำทิ่มเม่าจังหวัดตรัง โดยการฝึกปฏิบัติ
ท่ารำโดยละเอียด  



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 6 (มิถุนายน 2568) 
213 

  

 

    2.5 จดบันทึกข้อมูลจากการลงพื้นที่วิจัยในแต่ละครั้งโดยละเอียด เพื่อสะดวกต่อการ
ตรวจสอบและวิเคราะห์ข้อมูลในลำดับถัดไป 

  การวิเคราะห์ข้อมูล 

1. จำแนกข้อมูลจากการลงพ้ืนที่ภาคสนามตามวัตถุประสงค์ 
  2. ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลที่จดบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร โดยทบทวนจากข้อความเสียงและ
ภาพที่บันทึกไว้ว่าไม่มีข้อผิดพลาดหรือขาดหายไปในส่วนใดส่วนหนึ่ง  

  3. ตรวจสอบความเป็นปัจจุบันของข้อมูล โดยการสัมภาษณ์จากผู้สืบสานที่มีประสบการณ์แสดง ระบำ  
ทิ่มเม่า รุ่นปัจจุบัน เพื่อศึกษาความแตกต่างและพัฒนาการของระบำชุดดังกล่าวจากอดีตสู่ปัจจุบัน นั้นเป็นอย่างไร  
  4. ผู้วิจัยนำมาตรวจสอบข้อมูล Content analysis และการตรวจสอบแบบสามเส้า เพื่อหาความน่าเชื่อถือ
ของข้อมูลจากแหล่งที่มาต่างกันทางด้านเวลา สถานที่ และบุคคล จากนั้นนำข้อมูลที่ได้จากทั้ง 3 ส่วนมาทบทวนเพ่ือ
ตรวจสอบอย่างละเอียดว่าข้อมูลที่ได้มานั้นแตกต่างหรือไปในทิศทางเดียวกันอย่างไรบ้าง 

 

ผลการวิจัย 
  การวิจัยเรื่อง แนวทางการอนุรักษ์และฟื้นฟู การแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง  สรุป
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์การวิจัยได้ ดังนี้ 
  1. กระบวนการท่ารำระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง แรงบันดาลในในการออกแบบท่ารำนั้นได้มาจากกรรมวิธี
การตำข้าวหรือทิ้มเม่าในภาษาท้องถิ่น ในสมัยโบราณผู้คนนิยมนำข้าวที่ยังไม่สุกเต็มที่หรือข้าวระยะน้ำนม นำมา  
คั่วและตำให้แบน รับประทานเป็นของว่าง มีรสสัมผัสที่นุ่มหนึบและมีรสชาติหอมหวาน กลิ่นหอมข้าวใหม่แบบ
เฉพาะตัว “เพราะมีขั้นตอนการทำที่ใช้เวลาในบางครั้งจึงมีการทำท่าทางแบบหยอกล้อสนุกสนาน ล้อเลียนกันไปมา 
จนมีคนพุดขึ้นว่าทำท่าเหมือนรำเชียวนะแค่ท่ิมเม่า” (บุญมี แก้วละเอียด, 2566) จากนั้นก็เลยเกิดเป็นแนวความคิด
ใหม่ในการสร้างสรรค์การแสดง ท่ารำระบำทิ่มเม่า จากเดิมมีเพียงแค่สองท่า คือ การนำข้าวใส่ครกและการตำสองมี 
จนเมื่อเวลาผ่านไป “มีการพัฒนาท่ารำมากขึ้นจากบรรดาลูกหลานรุ่นที่สองที่มาสืบทอดท่ารำและมีการคิดรูปแบบ
แถวที่สลับสับเปลี่ยนไปมาให้ดูน่าสนใจขึ้น” (สิริวรรณ ศรีม่วง, 2566) 
   1.1 ท่ารำระบำท่ิมเม่า 

  ตารางท่ี 1 อธิบายท่ารำระบำทิ่มเม่า 
ลำดับ ท่ารำ อธิบายท่ารำ 

1. ท่าเตรียม 

 
ภาพที่ 1 ท่าเตรียม 

ศีรษะ : เอียงขวา 
มือ : มือขวาจีบข้างสะเอว มือซ้ายตั้งวงเท้าสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าซ้าย 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.9 No.6 (June 2025) 
214 

 

  ตารางท่ี 1 อธิบายท่ารำระบำทิ่มเม่า (ต่อ) 
ลำดับ ท่ารำ อธิบายท่ารำ 

2. ท่าหยิบเมลด็
ข้าว 

 
ภาพที่ 2 ท่าหยิบเมล็ดข้าว 

ศีรษะ : เอียงซ้าย 
มือ : มือขวาจีบคว่ำงอแขนเข้าหาลำตับ ตั้งมือจีบ
ระหว่างสะดือและหน้าอก มือซ้ายเท้าสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าซ้าย 

3. ท่าใส่เมลด็ข้าว
ลงครก 

 
ภาพที่ 3 ท่าใส่เมล็ดข้าวลงครก 

ศีรษะ : เอียงขวา 
มือ : มือขวาตั้งวงแทงลงด้านล่าง ระดับสะเอว งอแขน
เข้าหาลำตัว มือซ้ายเท้าสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าขวา 

4. ท่าตำข้าวหรือ
ทิ่มเม่าสองมือ 

 
ภาพที่ 4 ท่าตำข้าวหรือท่ิมเม่าสองมือ 

ศีรษะ : เอียงขวา 
มือ : มือท้ังสองกำมือเบา กระดกข้อมือขึ้น มือขวายื่น
ไปด้านหน้าระดับหน้าชายพก มือซ้ายระดับสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าซ้าย 

5. ท่าตำข้าวหรือ
ทิ่มเม่ามือเดียว 

 
ภาพที่ 5 ท่าตำข้าวหรือท่ิมเม่ามือเดียว 

ศีรษะ : เอียงขวา 
มือ : มือขวา กระดกข้อมือขึ้น ยื่นไปด้านหน้าระดับ
หน้าอก มือซ้ายกำมือเบาๆ เท้าสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าซ้าย 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 6 (มิถุนายน 2568) 
215 

  

 

  ตารางท่ี 1 อธิบายท่ารำระบำทิ่มเม่า (ต่อ) 
ลำดับ ท่ารำ อธิบายท่ารำ 

6. ท่าช้อนข้าวเม่า
ขึ้นจากครก 

 
ภาพที่ 6 ท่าช้อนข้าวเม่าขึ้นจากครก 

ศีรษะ : เอียงขวา 
มือ : นิ้วมือทั้งสองข้างชิดกัน หงายฝ่ามือขึ้น ปลายมือ
หันไปทางข้างขวาของลำตัว มือขวายื่นไปด้านข้างงอ
แขนเล็กน้อยระดับสะเอว มือซ้ายระดับชายพก 
เท้า : ถอนหลังเท้าซ้าย 

7. ท่านำข้าวเม่าลง
ภาชนะ 

 
ภาพที่ 7 ท่านำข้าวเม่าลงภาชนะ 

ศีรษะ : เอียงซ้าย 
มือ : นิ้วมือทั้งสองข้างชิดกัน หงายฝ่ามือขึ้น ปลายมือ
ทั้งสองหันไปข้างลำตัวซ้าย มือซ้ายยื่นไปดา้นข้างงอ
แขนเล็กน้อยระดับสะเอว มือขวาระดับชายพก 
เท้า : ถอนหลังเท้าขวา 

8. ท่าจับระบำ 

 
ภาพที่ 8 ท่าจับระบำ 

ศีรษะ : เอียงขวา 
มือ : นิ้วมือของทั้งสองข้างชิดติดกนั หงายฝ่ามือขึ้น
ปลายมือทั้งสองหันไปด้านหน้า มอืซ้ายสูงระดับหางคิ้ว 
มือขวาอยู่ระดับสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าขวา 

9. ท่าจับระบำ 

 
ภาพที่ 9 ท่าจับระบำ 

ศีรษะ : เอียงซ้าย 
มือ : นิ้วมือของทั้งสองข้างชิดติดกนั หงายฝ่ามือขึ้น
ปลายมือทั้งสองหันไปด้านหน้า มอืขวาสูงระดับหางคิ้ว 
มือซ้ายอยู่ระดับสะเอว 
เท้า : แตะหน้าเท้าซ้าย 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.9 No.6 (June 2025) 
216 

 

   1.2 เครื่องแต่งกายของ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง 
   สวมเสื้อบานงสีแดงตัดเย็บด้วยผ้าลูกไม้และรองผ้ากาวซับไว้ด้านใน ด้านล่างสวมผ้าปาเต๊ะ
ลวดลายโบราณจับจีบด้านหน้าสองข้างซ้ายขวาเพ่ือความสะดวกในการร่ายรำ “ผ้าถุงสามารถสวมใส่ได้หลากหลาย
ขึ้นอยู่กับความชื่นชอบ บางครั้งก็ใส่เป็นจีบหน้านางตรงกลางข้างหน้า บางครั้งก็จับจีบเป็นหางไหลไว้ทางสะเอว
ด้านซ้าย เพื่อให้เกิดการแตกต่างกันไปในแต่ละงาน” (ธิดา เสวียนชัย, 2566) ส่วนเครื่องประดับศรีษะสวมด้วย
มงกุฎเพชรสีทองติดดอกไม้ทัดไว้ข้างหูซ้ายเพื่อความสวยงาม “เครื่องประดับสามารถดัดแปลงได้ตามโอกาส และ
สถานที่ ในบางครั้งก็มีการคลุมผ้าฮิญาบแบบสาวมุสลิมเพื่อให้สอดคล้องกับยายีที่ได้สามีเป็นชาวมุสลิมนั้นเอง ” 
(เพชรไพลิน หนูนวล, 2566)  
 

 
 

ภาพที่ 10 เครื่องแต่งกายระบำทิ่มเม่า  
 

   1.3 เครื่องดนตรีที่ใช้ในการแสดง 
  การแสดงระบำทิ่มเม่า ของจังหวัดตรัง หรือการแสดงชุดแรกในลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน 
จังหวัดตรัง ใช้เพลงบุรุงก่าก๊า ซึ่งเป็นเฉพาะของทางใต้ที่มีทำนองสนุกสนานครื้นเครง คล้ายดนตรีเพลงรองเง็ง  
โดยมีเครื่องดนตรีประกอบจังหวะ ดังนี้ (เกียรติก้อง แก้วละเอียด, 2566) 
    1.3.1 เครื่องดนตรี 
     เครื่องดนตรีที่ใช้ประกอบการแสดงระบำทิ่มเม่า 
 

 
 

             ภาพที่ 11 กรับ     ภาพที่ 12 โหม่งฉิ่ง         ภาพที่ 13 รำมะนา 



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 6 (มิถุนายน 2568) 
217 

  

 

 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 14 ฉาบ        ภาพที่ 15 ปี่ 
 

  2. แนวทางการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูระบำทิ่มเม่าจังหวัดตรัง 
   2.1 การจัดทำตำราท่ารำ 
   การรวบรวมความรู้เกี่ยวกับ การแสดง ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง ไว้ในเอกสารอย่างเป็นระเบียบ 
สะดวกต่อการนำไปศึกษาเพ่ือปฏิบัติการแสดงได้โดยละเอียด  
   2.2 การถ่ายทอดความรู้ให้แก่เยาวชนรุ่นใหม่ 
   การจัดกิจกรรมอบรมความรู้เกี่ยวกับการแสดงระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง โดยผู้วิจัยและผู้สืบสาน
รุ่นปัจจุบันได้ เห็นพ้องต้องกันในการจัดกิจกรรมดังกล่าวในทุกวันอาทิตย์บริเวณลานหน้าบ้านของชาวคณะซึ่งจะสลับ
เปลี่ยนหมุนเวียนกันไปตามความพร้อมและความเหมาะสมของพ้ืนที่ในการฝึกซ้อมการแสดง  
   2.3 การนำเข้าสู่ระบบการศึกษา 
   ผู้วิจัยได้นำองค์ความรู้เกี่ยวกับระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง เข้าสู่บทเรียนในรายวิชานาฏศิลป์พื้นเมือง
ภาคใต้ โดยได้ทำการเชิญ วิทยากร คือ ผู้มีประสบการณ์การสืบสานการแสดงดังกล่าว เป็นผู้มาถ่ายทอดข้อมูลให้แก่
นักศึกษาในรายวิชาอย่างใกล้ชิด 
   2.4 ส่งเสริมให้มีพ้ืนที่ในการแสดงและเข้าร่วมกิจกรรมของชุมชน 
   ผู้วิจัยได้ดำเนินการประสานงานกับหน่วยงานภาครัฐ ภาคเอกชนที่เกี่ยวข้อง เช่น เทศบาลตำบล
ทุ่งกระบือ และ ชุมชนเมืองเก่าอำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง ที่มักมีการจัดกิจกรรมย้อนวันวานย่านตาขาวใน  
ทุก ๆ ปี ผู้วิจัยได้นำเสนอการแสดงชุด ระบำทิ่มเม่า และการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียนจังหวัดตรัง  
ให้เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของการแสดงบนเวที เพื่อสร้างสีสะนและความบันเทิงให้แก่ผู้ชมทุกท่าน ทั้งยังนำการแสดง
ชุดดังกล่าวมาร่วมกิจกรรมในมหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตตรัง อย่างสม่ำเสมอ  
   2.5 การคิดพัฒนาต่อยอดการแสดงในแต่ละด้านให้ดียิ่งขึ้น  
   การคิดพัฒนาต่อยอดจะช่วยให้การแสดง ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรังได้คงอยู่ต่อไปโดย การคิดและ
พัฒนาต่อยอดนั้นจะต้องอยู่บนพื้นฐานดั้งเดิมที่เคยออกแบบสร้างสรรค์ไว้ ไม่ควรปรับเปลี่ยนใหม่จนไม่เหลือไวซ้ึ่ง
เอกลักษณ์เฉพาะของการแสดง ทั้งยังเป็นการแสดงความเคารพต่อบรรพบุรุษผู้คิดสร้างสรรค์การแสดงชุดดังกล่าว
ไว้ด้วย 
 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.9 No.6 (June 2025) 
218 

 

อภิปรายผล 

  การวิจัยเรื่อง แนวทางการอนุรักษ์และฟื้นฟูการแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง สามารถ
อภิปรายผลร่วมกับ ทฤษฎีนาฏยลักษณ์ และ ทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่ ได้ดังนี ้
  1. กระบวนการท่ารำ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง 
  กระบวนการท่ารำ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง ผลการวิจัยพบว่า มีท่ารำทั้งหมด 9 ท่า แบ่งออกเป็น 3 ช่วง
การแสดง ได้แก่ ช่วงที่ 1 นำข้าวใส่ครก จำนวน 3 ท่า ช่วงที่ 2 ตำข้าวและนำใส่ภาชนะ จำนวน 4 ท่า และช่วงที่ 3 
จับระบำจำนวน 2 ท่า โดยท่ารำส่วนใหญ่ เป็นท่าที่คิดสร้างสรรค์โดยท่าทางในการตำข้าวของชาวบ้านและนำมา
ดัดแปลงให้เข้ากับจังหวะเพลงมากยิ่งขึ้นโดยมีการเพิ่มลีลาและนาฏยศัพท์พื้นฐานทางด้านนาฎศิลป์เช่นการจีบ  
ตั้งวง การใช้จังหวะเท้าแบบรองเง็ง ชาวใต้เพื่อให้เกิดความสวยงามมากยิ่งขึ ้น ทำให้การแสดงมีเอกลักษณ์ที่
แตกต่างไปจากการแสดงพื้นบ้านภาคใต้ชุดอื่น ๆ ซึ่งสอดคล้องกับ ทฤษฎีนาฏยลักษณ์ ของ สุรพล วิรุฬห์รักษ์ ได้
กล่าวว่านาฏยลักษณ์ มีความหมาย คือ ลักษณะของการแสดงนาฏศิลป์สกุลใดสกุลหนึ่ง ที่เป็นเครื่องบ่งชี้รูปแบบ
โครงสร้างและเนื้อหา กระบวนการที่แตกต่างในการแสดงแต่ละชุด  (สุรพล วิรุฬห์รักษ์, 2547) เช่นเดียวกับระบำ
ทิ่มเม่า จังหวัดตรังที่ได้นำเอาท่าทางของชาวบ้านในชุมชน ขณะ ที่ตำข้าวมาสร้างสรรค์จนเกิดเป็นเอกลักษณ์ใน
การแสดง โดยสามารถเปรียบเทียบท่ารำ กับ อิริยาบถทั่วไปได้เช่น ท่าที่ 1 ท่าเตรียม ในท่ารำมีการจีบที่สะเอว
เล็กน้อยทางฝั่งที่เท้าสะเอว เพื่อเพิ่มความสวยงามอ่อนหวานมากยิ่งขึ้น ท่าที่ 2 และ3 ท่าหยิบเมล็ดข้าว ท่ารำถูก
เปลี่ยนจากการกำมือแล้วนำไปใส่ครกแบบง่าย ๆ เป็นการจีบระดับชายพกและวาดมือจีบกลายเป็นตั้งวงไปข้างลำตัว 
ท่าที่ 4 และ 5 ท่าตำข้าว ทั้งแบบสองมือและมือเดียว จากเดิมเป็นท่าท่ีถูกเรียกว่าท่าพักเหนื่อยระหว่างตำนั้น ได้ถูก
นำมาดัดแปลงจนกลายเป็นท่ารำคล้ายรองเง็ง ที่มีการกำมือเบาๆไว้ด้านหน้าและใช้ลีลาจังหวะเท้าเคลื่อนไปตาม
ทำนองเพลง แต่ถูกปรับตำแหน่งของมือจากการกำไว้ด้านหน้ามาไว้ทางข้างสะเอวแทน เป็นต้น  
  2. แนวทางการอนุรักษ์และฟ้ืนฟู การแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง 

  การแสดงระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง นั้นจะประสบความสำเร็จไปไม่ได้หากขาดความพร้อมเพรียงของ
ฟันเฟืองทางด้านองค์ประกอบศิลป์ไม่ว่าจะเป็น ผู้ถ่ายทอดท่ารำ นักดนตรี ตลอดไปถึงผู้อยู่เบื้องหลัง ในการเตรียม
ความพร้อมของการแสดง แต่ละฝ่ายย่อมมีหน้าที่และความสำคัญที่แตกต่างกันออกไป ไม่สามารถขาดสิ่งใดสิ่งหนึ่ง
ไปได้ ซึ ่งสอดคล้องกับ ทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่ ของ สุภางค์ จันทวานิช กล่าวว่า โครงสร้างบางอย่างซ่อนอยู่ใน 
ทุกสังคม และโครงสร้างนี้แสดงให้เห็นถึงหน้าที่ของส่วนต่าง ๆ ที่เป็นระบบเกี่ยวข้องกัน โดยส่วนต่าง ๆ ของสังคม 
จะทำหน้าทีข่องตนและสังคมจะดำเนินไปได้เพราะทำหน้าที่เช่นเดียวกับอวัยวะต่าง ๆ ของร่างกาย ที่จะต้องทำงาน
ประสานกัน  (สุภางค์ จันทวานิช, 2555) เช่นเดียวกับการจะอนุรักษ์และฟ้ืนฟูการแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำท่ิมเม่า 
จังหวัดตรัง ให้คงอยู่ ทุกฝ่ายจะต้องร่วมมือกันช่วยเป็นส่วนหนึ่งในการเผยแพร่ เทคนิคและวิธีการต่าง ๆ ด้านแสดง
ให้แก่บุคคลรุ่นหลัง เพื่อที่จะสืบสานการแสดงดังกล่าวไม่ให้สูญหายไป ส่วนหน่วยงานภาครัฐและภาคเอกชนจะ
ช่วยกัน สนับสนุนในด้านของงบประมาณค่าใช้จ่ายในการซ่อมบำรุงรักษา วัสดุอุปกรณ์ เครื่องดนตรี เครื่องแต่งกาย
ในการแสดง ส่งเสริมให้มีการจัดกิจกรรมทั้งภายในและนอกชุมชน เพื่อเปิดโอกาสให้ได้มีการเผยแพร่ศิลปวัฒนธรรม
แก่สาธารณชนมากขึ้น คอยผลักดันให้การแสดงพื้นบ้าน ชุดดังกล่าวเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในรายวิชาท้องถิ่น  ทั้งใน



วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม  ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 6 (มิถุนายน 2568) 
219 

  

 

โรงเรียนมัธยม และอุดมศึกษา หากทุกฝ่ายร่วมด้วยช่วยกันอย่างเต็มที่ตามบทบาทหน้าที่และความสามารถของตน 
ก็จะช่วยต่อลมหายให้แก่กลุ่มศิลปินต่อไปในอนาคตได้อีกยืนยาว  
 

องค์ความรู้ใหม่ 
  การแสดงพื้นบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า เป็นการแสดงชุดเบิกโรงประจำคณะลิเกป่า บ้านคลองปะเหลียน 
อำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง ก่อนจะนำเข้าสู่การดำเนินเรื่องราวของแขกแดงและยายีที่จะเดินทางไปยังเมือง
กะลัตกะตา ซึ่งการแสดงระบำทิ่มเม่านั้นได้รับแรงบันดาลใจจากท่าทางในกระบวนการตำข้าวของหญิงสาวชาวบ้าน 
ในพื้นที่ แล้วนำมาดัดแปลงเป็นท่าทางในด้านนาฏศิลป์แสดงร่วมดนตรีบรรเลงจากเครื่องดนตรีภาคใต้ทับ กลอง 
โหม่ง ฉิ่ง และรำมะนา ผู้แสดงสวมใส่เสื้อบานง นุ่งผ้าถุงปาเต๊ะ สะท้อนให้เห็นถึงอาชีพและวิถีชีวิตของคนในชุมชน
สมัยก่อนที่มีการนำข้าวเจ้าข้าวเหนียวมาตำจนเกิดเป็นอาหารคาวหวานมากมาย อีกทั้งยังนำเสนอเอกลักษณ์ของ
ภาคใต้ผ่านเครื่องแต่งกายและดนตรีประกอบการแสดงได้อย่างเหมาะสมและงดงาม 
 

สรุปและเสนอแนะ   
  การวิจัยเรื่อง แนวทางการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูการแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้ ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง มีวัตถุประสงค์
เพ่ือศึกษา กระบวนการท่ารำและแนวทางการอนุรักษ์ฟ้ืนฟู ระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง สามารถสรุปผลการวิจัยได้ ดังนี้ 
1) การจัดทำตำราท่ารำ 2) การถ่ายทอดความรู้ให้แก่เยาวชนรุ่นใหม่ 3) การนำเข้าสู่ระบบการศึกษา 4) ส่งเสริมให้มี
พื้นที่ในการแสดงและเข้าร่วมกิจกรรมของชุมชน 5) การคิดพัฒนาต่อยอดการแสดงในแต่ละด้านให้ดียิ่งขึ้น โดยมี
ข้อเสนอแนะในงานวิจัย ดังนี้ 1) ควรมีการพัฒนาท่ารำและการแปรแถวให้หลากหลายมากยิ่งขึ้นเพ่ือเพ่ิมอัตลักษณ์
และความน่าสนใจให้แก่ชุดการแสดง 2) ควรมีการนำอุปกรณ์มาใช้ในการแสดงเช่น สาก หรือภาชนะ ใส่ข้าว มาใช้
ในการแสดงเพื่อสื่อความหมายให้ชัดเจนมากยิ่งขึ้น ช่วยให้ผู้ชมมีความเข้าใจในเนื้อหาหารแสดงที่ต้องการสื่อมากขึ้น 
และ 3) ควรพัฒนาเรื่องเครื่องแต่งกายให้เป็นรูปแบบนาฏศิลป์ประยุกต์ของชุดพ้ืนเมืองภาคใต้ เพ่ือเพ่ิมสุนทรียภาพ
ให้การแสดงดงามมากยิ่งขึ้น 
 

เอกสารอ้างอิง 

เกียรติก้อง แก้วละเอียด. (5 มิ.ย. 2566). เครื่องแต่งกายระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
ธิดา เสวียนชัย. (5 มิ.ย. 2566). เครื่องแต่งกายระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2558). ทฤษฎีนิเวทวิทยาวัฒนธรรม. เรียกใช้เมื่อ 4 มิถุนายน 2568 จาก https://anthropology- 

concepts.sac.or.th/glossary/28 
บุญมี แก้วละเอียด. (4 มิ.ย. 2566). กระบวนการท่ารำ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
เพชรไพลิน หนูนวล. (5 มิ.ย. 2566). เครื่องแต่งกายระบำทิ่มเม่า จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
เรณู โกศินานนท์. (2537). การแสดงพ้ืนบ้านในประเทศไทย . (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนา พานิช. 
สมโภชน์ เกตุแก้ว. (2 มิ.ย. 2566). การแสดงพื้นเมืองภาคใต้. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
สิริวรรณ ศรีม่วง. (4 มิ.ย. 2566). กระบวนการท่ารำ ระบำท่ิมเม่า จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 



Journal of Social Science and Cultural  Vol.9 No.6 (June 2025) 
220 

 

สุภางค์ จันทวานิช. (2555). ทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่. (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพมหานคร: บริษัทวี. พริ้นท์ (1991). 
สุรพล วิรุฬห์รักษ์. (2547). นาฏศิลป์ปริทัศน์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 


