
JSSP: Journal of  Social Science Panyapat, 2024. 6(3): 645-658.  

 JSSP 
PANYAPAT  Journal of  Social Science Panyapat 

  ปัญญาพฒัน ์  https://so06.tci-thaijo.org/index.php/JSSP/index 
 

Academic Article  

 

 

Received: 3 September 2024; © 2024 JSSP: Journal of Social Science Panyapat 

Revised: 20 September 2024; ISSN: 3027-6748 (Online) 
Accepted: 21 September 2024  

The Role of Monks in the Conservation of Local Plants and Religious Rituals 
and Folk Agriculture 
 
Phra Komsan Jalearnwong1* Anek Yai-In1 Daonue Bootsitha1 and Phramaha Phisut Sitthimethi1 
 1 Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
 * Corresponding author. E-mail: sanpkk@hotmail.com   

 
ABSTRACT 

This academic article aims to present the role of Buddhist monks in preserving local seed 
varieties through practices rooted in the daily lives of rural communities. By adhering to long-standing 
traditions, customs, and rituals such as “Boon Koon Lan” (Rice Seed Blessing) and “Boon Bang Fai” 
(Rocket Festival), part of the Isan region’s and Lao descendants' cultural calendar, Buddhist monks act as 
spiritual leaders who play a vital role in promoting and sustaining local agricultural practices. These two 
festivals, observed in the second and sixth months according to the traditional twelve-month calendar 
(Hit Sip Song), serve as a mechanism for protecting and propagating indigenous plant seeds. The monks' 
leadership encourages villagers to value and safeguard these seeds, which are vital for maintaining 
agricultural biodiversity. During the “Boon Koon Lan” ceremony, seeds are brought together for religious 
rituals, where the best seeds are selected and preserved for future planting. As the farming season 
approaches, this tradition fosters a community-wide effort to ensure seed quality and abundance. 
Meanwhile, the “Boon Bang Fai” festival serves as a rain-petitioning ceremony, essential for securing 
water for crops. Held at local temples, this festival is constructed with the craftsmanship of monks and 
novices and is believed to help maintain the natural conditions needed for successful farming. 
Collectively, these traditions allow communities to preserve local seed varieties, ensuring their 
continuity for future generations. 
 
Keywords: Seeds, Local Plants, Monastic Roles, Rituals and Religions, Local Traditions   

https://so06.tci-thaijo.org/index.php/JSSP/index
mailto:sanpkk@hotmail.com


646    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

บทบาทพระสงฆ์กับการรักษาพันธุ์พืชท้องถ่ินและพิธีกรรมศาสนากบัวิถีเกษตรแบบชาวบ้าน 
 
พระคมสัน เจริญวงค์1* เอนก ใยอินทร์1 ดาวเหนือ บุตรสีทา1 และ พระมหาพิสุทธิ์ สิทฺธิเมธี1 
 1 คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั ประเทศไทย 
 * Corresponding author. E-mail: sanpkk@hotmail.com  

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือเสนอบทบาทของพระสงฆ์กับการรักษาเมล็ดพันธุ์พืชพ้ืนบ๎าน โดยการน าเสนอ
เรื่องราวผํานรูปแบบวิถีปฏิบัติและการด าเนินชีวิตประจ าวันของผู๎คนในชุมชนชนบท โดยการปฏิบัติตามประเพณี วัฒนธรรม 
จารีต และขนบธรรมเนียม ที่ถูกถํายทอดสืบตํอกันมา คือ “บุญคูณลาน” และ “บุญบั้งไฟ” ประเพณีบุญเดือนยี่และบุญ
เดือนหก ตามฮีตสิบสองหรือจารีตสิบสองเดือน เป็นงานบุญประเพณีของชาวพุทธภาคอีสานและคนเชื้อสายลาว ที่ชํวยให๎
สามารถเก็บรักษาและขยายเมล็ดพันธุ์พืชภายในท๎องถิ่นไมํให๎สูญหาย โดยอาศัยบทบาทการเป็นผู๎น าระดับชุมชนของ
พระสงฆ์ (เป็นผู๎น าทางจิตวิญญาณและเป็นที่พ่ึงทางใจ) ในการชํวยสํงเสริมและผลักดันจิตส านึกของชาวบ๎านให๎เกิดการรัก
และหวงแหนเมล็ดพันธุ์พืชประจ าถิ่นผํานกิจกรรมงานบุญคูณลาน น าเมล็ดพันธุ์มารวมกันประกอบพิธีกรรมทางศาสนา  
เก็บรักษาเมล็ดพันธุ์ที่สมบูรณ์ไว๎ขยายพันธุ์ เมื่อเริ่มเข๎าสูํฤดูกาลเพาะปลูก งานบุญที่สํงเสริมการเพาะปลูกของชาวบ๎านแบบ
อาศัยธรรมชาติ ดิน ฟูา อากาศ ฝนตกต๎องตามฤดูกาล โดยอาศัยฝีมือชํางของพระสงฆ์และสามเณรจัดสร๎างขึ้น และใช๎พ้ืนที่
วัดจัดกิจกรรมและพิธีกรรม นั่นก็คือ “บุญบั้งไฟ” เป็นงานบุญประเพณีขอฝน เพ่ือให๎มีน้ าท าการเกษตรและท าให๎พ้ืนดินชุํม
ชื้น มีสภาพเหมาะแกํการเพาะปลูก ท าให๎เมล็ดพันธุ์งอกงาม เจริญเติบโตเต็มที่ สามารถรักษาเมล็ดพันธุ์ดั้งเดิมประจ าถิ่นให๎
คงอยูํและเป็นสมบัติให๎ลูกหลานในอนาคตสืบตํอไป 

 
ค าส าคัญ: เมล็ดพันธุ์, พืชประจ าถิ่น, บทบาทของพระสงฆ,์ พิธีกรรมและศาสนา, บุญประเพณีท๎องถิ่น 
 

© 2024 JSSP: Journal of Social Science Panyapat

 

บทน า  
ปัจจุบันนี้พระสงฆ์ได๎มีบทบาทกับการพัฒนาชุมชนท๎องถิ่นอยํางมาก โดยเฉพาะชุมชนตามชนบทตํางจังหวัด 

พระสงฆ์ถือได๎วําเป็นผู๎น าทางจิตวิญญาณ เป็นที่พ่ึงทางจิตใจ เป็นผู๎น าประกอบพิธีกรรมทางศาสนา และเป็นผู๎รักษาดูแลวัด
วาอาราม รวมไปถึงวิหารลานเจดีย์ตําง ๆ ซึ่งเป็นพ้ืนที่สาธารณะสํวนรวมของผู๎คนในชุมชน วัดจึงเป็นพ้ืนที่สํวนกลางของทุก
คนในชุมชน พระสงฆ์เป็นผู๎คอยดูแลรักษาทรัพย์สินที่เป็นสํวนกลาง ขณะเดียวกันพระสงฆ์ก็เป็นเนื้อนาบุญ เป็นที่พ่ึงยึด
เหนี่ยวทางใจของญาติโยม ชาวบ๎านในชุมชนตามชนบทมีความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาอยํางมั่นคง มีการผสมผสาน
การนับถือผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ตามธรรมชาติ ซึ่งเป็นศาสนาดั้งเดิมของคนในภูมิภาคเอเชียอาคเนย์ มีการสืบทอดเป็นวัฒนธรรม 
ขนบธรรมเนียมและประเพณีที่มีความเชื่อมโยงเรื่องผีแทรกอยูํในวิถีการด าเนินชีวิต ใช๎เป็นเครื่องมือส าคัญในการสร๎าง
จิตส านึกทางประวัติศาสตร์และความทรงจ ารํวมกันในสังคม (เชาวน์มนัส ประภักดี, 2558) ความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องผีเป็นเรื่อง
นามธรรม เพราะเกี่ยวกับความรู๎สึก ความศรัทธา ความไว๎วางใจ จึงไมํมีเกณฑ์มาตรการใดที่ตรวจวัดได๎ “ผี” เป็นค าที่ให๎พลัง
ขับเคลื่อนสังคมไทยผํานยุคสมัยตําง ๆ มาอยํางยาวนาน สามารถร๎อยรัดคนไทยให๎เติบโตขึ้นจนเป็นประเทศในปัจจุบัน (เรณู 
เหมือนจันทร์เชย, 2558) นอกจากนั้นยังมีการผสมผสานศาสนาพราหมณ์ผนวกเข๎ามารวมกัน เป็นความเชื่อและความศรัทธา 
ท าให๎มีการผสมผสานระหวําง “ผี+พราหมณ+์พุทธ” กลายเป็นวัฒนธรรมพุทธแบบไทย ๆ ทัศนฐรสชง ศรีกุลกรณ์ และคณะ 
(2560) ได๎อธิบายไว๎วํา ความกลัวตํอสิ่งเหนือธรรมชาติเป็นที่มาของคติการนับถือ “ผี” ตามความเชื่อดั้งเดิมที่พัฒนาจากการ
เรียนรู๎เกี่ยวกับตัวตนและจิตใจ และเชื่อมโยงกับแนวคิดเรื่องผู๎ปกปูองคุ๎มครอง บรรพบุรุษ และการตั้งถิ่นฐานบ๎านเรือน การ
เผยแพรํเข๎ามาของศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์หรือฮินดูพร๎อมกับคติความเชื่อใหมํ สามารถเปลี่ยนแปลงทัศนคติในการ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์ไปสูํระบบระเบียบของความดีงาม การประกอบพิธีกรรมทางศาสนาตามท๎องถิ่นชนบทมีความ

mailto:sanpkk@hotmail.com


Phra Komsan Jalearnwong Anek Yai-In Daonue Bootsitha and Phramaha Phisut Sitthimethi  Journal of Social Science Panyapat Vol.6 No.3 (2024)    647 

สอดคล๎องกับวิถีชีวิตและความเป็นอยูํของชาวบ๎าน รวมไปถึงการประกอบอาชีพและการท างาน เกษตรกรรมเป็นอาชีพที่คน
สํวนใหญํในชนบทของไทยนิยมท ากัน เชํน ท านา ท าสวน ท าไรํ ฯลฯ อาชีพดังกลําวมีความสัมพันธ์เกี่ยวกับความเชื่อ อาทิ 
การบูชาผีน้ าและผีดินเพ่ือระลึกถึงบุญคุณที่ให๎น้ าและดินเพ่ือการเพาะปลูกพืชไว๎ส าหรับเป็นอาหารเพ่ือการด ารงชีวิ ต ผีที่
ส าคัญยุคแรก ๆ คือ ผีน้ าและผีดิน ตํอมาเรียกชื่อด๎วยค ายกยํองวํา “พระแมํคงคา” กับ “แมํพระธรณี” ผู๎คนในสุวรรณภูมิรู๎
วํามีชีวิตอยูํได๎เพราะน้ าและดินเป็นส าคัญ จึงท าพิธีขอขมาที่ได๎ลํวงเกินโดยรู๎เทําไมํถถึงการณ์ เชํน เหยียบย่ า ถํายของเสีย 
หรือท าสิ่งใดที่ไมํเหมาะสม ขณะเดียวกันก็บูชาพระคุณด๎วยการใช๎วัสดุลอยน้ าได๎ พร๎อมใสํเครื่องเซํนไหว๎ให๎ลอยไปกับน้ า 
(กรมสํงเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม, 2557) การบูชาผีข๎าวหรือแมํโพสพเพ่ือระลึกถึงบุญคุณพืชที่ใช๎เลี้ยงชีวิตและ
เผําพันธุ์มาตั้งแตํอดีตจนถึงปัจจุบัน คนไทยและชนชาติ อ่ืนในอุษาคเนย์เชื่อกันวํา ข๎าวมีเทพธิดาประจ าอยูํ เรียกวํา “แมํ
โพสพ” โดยมีความเชื่อวํา หากใครปฏิบัติดีปฏิบัติชอบตํอต๎นข๎าว เม็ดข๎าว ก็จะสํงผลให๎เกิดความม่ังคั่ง สุขสมบูรณ์ ใครปฏิบัติ
ไมํดีตํอข๎าว ทุํงข๎าว เม็ดข๎าว ก็จะอดอยากเกิดวิบัตินานา ต๎นข๎าวเสมอมารดาของชีวิต ดังนั้น ผู๎เฒําผู๎แกํจึงสั่งสอนวําไมํให๎
เหยียบย่ าข๎าว ไมํให๎สาดข๎าวหรือท าข๎าวหก กินข๎าวเสร็จแล๎วก็สอนให๎ไหว๎แมํโพสพขอบคุณ (มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรม
ของชาติ, 2565) นอกจากนั้น วิฑูรย์ คุ๎มหอม (2558) อธิบายไว๎วํา แมํโพสพเป็นเทวดาผู๎หญิงที่ดูแลต๎นข๎าว เป็นที่รับรู๎ของคน
ทั่วไปวํา หมายถึงข๎าว เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่อยูํที่ข๎าวที่เรากิน แตํส าหรับชาวนาแมํโพสพมีบุญคุณตํอการมีชีวิตของตนเป็นอยําง
มาก เพราะเชื่อวําการท านาจะได๎ผลดีจะต๎องมีแรงบันดาลจากแมํโพสพให๎ข๎าวงามได๎ผลผลิตที่ดี ซึ่งจะท าให๎เกิดความมั่นคง
ของครอบครัวและชุมชน 

“ฮีตสิบสอง” จารีตสิบสองเดือนที่ชาวอีสานและชาวลาวยึดถือปฏิบัติเป็นธรรมเนียมประเพณี ถือได๎วําเป็นคัมภีร์
ถํายทอดองค์ความรู๎ด๎านประเพณีและวัฒนธรรมจากรุํนสูํรุํน ยึดถือนับถือและปฏิบัติตามตั้งแตํสมัยโบราณจนมาถึงยุค
ปัจจุบัน มีวัดเป็นศูนย์กลางการรักษาประเพณีและวัฒนธรรมโดยมีพระสงฆ์เป็นผู๎น าการออกแบบกิจกรรม ท าให๎รูปแบบและ
พิธีกรรมจึงเปลี่ยนแปลงไปตามคํานิยมและความเหมาะสมที่เหลําพระสงฆ์และชาวบ๎านลงความเห็นแล๎ววําเป็นสิ่งที่เหมาะสม
และควรด าเนินการได๎ ไมํผิดตํอครรลองและวิธีปฏิบัติแบบดั้งเดิม แม๎นวําวิธีการและรูปแบบจะมีการเปลี่ยนแปลงตา ม
กาลเวลา แตํจุดหมายและอุดมการณ์ที่จะสื่อถึงวิถีความเป็นชุมชนชาวบ๎านและการด าเนินชีวิตของแตํละยุคสมัยนั้นยังคงอยูํ
เหมือนเดิม พิธีกรรมและประเพณีที่เกี่ยวข๎องกับเรื่องข๎าว ถือวําเป็นกิจกรรมที่มีการกลําวถึงในฮีตสิบสองมากที่สุด เพราะ
ข๎าวเป็นผลผลิตหรือสินค๎าที่บํงบอกถึงความมั่งคั่ง บํงบอกถึงความอยูํดีกินดี บํงบอกถึงความส าคัญของข๎าวที่มีมูลคําและเป็น
สิ่งที่หลํอเลี้ยงชีวิต เมื่อกลําวถึงประเพณีที่วําด๎วยเรื่องข๎าว จึงมีหนํวยงานที่เกี่ยวข๎องหลายฝุาย ประกอบไปด๎วย บ๎าน วัด 
โรงเรียน/หนํวยงานราชการ (บวร) รํวมมือกันจัดท ากิจกรรมด๎วยความสามัคคี พระสงฆ์ถือวําเป็นสํวนหนึ่งของบวร เป็น
ฟันเฟืองกลํอมเกลาทางจิตใจและศูนย์รวมใจของชาวบ๎าน มีความข๎องเกี่ยวกับสังคมและชุมชน เพราะพระสงฆ์ไมํได๎อยูํผู๎
เดียวในปุาลึก หรือธุดงค์ไปโดยไมํมีวัดเป็นหลักแหลํงที่แนํนนอน แม๎นวําจะมีคนกลําววําเป็นภิกษุ แล๎วจะต๎องเป็นผู๎สันโดษ 
เป็นผู๎ออกบวชแล๎วและไมํเก่ียวข๎องด๎วยเรือนแล๎ว ดั่งบทสวดที่ชื่อวํา “สังเวคปริกิตตนปาฐะ” (มูลนิธิสวนแก๎ว, 2567:13-14) 
ส าหรับพระภิกษุใช๎สวดนั้น ได๎กลําววํา  

“...จิระปะรินิพพุตัมปิ ตัง ภะคะวันตัง อุททิสสะ อะระหันตัง สัมมาสัมพุทธัง,  
เราทั้งหลาย อุทิศเฉพาะพระผู๎มีพระภาคเจ๎า ผู๎ไกลจากกิเลส ตรัสรู๎ชอบได๎โดยพระองค์เอง  
แม๎ปรินิพพานนานแล๎ว พระองค์นั้น 
สัทธา อะคารัส๎มา อะนะคาริยัง ปัพพะชิตา, 
เป็นผู๎มีศรัทธา ออกบวชจากเรือน ไมํเก่ียวข๎องด๎วยเรือนแล๎ว 
ตัส๎มิง ภะคะวาติ พ๎รห๎มะจะริยัง จะรามะ,  
ประพฤติอยูํซึ่งพรหมจรรย์ ในพระผู๎มีพระภาคเจ๎า พระองค์นั้น 
ภิกขูนัง สิกขาสาชีวะสะมาปันนา,  
ถึงพร๎อมด๎วยสิกขาและธรรมเป็นเครื่องเลี้ยงชีวิตของภิกษุท้ังหลาย 
ตัง โน พ๎รห๎มะจะริยัง อิมัสสะ เกวะลัสสะ ทุกขักขันธัสสะ อันตะกิริยายะ สังวัตตะตุ,  
ขอให๎พรหมจรรย์ของเราทั้งหลายนั้น จงเป็นไปเพ่ือการท าที่สุดแหํงกองทุกข์ท้ังสิ้นนี้ เทอญ...” 



648    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

กลําวคือ ภิกษุคือผู๎ที่หนีออกจากเรือนแล๎ว ตัดทางโลกเข๎าสูํทางธรรม สละแล๎วซึ่งวิถีชีวิตแบบฆราวาส ไมํควรเข๎าไป
วุํนวายหรือเกี่ยวข๎องกับอาชีพแบบฆราวาส ควรมุํงปฏิบัติธรรมเ พ่ือความหลุดพ๎น ยึดแนวปฏิบัติตามจารีตการครองตน
เชํนเดียวกับในสมัยพุทธกาล แตํในสภาพสังคมตามความจริงยุคปัจจุบันนี้ พระสงฆ์ได๎วิวัฒนาการปรับเปลี่ยนรูปแบบวิถีการ
ปฏิบัติและการด ารงตนไปตามระบบพลวัฒน์ (Dynamic System) ของโลก การบวชกุลบุตรในยุคปัจจุบันเป็นเพียงแคํการ
ตํอลมหายใจพระพุทธศาสนาจากรุํนสูํรุํนเพ่ือไมํให๎สูญหายและยังคงรักษาไว๎ให๎ได๎ตราบนานเทําที่จะสามารถกระท าได๎ ดั่งมี
ค าโบราณได๎กลําวสอนลูกหลานวัยเหมาะสมท่ีจะบวชเกี่ยวกับการบวชมีหลายรูปแบบ ไว๎วํา 

“...บวชเล่น บวชลอง บวชครองประเพณี บวชหนีทหาร 
บวชผลาญข้าวสุก บวชสนุกตามเพ่ือน บวชเปื้อนศาสนา 
บวชฆ่ากิเลส บวชเพ่ือเป็นเปรตในอบายภูมิ บวชรอไปขุมนรก...” 

ดังนั้น การเกี่ยวข๎องระหวํางพระสงฆ์ไทยกับสังคม ชุมชน ผู๎คน หนํวยงานภาครัฐ และภาคเอกชน ต๎องมีความ
เกี่ยวข๎องชํวยเหลือซึ่งกันและกัน ตํางคนตํางให๎ความชํวยเหลือเกื้อกูลกัน ตํางคนตํางขอแรงชํวยเหลือซึ่งกันและกัน ดั่งค า
กลําวที่วํา “วัดจะดีมีหลักฐานเพราะบ๎านชํวย บ๎านจะสวยเพราะมีวัดดัดนิสัย บ๎านกับวัดผลัดกันชํวยก็อวยชัย ถ๎าขัดกันก็
บรรลัยทั้งสองทาง” (ภัทรินี ค าฝาด และคณะ, 2564) นั่นแสดงให๎เห็นวํา บทบาทของพระสงฆ์ไทยมีสํวนเกี่ยวข๎องกับ
ชาวบ๎าน ไมํสามารถแยกหํางออกจากชาวบ๎านและชุมชน พระสงฆ์ต๎องอาศัยบิณฑบาตจากชาวบ๎านเพ่ือขออาหารเลี้ยงชีพ
ตามค าสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ๎า ชาวบ๎านต๎องอาศัยพระสงฆ์และวัดวาอารามเป็นที่พ่ึงทางใจ เมื่อมีปัญหาความ
ทุกข์จากการครองเรือน นอกจากหน๎าที่ศึกษาหลักธรรมค าสอนจากพระไตรปิฎกและเทศน์สอนญาติโยม พระสงฆ์ไทยใน
ชนบทจ าเป็นจะต๎องศึกษาศาสตร์ตําง ๆ ของชาวบ๎าน มนต์คาถาส าหรับเปุารักษาโรค หมอยารักษาโรคตําง ๆ สุเทพ พรม
เลิศ (2557) ได๎อธิบายไว๎วํา พระสงฆ์มีหน๎าที่ส าคัญ ๓ ประการ คือ เป็นผู๎ให๎ศิลปะ (สิปฺปทายโก) คือ ศิลปะในการเลี้ยงชีพ , 
ชี้น าจริยะ คือ สร๎างจรรยาบรรณในวิชาชีพ, น าออกจากวัฏฏทุกข์ คือ ศิลปะการใช๎ชีวิตขั้นสูงตามหลักชีวิตอันเป็นมงคลสูงสุด 
โดยมีข๎อมูลปรากฏในพระวินัยวํา พระสงฆ์ในสมัยพุทธกาลได๎ศึกษาและเรียนรู๎งานสร๎างสรรค์ด๎านจิตรกรรม ประติมากรรม 
และสถาปัตยกรรม ซึ่งในบางกรณี พระพุทธเจ๎าทรงเป็นผู๎ท าหน๎าที่สร๎างและสั่งสอนศิลปะด๎วยพระองค์เอง วไลพร ภวภูตา
นนท์ ณ มหาสารคาม (2523) ได๎อธิบายไว๎วํา พระสงฆ์ไทยมีบาทในด๎านการบ าบัดรักษาโรคภัยไข๎เจ็บและเป็นที่ปรึกษา
ปัญหาทางด๎านโรคและสุขภาพให๎แกํพุทธศาสนิกชน และเป็นที่ยอมรับในฐานะเดียวกับหมอแผนโบราณ จนกระทั่งมีการ
ควบคุมการประกอบโรคศิลป์ในสาขาวิชีพเวชกรรมทั้งแผนโบราณและแผนปัจจุบัน พระสงฆ์ไทยที่เป็นหมอพระจึงกลายเป็น
หมอเถื่อนตามพระราชบัญญัติการควบคุมการประกอบโรคศิลปะของกระทรวงสาธารณสุข และเป็นการผิดพระวินัยตาม
ประกาศคณะสงฆ์ พ.ศ. 2499 ซึ่งห๎ามมิให๎นักบวชในพระพุทธศาสนากระท าตนเป็นหมอพระรักษาประชาชนทั่วไปอีกอยําง
เด็ดขาด แตํด๎วยสภาพสังคมที่ประชาชนขาดการศึกษา ต๎องการความชํวยเหลือและมีผู๎ทุกข์ยากมีปัญหาสุขภาพอยูํมิใชํน๎อย 
หมอพระจึงยังคงมีบทบาทส าคัญชํวยเหลือผู๎ปุวยที่เกือบสิ้นหวังในชีวิตด๎วยปัญหาสุขภาพของตนที่แพทย์แผนปัจจุบันไมํ
สามารถเยียวยาชํวยเหลือได๎ การรักษาอาจจะไมํได๎ผลแนํชัดด๎านสุขภาพรํางกาย แตํให๎ผลดีตํอสุขภาพจิตใจของผู๎ปุวย ชํวย
ฟ้ืนฟูจิตใจของผู๎ปุวยให๎มีความหวังที่จะตํอสู๎กับโรคภัยไข๎เจ็บที่เป็นอยูํและเป็นที่พอใจแกํผู๎ปุวยเป็นสํวนใหญํ ดังนั้น บทบาท
พระสงฆ์ไทยในชนบทจึงถูกวางไว๎เป็นผู๎น าทางสังคม เป็นผู๎น าด าเนินกิจกรรมตําง ๆ เพ่ือให๎เกิดความสามัคคี ประเพณีและ
จารีตที่ดีงามตํอสังคม โดยสอดแทรกค าสอนทางพระพุทธศาสนาเข๎าไปเป็นชํวง ๆ ครรลอง “ฮีตสิบสอง” จึงถูกถํายทอดแฝง
ไปด๎วยค าสอน โดยมีพระสงฆ์เป็นเจ๎าพิธีกรรมเพ่ือสร๎างก าลังใจให๎ชาวบ๎านมีแรงสู๎งาน สามารถท าอาชีพเลี้ยงปากท๎องและคน
ในครอบครัว สร๎างความหวงแหน รักษาความเป็นเอกลักษณ์และวัฒนธรรมของบรรพบุรุษที่ถูกถํายทอดจากรุํนสูํรุํน 
 
พิธีกรรมทางศาสนาประจ าถิ่นและวิถีเกษตรแบบชาวบ้าน 

ความเชื่อดั้งเดิมและวิถีปฏิบัติของคนไทยและคนในภูมิภาคเอเชียอาคเนย์มีความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องผี ความเชื่อเรื่องผี
ถูกแสดงออกในรูปแบบการยอมรับวําผีมีอยูํในทางอ านาจเหนือธรรมมชาติ การยอมรับในความเชื่อเรื่องผีถูกแสดงออกผําน
พิธีกรรมตําง ๆ ของไทยและการสืบสายตระกูล ผีสามารถปกปูองรักษา คุ๎มครองลูกหลานและคนในสังคมให๎อยูํเย็นเป็นสุข 
แสดงถึงความผูกผันกันในครอบครัวและเครือญาติ ความเชื่อเรื่องผียังเป็นโครงสร๎างทางสังคมพ้ืนฐานของชาวไทยและถือ



Phra Komsan Jalearnwong Anek Yai-In Daonue Bootsitha and Phramaha Phisut Sitthimethi  Journal of Social Science Panyapat Vol.6 No.3 (2024)    649 

เป็นกฎเกณฑ์ทางสังคม (ธัญณ์ณภัทร์ เจริญพานิช, 2559) ความเชื่อและการนับถือผีเป็นประเพณีประจ าหมูํบ๎าน มีการ
ท าบุญเพ่ือให๎เกิดความเป็นสิริมงคล ชาวบ๎านทุกคนอยูํเย็นเป็นสุข มีความสามัคคีปรองดองกันและพลังแหํงความสามัคคี จะ
ท าให๎หมูํบ๎านหลุดพ๎นจากภัยอันตรายทั้งปวง ซึ่งผีเป็นบรรพบุรุษของหมูํบ๎าน คอยคุ๎มครองและให๎ความชํวยเหลือ (สุรชาติ 
บุษย์ชญานนท์, 2559) ตํอมาได๎มีการน าความเชื่อและศาสนาตําง ๆ เข๎ามานับถือตามชนชั้นผู๎ปกครองหรือผู๎มีอ านาจ
ปกครองบ๎านเมือง เพ่ือรักษาผลประโยชน์ที่พึงจะได๎รับ จึงท าให๎ประชาชนพลเมืองเปลี่ยนวิธีการนับถือและปฏิบัติตาม แตํก็
ยังคงรักษาขนบธรรมเนียมและแนวปฏิบัติแบบดั้งเดิมไว๎ โดยการก าหนดเอาความเชื่อหรือศาสนาแบบใหมํเข๎ามาผสมผสาน 
หรือที่เรียกวํา “ประยุกต์ให๎เข๎ากับสภาพสังคม” ขณะเดียวกันศาสนาใหมํก็ถูกน ามาปฏิบัติไมํเคอะเขิน เป็นไปตามความ
ต๎องการของฝุายปกครองบ๎านเมืองที่ต๎องการเปลี่ยนแปลง ประชาชนก็ได๎รับผลประโยชน์ พระชลญาณมุนี (2562) ได๎อธิบาย
ไว๎วํา การน าหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาใช๎ในการบริหารบ๎านเมือง และสํงเสริมให๎ประชาชนอยูํในศีลธรรมตามหลัก
พระพุทธศาสนา เป็นเครื่องมือในการเมืองการปกครองของไทยในสมัยปัจจุบัน ที่เป็นผู๎สนองงานของพระมหากษัตริย์ ในสํวน
ที่ผู๎ดูแลบริหารบ๎านเมือง ที่น าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช๎ในการบริหารบ๎านเมืองและประเทศ สอดคล๎อง
กับ พระศรีสัจญาณมุนี (2560) ปัจจุบันพระสงฆ์ได๎สูญเสียบทบาทปัญญาชนที่มีอิสระ เป็นที่พ่ึงของประชาชนทั่วไปทั้งทาง
จิตใจและปัญญา พระสงฆ์ถูกใช๎เป็นเครื่องมือทางการเมืองและผู๎มีอ านาจ ท าตนให๎เป็นเครื่องมือทางการเมืองเพ่ือแสวงหา
ลาภ เงินทอง เกียรติยศ และชื่อเสียง ฯลฯ ความเชื่อเรื่องผีเป็นเรื่องอ านาจเหนือความเป็นจริงตามธรรมชาติ เป็นเครื่องมือ
ของรัฐเพ่ือให๎คนในสังคมอยูํกันด๎วยความสงบสุขและสามัคคี เมื่อศาสนาพุทธเข๎ามามีบาทบาทกับการปกครองและวิถีชีวิตจึง
เป็นการผสมผสานระหวํางความเชื่อเกําและความเชื่อใหมํ  หรือศาสนาเกํากับศาสนาใหมํได๎อยํางลงตัว ดังนั้น ค าวํา “ผี 
พราหมณ์ พุทธ” จึงไมํสามารถแยกออกจากกันได๎ ทั้ง 3 อยํางนี้ มีการผสมผสานถูกถํายทอดจากรุํนสูํรุํนหลายชั่วอายุคน ท า
ให๎การเป็นศาสนาเดียวบริสุทธิ์แบบดั้งเดิมหาไมํได๎เสียแล๎ว โดยเฉพาะความศรัทธาที่มีเส๎นกั้ นบาง ๆ กับความเชื่อของ
ประชาชนคนไทย ไมํสามารถแยกความเป็น “ผี พราหมณ์ พุทธ” ออกจากกันได๎เลย ดูเหมือนวําพิธีกรรมที่พระสงฆ์จัดท าขึ้น
ภายในวัดเป็นพิธีกรรมของชาวพุทธอยํางแท๎จริง สืบทอดปฏิบัติมาจากสมัยพุทธกาล และกระท าตามค าสอนขององค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ๎า ซึ่งแท๎จริงแล๎วพิธีกรรมทางศาสนาพุทธในประเทศไทย เป็นพิธีกรรมที่ประกอบสร๎างขึ้นมาใหมํ โดยใช๎
ฐานคิดความเป็นพุทธแบบผสมผสานจากความเชื่อดั้งเดิมของท๎องถิ่น นิทานปรัมปรา นิทานพ้ืนบ๎าน เชํน นางนาคพระโขนง 
พญาแถน-พญาคันคาก ผีตายโหง ผีคอขาด ฯลฯ พิธีกรรมดังกลําวจึงถูกถํายทอดและสืบทอดกันมาจากรุํนสูํรุํน โดยเชื่อวํา
เป็นพิธีกรรมและประเพณีแบบพุทธแท๎ เมื่อกาลเวลาลํวงเลยมานาน สิ่งที่ประกอบสร๎างท าพิธีกรรมกลายเป็นขนบธรรมเนียม
ปฏิบัตินับถือกันสืบตํอ ๆกันมา บุคคลประเภทศรัทธาจริต แตํไมํประกอบด๎วยปัญญาจึงเชื่อโดยสนิทใจวํานี่คือพิธีกรรมแบบ
พุทธแท๎ มีความศรัทธรากับพิธีกรรมโดยปราศจากข๎อสงสัย ไมํมีการตั้งค าถามใด ๆ เลย เชื่อโดยสนิทใจวํานี่คือสิ่งที่สืบทอด
ตาม ๆ กันมาตั้งแตํสมัยพุทธกาล เป็นสิ่งที่พระศาสดาพากันท าเป็นกิจเนืองนิตย์ 

พิธีกรรมหรือประเพณีท่ีเนื่องด๎วยพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ในปัจจุบันนี้มีความเห็นพ๎องตรงกันกับนักวิชาการ
และชาวพุทธทั่วไปแล๎ววําเป็นสิ่งที่ประกอบสร๎างขึ้นมาจากหลาย ๆ ประการ เชํน ศาสนา ความเชื่อ วัฒนธรรม วิถีความ
เป็นอยูํ พิธีกรรม ฯลฯ ความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์และพิธีกรรมตําง ๆ ของชุมชนเกิดจากความศรัทธาและความผูกพันธ์
ของผู๎คนตั้งแตํสมัยบรรพบุรุษนับพันกวําปีมาแล๎ว เป็นการผลิตซ้ าความหมายใหมํด๎วยการประกอบสร๎างความจริงจากชุด
ความรู๎ของชาวบ๎าน (นิมิตชัย ชูปู และคณะ, 2559) การถํายทอดค าสั่งสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ๎า ตั้งแตํวันขึ้น 
15 ค่ า เดือน 8 วันอาสาฬหบูชา ปฐมเทศนาครั้งแรกแกํปัจจวัคคีย์ จนถึงปัจฉิมเทศนาแกํสุภัททะภิกษุแกํ พระธรรมค าสอน
ของพระพุทธเจ๎าถูกถํายทอดและเรียนรู๎ด๎วยการทํองจ า เรียกวํา “มุขปาฐะ” ไมํมีการจดบันทึก ไมํมีลายลักษณ์อักษร ไมํมี
เขียนไว๎เป็นหนังสือหรือต ารา ไมํมีการบันทึกเป็น VTR ไมํมีรูปภาพ ไมํมีเสียงบรรยายที่ออกจากพระโอษฐ์ของพระพุทธองค์
แบบจริง ๆ ที่สามารถสัมผัสได๎ พระธรรมค าสอนถูกถํายทอดด๎วยการทํองจ าสืบตํอ ๆ กันมา แม๎ในการปฐมสังคายนา ครั้งที่ 
1 ได๎มีการจัดหมวดหมูํค าสอนออกเป็น 3 หมวด คือ พระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม โดยมีพระอรหันต์สาวก 500 รูป เข๎า
รํวมท าสังคายนา มีพหูสูตที่เป็นผู๎รู๎จดจ าดีเป็นผู๎ทวนสอบ ท าอยูํ 7 เดือน จึงส าเร็จลุลํวงไปด๎วยดี เรียกวํา “พระไตรปิฎก” 
เป็นคัมภีร์ของพระสงฆ์ฝุายเถรวาทยึดถือปฏิบัติมาจนถึงปัจจุบันนี้ แม๎นวําการท าสังคายนาจะส าเร็จลุลํวงไปด๎วยดี กลําวคือ 
มีพระอรหันต์ 500 รูป บวชโดยพระพุทธเจ๎าเป็นผู๎ยืนยันความถูกต๎อง มีพระมหากษัตริย์ คือ พระเจ๎าอชาตศัตรู เป็นองค์



650    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

อุปถัมภ์ตลอดระยะเวลาจัดท าสังคายนา ถึงกระนั้นก็ดี หลังจากการท าสังคายนา ครั้งที่ 1 เสร็จสิ้นเรียบร๎อยแล๎ว ได๎มี
พระภิกษุรูปหนึ่ง ชื่อวํา “พระปุราณะ” ได๎กลําวทัดท๎านไมํเห็นด๎วยกับการท าสังคายนาในครั้งนี้ เนื่องจากมีความไมํเห็นด๎วย
และเห็นแย๎งกับพระอรหันต์ 500 รูป กลําวอ๎างวําตนก็ได๎ฟังธรรมะจากพระโอษฐ์ของพระพุทธเจ๎าเชํนกัน โดยมีความเห็น
แย๎งเก่ียวกับบัญญัติ 8 ประการ ได๎แกํ  

(1) พระภิกษุสามารถเก็บอาหารหรือของกินไว๎ในที่อยูํของตนเองได๎ 
(2) พระภิกษุสามารถหุงต๎มอาหารในที่อยูํของตนได๎ 
(3) พระภิกษุลงมือหุงปรุงอาหารด๎วยตนเอง 
(4) พระภิกษุสามารถหยิบเอาของเคี้ยวของฉันที่ยังมิได๎ประเคนได๎ 
(5) พระภิกษุสามารถฉันอาหารที่น ามาจากที่นิมนต์ได๎ 
(6) การฉันอาหารกํอนเวลาภัตตาหาร ในกรณีที่รับนิมนต์ไว๎ในที่อ่ืน แตํฉันอาหารอ่ืนกํอนอาหารที่ตนจะต๎องฉัน

ในที่นิมนต ์
(7) พระภิกษุสามารถฉันสิ่งของที่เกิดหรือตกอยูํในปุา ซึ่งไมํมีใครเป็นเจ๎าของได๎ 
(8) พระภิกษุสามารถฉันสิ่งของที่เกิดในสระ เชํน ดอกบัว เหง๎าบัวเป็นต๎นได๎  

ดังนั้น พระปุราณะทํานจึงขอแยกกลุํมออกมาท าสังคายนาใหมํ โดยมีพระสงฆ์เข๎ารํวม 1,000 รูป และนั่นก็ถือวําเป็น
การแยกนิกายเป็นครั้งแรกในพระพุทธศาสนา เรียกคณะสงฆ์กลุํมนี้วํา “อาจริยวาท หรือ มหายาน” ถือปฏิบัติและครองตน
ให๎สอดคล๎องกับสภาพสิ่งแวดล๎อมและสังคม โดยมีการเผยแผํและนับถือกันในประเทศทิเบต จีน ญี่ปุุน เกาหลี และเวียดนาม  
ตํอมาในรัชสมัยของพระเจ๎าอโศกมหาราช มีการปลอมบวชในพระพุทธศาสนาเป็นจ านวนมาก เนื่องจากพระองค์ทรงศรัทธา
เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา มีการท านุบ ารุงและอุปถัมภ์พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาอยํางดี นักบวชนอกศาสนาหรืออลัชชีจึง
เห็นชํองทางเพ่ือความอยูํรอดจึงปลอมเข๎าบวชเป็นพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา แตํก็ยังถือปฏิบัติตามลัทธิความเชื่อแบบเดิม 
จนท าให๎เกิดปัญหาตําง ๆ ตามมาอีกมากมาย พระเจ๎าอโศกมหาราชจึงให๎จัดท าการสังคายนาขึ้น เพ่ือจัดการระเบียบของหมูํ
สงฆ์ให๎เป็นไปตามพระธรรมและพระวินัยของพระตถาคต โดยวินิจฉัยตามค าแนะน าของพระโมคคัลลีบุตรติสสเถรวํา พวกใด
เป็นมิจฉาทิฏฐิ พวกใดเป็นสัมมาทิฏฐิ มีการจับสึกพระปลอมจ านวนมากกวําหกหมื่นรูป (พระเมธีรัตนดิลก , 2567) หลังจาก
การท าสังคายนาเสร็จสิ้นเรียบร๎อยแล๎ว (ครั้งที่ 3) พระเจ๎าอโศกมหาราชได๎สํงสมณะทูตออกไปเผยแผํพระพุทธศาสนา 9 สาย 
ได๎แกํ  (พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ, 2557) 

สายที่ 1 พระมัชฌันติกเถระ เป็นหัวหน๎าคณะ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ แคว๎นกัศมีร์หรือรัฐแคชเมียร์ ประเทศ
อินเดียในปัจจุบัน และแคว๎นคันธาระหรือรัฐปัญจาบทั้งในประเทศอินเดียและปากีสถานในปัจจุบัน 

สายที่ 2 พระมหาเทวเถระเป็นหัวหน๎าคณะ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนาในแคว๎นมหิสกมณฑล ปัจจุบัน ได๎แกํ รัฐไม
เซอร์และดินแดนแถบลุํมแมํน้ าโคธาวารี ซึ่งอยูํตอนใต๎ประเทศอินเดีย 

สายที่ 3 พระรักขิตเถระเป็นหัวหน๎าคณะ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ วนวาสีประเทศ ปัจจุบัน ได๎แกํ ดินแดนทาง
ตะวันตกเฉียงใต๎ของประเทศอินเดีย 

สายที่ 4 พระธรรมรักขิตเถระหรือพระโยนกธรรมรักขิตเถระ (เข๎าใจกันวําเป็นฝรั่งคนแรกในชาติกรีกที่ได๎เข๎าบวชใน
พระพุทธศาสนา) เป็นหัวหน๎าคณะไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ อปรันตกชนบท ปัจจุบันสันนิษฐานวํา เป็นดินแดนแถบ
ชายทะเลเหลือเมืองบอมเบย์ 

สายที่ 5 พระมหาธรรมรักขิตเถระเป็นหัวหน๎าคณะ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ แคว๎นมหารัฏร์หรือรัฐมหาราษฎร์
ในภาคตะวันตกของอินเดีย ไมํหํางจากเมืองบอมเบย์ในปัจจุบัน 

สายที่ 6 พระมหารักขิตเถระเป็นหัวหน๎าคณะ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ในเอเชียกลาง ปัจจุบัน ได๎แกํ ดินแดนที่
เป็นประเทศอิหรํานและตุรกี 

สายที่ 7 พระมัชฌิมเถระพร๎อมด๎วยคณะ คือ พระกัสสปโคตรเถระ พระอฬกเทวเถระ พระทุนทุภัสสรเถระ พระ
สหัสสะเทวเถระและคณะไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ ดินแดนแถบภูเขาหิมาลัย สันนิษฐานวํา เป็นเทศเนปาล 



Phra Komsan Jalearnwong Anek Yai-In Daonue Bootsitha and Phramaha Phisut Sitthimethi  Journal of Social Science Panyapat Vol.6 No.3 (2024)    651 

สายที่ 8 พระโสณเถระและพระอุตตรเถระเป็นหัวหน๎าคณะ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ ดินแดนสุวรรณภูมิ 
ปัจจุบัน คือ ประเทศในคาบสมุทรดินโดจีน เชํน พมํา ไทย ลาว กัมมพูชา 

สายที่ 9 พระมหินทเถระ (โอรสพระเจ๎าอโศกมหาราช) พร๎อมด๎วยคณะ คือ พระอิฏฐิยะ พระอุตติยะ พระสัมภระ
และพระภัททสาละ ไปเผยแผํพระพุทธศาสนา ณ ลังกาทวีป ในรัชสมัยของพระเจ๎าเทวานัมปิยติสสะ กษัตริย์แหํงสิงหล 
ปัจจุบัน คือ ประเทศศรีลังกา 

หากพิจารณาจากบริบทของวัฒนธรรมและวิถีการด าเนินชีวิตของผู๎คนในท๎องถิ่นแตํละประเทศตามที่พระเจ๎าอโศก
มหาราชได๎สํงสมณะทูตออกไปเผยแผํศาสนานั้น ดูเหมือนวําแตํละพ้ืนที่มีวิถีและแนวปฏิบัติแตกตํางกันโดยสิ้นเชิง การถือ
ปฏิบัติตามคัมภีร์ค าสอนมีความแตกตํางกันออกไป ซึ่งเกิดจากการปรับตัวให๎เข๎ากับสภาพสังคม สภาพ้ืนที่และสิ่งแวดล๎อมที่
เหลําสมณะทูตเข๎าเผยแผํศาสนา พระสงฆ์ยุคตํอมาได๎ท าการประยุกต์และปรับเปลี่ยนวิธีการสอนธรรมะ เพ่ือให๎คนในพ้ืนที่
ตําง ๆ เข๎าใจได๎งํายขึ้น เชํน ใช๎วิธีการเลําเรื่องให๎สอดคล๎องกับนิทานพ้ืนบ๎าน ความเชื่อเชิงพ้ืนที่ การบูชาเทพเจ๎า การบูชาผี 
การเคารพพญาแถน ฯลฯ 

ความศรัทธาและการเคารพนับถือพระสงฆ์ในชนบทหํางไกลความเจริญของคนไทยในยุคสมัยอดีตที่ผํานมา มี
ลักษณะความเป็น “บวร” สูงมาก การให๎วัดเป็นศูนย์กลางของทุกสิ่งทุกอยํางภายในชุมชน คือสิ่งที่บํงชี้ให๎เห็นภาพที่ชุมชน
มอบความส าคัญให๎วัด ไมํใชํแคํเพียงก าหนดวํา “วัด หรือ ว” อยูํตรงกลาง คั่นกลางระหวํางค าวํา “บ๎าน หรือ บ” กับค าวํา 
“โรงเรียน หรือ ร” เพียงเทํานั้น พ้ืนที่ที่ก าหนดให๎เป็นวัด คือพ้ืนที่ที่ชาวบ๎านตกลงรํวมกันทั้งหมูํบ๎าน โดยก าหนดพ้ืนที่แหํงนี้ 
คือ “วัด” เป็นสถานที่ท่ีชาวบ๎านทุกคนสามารถมาใช๎ประโยชน์สร๎างความสุขรํวมกัน มีกิจกรรมหรืองานสังสรรค์รํวมกัน ฯลฯ 
ไมํใชํวัดตามความหมายทางกฎหมายที่มหาเถรสมาคมก าหนดไว๎เชํนปัจจุบันนี้ “พระสงฆ์” คือ ลูกหลานชาวบ๎านในละแวก
นั้น ๆ บวชเข๎ามาเพ่ือศึกษาเลําเรียนหาความรู๎ ซึ่งไมํใชํเพียงแคํศึกษาธรรมะเทํานั้น แตํสิ่งส าคัญกวํานั้นก็คือ การศึกษาสรรพ
วิชาที่สามารถน าเอาใช๎ครองตนส าหรับการเป็นฆราวาสหลังจากสึกออกไปจากเพศบรรพชิตแล๎ว วิชาชีพที่ส าคัญ ได๎แกํ 
หัตถกรรมจักสาน ชํางไม๎ เลขค านวณ วิชาคาถาอาคมปูองกันคุณไสยและสิ่งอาถรรพ์ ฯลฯ โรงเรียนก็ตั้งอยูํภายในวัด โดยใช๎
ศาลาการเปรียญบ๎าง ใต๎ถุนกุฎีพระสงฆ์บ๎าง เพ่ือใช๎ส าหรับการเรียนการสอน ซึ่งรูปแบบการเรียนการสอนก็ไมํเหมือนยุค
ปัจจุบันนี้ มีความแตกตํางกันโดยสิ้นเชิง พระสงฆ์ถือวําเป็นกลไกหนึ่งของชุมชน เป็นบุตรหลานของชาวบ๎าน เพียงแคํครอง
ตนเป็นเพศบรรพชิตอยูํในศีลกินในธรรม อยูํภายใต๎การดูแลและอยูํในสายตาของพํอแมํและญาติพ่ีน๎อง มีสถานะเป็นลูกเป็น
หลานของชาวบ๎าน ไมํใชํมีสถานะถือตัวถือตนวําเป็นผู๎วิเศษหรือผู๎ทรงศีล สถาปนาตนเองเป็นนักบุญเป็นผู๎รู๎และเชี่ยวชาญ
ด๎านค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ๎า โดยการเชิญชวนหลอกลํอให๎กลุํมญาติโยมที่มีความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องการยก
ยํอง เพื่อให๎ได๎หน๎าตาทางสังคม การเชิดชูให๎เป็นผู๎ใหญํใจบุญ มีภาพลักษณ์เชิงสังคมนํายกยํอง สร๎างกิจกรรมและวัฒนธรรม
ฟุุมเฟือย เพื่อควักเอาปัจจัยจากกระเป๋าตังค์ของญาติโยม โดยใช๎ค าวํา “บุญ” เป็นใบเบิกทาง มีสวรรค์เป็นดินแดนสวยงามที่
ควรไปและต๎องเรํงแสวงหาด๎วยการสะสมบุญให๎มาก ๆ มีนรกเป็นดินแดนที่ไมํควรไป หากไมํต๎องการตกไปสูํนรกก็ควรเรํง
ท าบุญ ซึ่งบุญก็มาจากการบริจาคปัจจัยและสิ่งของที่มีมูลคํา เชํน เงิน ทองค า อุปกรณ์อ านวยความสะดวกตามยุคสมัย ฯลฯ 
ส าหรับการใช๎ชีวิตของชาวบ๎านทั่วไปนั้น วิถีชีวิตแบบบวรเป็นสิ่งที่มีส าคัญอยํางมาก วัดคือศูนย์รวมของกิจกรรมชุมชนและ
แหลํงเรียนรู๎เพ่ือการด ารงชีพ บุคคลที่เคยผํานการบวชมาแล๎วจะใช๎ค าวํา “ทิด” ที่มาจากค าวํา “บัณฑิต” ซึ่งค าวํา ทิด มี
ความหมายหนึ่งวํา มาจากค าวํา “ทิช” ที่แปลวํา เกิด 2 หน เกิดครั้งแรกจากครรภ์มารดา เกิดครั้งที่ 2 โดยการบวช มีพระ
อุปัชฌาย์อาจารย์เป็นดุจบิดามารดา เมื่อผํานการบวชเรียน เทํากับได๎เกิดใหมํ เป็นคนใหมํ กลําวกันวํา ชายไทยต๎องบวชเรียน 
ศึกษาพระพุทธศาสนา เป็นสามเณรหรือพระภิกษุ ฝึกหัดอบรมกลํอมเกลาอุปนิสัย ให๎เป็นคนดี เมื่อสึกออกมาจึง เรียกวํา 
“บัณฑิต” หรือ ผู๎รู๎ แม๎คราวหลัง ค าวํา “บัณฑิต” จะกรํอนมาเป็น “ฑิต” หรือ “ทิด” ตามเสียงไทย (ประพจน์ แย๎มทิม, 
2565) บุคคลผู๎ที่ไมํเคยผํานการบวชเรียน เรียกวํา “คนดิบ” สํวนบุคคลผู๎ที่ผํานการบวชเรียนมาแล๎วเรียกวํา “คนสุก หรือ 
คนสุข” ถือวําเป็นผู๎ที่สามารถออกเรือนครองเรือนได๎แล๎ว เพราะผํานการศึกษาเลําเรียนมาแล๎ว (วิชาตําง  ๆ ที่ใช๎ประกอบ
อาชีพเพ่ือท ามาหากิน เชํน ชํางไม๎ จักสาน ฯลฯ) ศาสนาพุทธตามชนบทจึงมีลักษณะเป็นการผสมผสานระหวํางค าสอนทาง
พระพุทธศาสนากับความเชื่อเกี่ยวกับวิถีและวัฒนธรรมของท๎องถิ่นนั้น ๆ โดยการกลืนความคล๎ายและความสอดคล๎องแบบ
คํอยเป็นคํอยไป จนบางครั้งผู๎คนในยุคหลังหรือยุคปัจจุบัน มีความเข๎าใจวํานั่นคือสิ่งเดียวกัน ซึ่งแท๎จริงแล๎วนั้น



652    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

พระพุทธศาสนาและความเชื่อของท๎องถิ่น เชํน นับถือผี การบวงสรวง การขอพร การบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ฯลฯ คือเป็นคนละสิ่ง
และเป็นคนละแนวทางปฏิบัติ แตํเมื่อน ามาผนวกกันนานเข๎าจึงเป็นสิ่งดียวกัน เป็นสิ่งที่ต๎องท าไปควบคูํกันขาดเสียสิ่งใดสิ่ง
หนึ่งไมํได๎เสียแล๎ว เชํน การจัดส ารับบูชาข๎าวพระพุทธ การจัดส ารับบูชาหรือเลี้ยงผีบรรพบุรุษ ฯลฯ  

การลงมือท าเกษตรของชาวบ๎านตามชนบทของคนไทยตั้งแตํอดีตจนถึงปัจจุบันยังมีการนับถือวิถีและขนบแบบ
ดั้งเดิม แม๎วํารูปแบบและเครื่องไม๎เครื่องมือส าหรับการท าเกษตรจะเปลี่ยนแปลงไป มีความสะดวกสบายและมีความทันสมัย
มากขึ้น สามารถผํอนแรงคนส าหรับท าเกษตร ท าให๎งานเสร็จเร็วขึ้น แตํส าหรับขนบดั้งเดิมนั้นยังคงรักษาไว๎อยํางเหนียวแนํน 
เพราะนั่นคือ “จิตวิญญาณ” ของเกษตรกรตามชนบทไทย ขนบดั้งเดิมคือการบูชาเมล็ดพันธุ์ของพืชชนิดตําง ๆ ที่จะใช๎น าไป
ท าเป็นเมล็ดพันธุ์ส าหรับเพาะปลูกปีถัดไป โดยจะมีการน าไปเพาะปลูกในแปลงพิเศษ เพ่ือท าการดูแลรักษาด๎วยวิธีการที่
เหมาะสม สามารถเลือกเมล็ดพันธุ์ที่สมบูรณ์ได๎ตามท่ีต๎องการ การเก็บในยุ๎งฉางก็จะมีแทํนวางพิเศษที่อยูํเหนือจากเมล็ดพันธุ์
ชนิดอื่น ๆ กํอนจัดเกบ็เมล็ดพันธุ์จะมีพิธีกรรมทางศาสนาประกอบ เชํน บุญกุ๎มข๎าวใหญํ เป็นประเพณีบูชาขอบคุณเมล็ดพันธุ์
ธัญญาหารที่มอบความอุดมสมบูรณ์ ชํวยให๎มีอาหารและปะทังความหิวโหยอดอยาก ท าให๎สามารถมีพละก าลังด าเนินชีวิต
และด ารงชีพตํอไปได๎ในอนาคต นอกจากนั้นพิธีกรรมยังเป็นการมอบความส าคัญด๎วยการยกขึ้นบูชาให๎ความเคารพเป็นสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์เป็นสิ่งส าคัญตํอชีวิตของผู๎คนภายในชุมชน “บวร” คือ บ๎าน วัด โรงเรียน/หนํวยงานราชการ มีความสอดคล๎องซึ่ง
กันและกัน ดั่ง พหุชนหิตสูตร วําด๎วยบุคคลเกื้อกูลชาวโลก  (พระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬาฯ 25: 449-450)  ที่วํา 

“...ภิกษุทั้งหลาย บุคคล 3 จ าพวกนี้ เมื่อเกิดขึ้นในโลก ยํอมเกิดขึ้นเพ่ือเกื้อกูลแกํคนหมูํมาก เพ่ือความสุขแกํคนหมูํ
มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขแกํเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย บุคคล 3 จ าพวก คือ 

1. พระตถาคตเสด็จอุบัติขึ้นในโลกนี้ เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู๎ด๎วยพระองค์เองโดยชอบ เพียบพร๎อมด๎วยวิชชาและ
จรณะ เสด็จไปดี รู๎แจ๎งโลก เป็นสารถีฝึกผู๎ที่ควรฝึกได๎อยํางยอดเยี่ยม เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย เป็น
พระพุทธเจ๎า เป็นพระผู๎มีพระภาค ตถาคตพระองค์นั้น ทรงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต๎น มีความงามในทํามกลาง และมี
ความงามในที่สุด ทรงประกาศพรหมจรรย์ พร๎อมทั้งอรรถและพยัญชนะ บริสุทธิ์ บริบูรณ์ ครบถ๎วน นี้คือบุคคลจ าพวกที่หนึ่ง 
ซึ่งเมื่อเกิดข้ึนในโลก ยํอมเกิดขึ้นเพ่ือเกื้อกูลแกํคนหมูํมาก เพ่ือความสุขแกํคนหมูํมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ 
เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขแกํเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 

2. สาวกของพระตถาคตศาสดาพระองค์นั้นนั่นเอง เป็นพระอรหันตขีณาสพ อยูํจบพรหมจรรย์ ท ากิจที่ควรส าเร็จ
แล๎ว ปลงภาระได๎แล๎ว บรรลุประโยชน์ตนโดยล าดับแล๎ว สิ้นภวสังโยชน์แล๎ว หลุดพ๎นเพราะรู๎โดยชอบ สาวกนั้นแสดงธรรมมี
ความงามในเบื้องต๎น มีความงามในทํามกลาง และมีความงามในที่สุด ประกาศพรหมจรรย์ พร๎อมทั้งอรรถและพยัญชนะ 
บริสุทธิ์ บริบูรณ์ ครบถ๎วน นี้คือบุคคลจ าพวกที่สอง ซึ่งเมื่อเกิดขึ้นในโลก ยํอมเกิดขึ้นเพ่ือเกื้อกูลแกํคนหมูํมาก เพ่ือความสุข
แกํคนหมูํมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขแกํเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 

3. สาวกของพระตถาคตศาสดาพระองค์นั้นนั่นเอง ยังเป็นพระเสขะ ก าลังปฏิบัติอยูํ เป็นพหูสูต ถึงพร๎อมด๎วยศีลและ
วัตร แม๎สาวกนั้นก็แสดงธรรมมีความงามในเบื้องต๎น มีความงามในทํามกลาง และมีความงามในที่สุด ประกาศพรหมจรรย์
พร๎อมทั้งอรรถและพยัญชนะ บริสุทธิ์ บริบูรณ์ ครบถ๎วน นี้คือบุคคลจ าพวกที่สาม ซึ่งเมื่อเกิดขึ้นในโลก ยํอมเกิดขึ้นเพ่ือ
เกื้อกูลแกํคนหมูํมาก เพ่ือความสุขแกํคนหมูํมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขแกํเทวดา
และมนุษย์ทั้งหลาย”  

ภิกษุทั้งหลาย บุคคล 3 จ าพวกนี้แล เมื่อเกิดขึ้นในโลก ยํอมเกิดขึ้นเพ่ือเกื้อกูลแกํคนหมูํมาก เพ่ือความสุขแกํคนหมูํ
มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขแกํเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย...” 

โดยนัยแหํงพุทธพจน์ข๎างต๎นนี้ถือเป็นเครื่องยืนยันได๎วํา วัดกับบ๎าน หรือภิกษุกับคฤหัสถ์จะต๎องอาศัยกัน โดยการเป็น
ผู๎ให๎ และเป็นผู๎รับแกํกันและกันในลักษณะที่คฤหัสถ์ให๎ทานแกํภิกษุในธรรม โดยเฉพาะในประเทศไทยที่ได๎ชื่อวําเมืองพุทธ 
พระสงฆ์เป็นผู๎ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ และเป็นที่เคารพนับถือของชาวบ๎าน ท าหน๎าที่สั่งสอนชาวบ๎านเกี่ยวกับแนวทางการด าเนิน
ชีวิตตามแนวทางของพุทธ และขณะเดียวกัน ชาวบ๎านก็อุปถัมภ์บ ารุงวัดวาอารม และอุปัฏฐากพระสงฆ์และสามเณรด๎วย
ปัจจัย 4 เทําที่จ าเป็นตํอการด ารงชีพและสมควรแกํสมรณภาวะ (สามารถ มังสัง , 2560) ในอดีตประเทศไทยได๎ให๎
ความส าคัญกับการท าเกษตรกรรม โรงเรียนภายในก ากับของกระทรวงศึกษาธิการ ก าหนดให๎มีการปิดภาคเรียน 3 ภาค



Phra Komsan Jalearnwong Anek Yai-In Daonue Bootsitha and Phramaha Phisut Sitthimethi  Journal of Social Science Panyapat Vol.6 No.3 (2024)    653 

การศึกษา กลําวคือ ภาคเรียนที่ 1 ฤดูการท านา (ปิด 15-20 วัน) ภาคเรียนที่ 2 ฤดูกาลเก็บเกี่ยวข๎าว (ปิด 15-20 วัน) และ 
ภาคเรียนที่ 3 ฤดูร๎อน (ปิด 30 วัน) การปิดเทอมของนักเรียนเป็นการสํงเสริมให๎เด็ก ๆ ได๎เรียนรู๎เชิงพ้ืนที่ มีโอกาสได๎ชํวยพํอ
แมํท านาหรือท างานแบํงเบาภาระงานในครอบครัวในชํวงฤดูกาลท านา สํวนความสอดคล๎องชาวบ๎านกับวัดนั้น พระสงฆ์จะ
ชํวยชาวบ๎านลงแขกท านา โดยชํวยตามความเหมาะสมหรือตามค าเชิญชวนของญาติโยม เชํน ด านา เกี่ยวข๎าว ตีข๎าว เป็นต๎น 
พระสมุห์บัว ทีปธมฺโม และคณะ (2564) ได๎อธิบายไว๎วํา บทบาทพระสงฆ์ในอดีตมีความเกี่ยวเนื่องกันกับชาวบ๎าน เพราะการ
ด ารงชีพของพระสงฆ์ท้ังหลายนั้น จ าเป็นต๎องพ่ึงพาชาวบ๎าน เมื่อได๎รับความอนุเคราะห์จากชาวบ๎านมาแล๎ว ก็ต๎องมีการตอบ
แทนให๎กับชาวบ๎านบ๎าง พระสงฆ์ต๎องประพฤติปฏิบัติตามพระธรรมวินัย แตํไมํได๎หนีไปจากสังคม การด ารงชีพยังต๎อง
เกี่ยวข๎องกับผู๎คนและเกี่ยวข๎องกับคฤหัสถ์อยูํเสมอ สอดคล๎องกับ พระมหาณรงค์ศักดิ์ สุทนฺโต และคณะ (2567) ได๎อธิบายไว๎
วํา พระสงฆ์ในอดีตนั้น ชุมชน ประชาชน พระสงฆ์ ตํางมีความเชื่อมโยงซึ่งกันและกัน พระสงฆ์รํวมจัดท ากิจกรรมรํวมกันกับ
ชาวบ๎าน  โดยมีวัดเป็นศูนย์กลาง ซึ่งใช๎เป็นที่เลําเรียนวิชาการตําง ๆ ตามที่มีสอนในสมัยนั้น เป็นสถานพยาบาลรักษาคนเจ็บ 
คนปุวย เป็นสถานสงเคราะห์ เป็นที่พบปะสังสรรค์ พักผํอนหยํอนใจ เป็นสถานที่รื่นเริง จัดมหรสพตําง ๆ ฯลฯ นอกจากนั้น 
พระสมุห์วีระ สุนฺทโร (2566) ได๎อธิบายไว๎วํา พระสงฆ์เป็นผู๎ที่ประชาชนคนไทยให๎ความเคารพศรัทธาและมีแนวคิดหรือองค์
ความรู๎ที่สามารถแก๎ไขปัญหาความยากจนของชุมชนได๎ เป็นผู๎น าในการท าโครงการตําง ๆ ท าให๎ชุมชนมีการพัฒนาอยําง
ตํอเนื่อง เชํน การฟ้ืนฟูปุาน้ า การพัฒนาเส๎นทางการทํองเที่ยวในพ้ืนที่ การสํงเสริมศิลปะวัฒนธรรมประจ าถิ่น สํงเสริมการ
เพาะปลูกเกษตรอินทรีย์และแปรรูปผลิตภัณฑ์เกี่ยวกับเกษตร เพ่ือการเก็บรักษาได๎นานขึ้น ฯลฯ ดังนั้น จะเห็นได๎วําชุมชน
พลังบวรในสังคมไทยมีความสัมพันธ์เหนียวแนํน อาศัยพ่ึงพากันและกัน กํอนจะท าการเพาะปลูกพืชพันธุ์ทางการเกษตร 
ชาวบ๎านจะต๎องอาศัยความเหมาะสม ฤดูกาลที่เหมาะสม วันปลูกที่เหมาะสม พิธีกรรมที่เหมาะสม โดยอาศัยความเป็นสิริ
มงคลจากพระสงฆ์ ทั้งการจัดเก็บเมล็ดพันธุ์เพ่ือเพาะปลูกในปีถัดไป หวํานหรือปลูกเอาฤกษ์เอาชัยเมื่อถึงฤดูกาลเพาะปลูก 
หรือภาษาถิ่นอีสานเรียกวํา “มื้อแรกแฮกหมาน” คือ การเอาฤกษ์เอาชัยในการลงมือท าในครั้งแรก 
 
บุญคูณลานและบุญบั้งไฟ ประเพณีท้องถิ่นที่ให้ความส าคัญกับเมล็ดพันธุ์ 

“ฮีตสิบสอง” คือ จารีตปฏิบัติของคนอีสานในประเทศไทยและคนประเทศลาว เป็นประเพณีการท าบุญตลอด
ระยะเวลา 12 เดือน ตลอดทั้งปีจะมีปฏิทินงานบุญทุกเดือน กลําวคือ เดือน 1 บุญเข๎ากรรม, เดือน 2 บุญคูณลาน, เดือน 3 
บุญข๎าวจี่, เดือน 4 บุญผะเหวด, เดือน 5 บุญฮดสรง, เดือน 6 บุญบั้งไฟ, เดอืน 7 บุญช าฮะ, เดือน 8 บุญเข๎าพรรษา, เดือน 9 
บุญข๎าวประดับดิน, เดือน 10 บุญข๎าวสาก, เดือน 11 บุญออกพรรษา, เดือน 12 บุญกฐิน (ศูนย์สารนิเทศอีสานสิรินธร, 
2566) เมื่อกลําวถึงงานบุญจ าเป็นอยํางยิ่งที่จะต๎องมีพระสงฆ์ ชาวบ๎านภายในชุมชนจะเข๎ามาเกี่ยวข๎องรํวมกันท ากิ จกรรม 
นอกจากนั้นแล๎วในปัจจุบันนี้ได๎มีหนํวยงานภาครัฐเข๎าไปสนับสนุนด๎านงบประมาณและจัดท ากิจกรรมโครงการรํวมกันกับวัด
และชุมชนมากขึ้นเรื่อย ๆ “ฮีตสิบสอง” หรือ “ประเพณี 12 เดือน” เป็นงานบุญที่ต๎องอาศัยความเป็นบวร บ๎าน วัด 
โรงเรียน/หนํวยงานภาครัฐ รํวมไม๎รํวมมือประสานพลังความสามัคคีจึงจะสามารถท าส าเร็จลุลํวงไปได๎ด๎วยดี บุญใหญํทั้ง 12 
เดือน เป็นกิจกรรมของชุมชนโดยมีวัดเป็นศูนย์กลาง มีพระสงฆ์เป็นแกนน า จัดเตรียมพิธีการตําง  ๆ เชํน จัดเตรียมสถานที่
ต๎อนรับผู๎เข๎ารํวมกิจกรรม จัดเตรียมสถานที่ประกอบพิธีกรรม จัดเตรียมสถานที่ท าบุญ และเป็นผู๎น าประกอบพิธีกรรมทาง
ศาสนา ฯลฯ พระสงฆ์เป็นผู๎บัญชาการขับเคลื่อนกิจกรรมตําง ๆ ซึ่งหากพิจารณางานบุญของเดือนยี่และเดือนหกในฮีตสิบ
สอง จะเห็นได๎วํามีความเกี่ยวเนื่องกับวิถีชีวิตการเก็บเมล็ดพันธุ์และการขยายเมล็ดพันธุ์ของเกษตรกรแบบชาวบ๎านทั่วไป 
โดยเฉพาะเกี่ยวกับเรื่องเมล็ดพันธุ์ข๎าวที่ถือวําเป็นพืชที่หลํอเลี้ยงความอุดมสมบูรณ์ให๎ชีวิตและพละก าลังในการท างาน ดั่ง
ปรากฏในค าผญาโบราณ (ช าพล แนวจ าปา, 2565) ที่กลําวถึงบุญเดือนสองและบุญเดือนหก ไว๎วํา  

 “...ฮอดเดือนสองอย่าช้าข้าวใหม่ปลามัน 
 ให้เฮามาโฮมกันแต่งบุญประทายข้าว 

 เชิญให้มาโฮมเต้าอย่าพากันขี้ถ่ี 
 บุญคูณลานตั้งแต่ก้ีพากันให้รักษา...”  



654    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

กลําวโดยสรุป คือ เมื่อเข๎าสูํเดือนที่สองของปีถือวําเป็นฤดูกาลข๎าวใหมํปลามัน มีการเชิญชวนชาวบ๎านให๎มารํวมกัน
สร๎างความสามัคคีโดยการน าข๎าวเปลือกมาท าบุญประทายหรือการท าให๎ข๎าวเปลือกเป็นกองขนาดใหญํ เพ่ือลดความตระหนี่
ถี่เหนียว และยังคงรักษาประเพณีวัฒนธรรม ที่เรียกวํา “บุญคูณลาน” ไว๎ให๎ลูกหลานสืบตํอไป 

 “...ฮอดเดือนหกเสียงฟ้า ไขบอกข่าวเมืองคน มีแต่ฝนกับลมส่งเสียงกึกก้อง 
 สายตามองเห็นแล้ว ในใจกะให้ม่วน ส่วนว่าเขียดอีโม้ ล าเกี้ยวใส่ผู่สาว 
 เห็นปลาขาวปลาซิว ปลานิลปลากะเดิด แล่นหยอกล้อ กันเล่นเหลือหลาย 
 เดือนนี้เหมิดโทษฮ้ายบ่มีเรื่องเลิงหลง ฮัศดงดวงอาทิตย์ค่ าลงปลายไม้ 
 เห็นแต่สีใสเน้น วันเพ็ญสิบห้าค่ า วิสาขะเลิศล้ า ชาวบ้านบ่อยู่เสย 
 ไผกะยิ้มเป้ย ๆ ลงวัดเวียนเทียน ได้เวียนมาเถิง นพคุณคล้องเค้า...” 
กลําวโดยสรุป คือ เมื่อเข๎าสูํฤดูกาลเดือนหก การได๎ยินเสียงฟูาร๎อง เสียงลมดังกึกก๎อง เป็นสัญญาณให๎ผู๎คนได๎ทราบ

วํานี่คือฤดูกาลที่ต๎องเตรียมพร๎อมเพ่ือที่จะลงไถท านา เอาเมล็ดพันธุ์ข๎าวปลูกออกจากยุ๎งฉาง เพ่ือท าการแชํน้ าและหวํานกล๎า
ปักด า ยิ่งการได๎ยินเสียงร๎องของกบเขียด และได๎เห็นปลาวิ่งเลํนน้ าอยํางสนุกสนาน ยิ่งเป็นการบํงบอกถึงการเข๎าสูํฤดูฝนและ
พร๎อมที่จะท านาปักด า นอกจากนั้นแล๎วในเดือนนี้ก็ไมํละทิ้งพระพุทธศาสนา ยังให๎ความส าคัญกับวันวิสาขบูชา มีการท าบุญ
ตักบาตรและเวียนเทียนรอบศาลาการเปรียญหรือรอบพระอุโบสถรํวมกัน  

“บุญคูณลาน” เป็นประเพณีขอบคุณเมล็ดพันธุ์ (ข๎าว) หลังจากเสร็จสิ้นฤดูกาลเก็บเกี่ยว ชาวบ๎านจะน าข๎าวเปลือก
มารํวมกันท าบุญที่วัด โดยเทข๎าวเปลือกรวมกันให๎เป็นกองใหญํ ๆ (คนอีสานและคนลาว เรียกวํา ประทายข๎าว) มีการสูํขวัญ
ข๎าวเปลือกและเจริญพุทธมนต์ ชาวบ๎านบางคนก็จะน าข๎าวปลูก (เมล็ดพันธุ์ข๎าว) เข๎ารํวมพิธีกรรม โดยเชื่อวําท าให๎เป็นสิริ
มงคล ข๎าวขยายพันธุ์ได๎ดี และให๎ผลผลิตที่ดีในปีถัดไป สํวนข๎าวเปลือกที่ชาวบ๎านน ามารํวมท าบุญก็จะเก็บไว๎ในยุ๎งฉางของวัด 
เพ่ือเก็บไว๎เป็นสมบัติของสํวนกลาง เอาไว๎ในยามเกิดวิกฤตภัยแล๎งหรือน้ าทํวม ซึ่ งชาวบ๎านสามารถกู๎ยืมข๎าวเปลือกเพ่ือน าไป
เป็นอาหารหรือน าไปท าเป็นข๎าวปลูก (เมล็ดพันธุ์ข๎าว) เพ่ือขยายพันธุ์ทดแทนเมล็ดพันธุ์ที่เสียหายจากภัยธรรมชาติ 

“บุญบั้งไฟ” เป็นประเพณีของฝน (เบิกฟูาเบิกฝน) เพ่ือน าไปใช๎เพาะปลูก โดยมีการจุดบั้งไฟขึ้นไปบนท๎องฟูา บูชา
พญาแถน พระมหาบุญประสิทธิ์ นาถปุญโญ (2565) ได๎อธิบายไว๎วํา ประเพณีบุญบั้งไฟ มีความเกี่ยวพันกับชีวิตของชาวอีสาน 
เป็นประเพณีท่ีปฏิบัติสืบทอดตํอกันมาตั้งแตํอดีตจนถึงปัจจุบัน โดยมีความเชื่อวํามนุษย์อยูํใต๎อิทธิพลของเทวดา เมื่อถึงเดือน
หกของทุกปีจะต๎องจัดงานบุญบั้งไฟ เป็นการบูชาเพ่ือให๎ฝนตกต๎องตามฤดูกาล เพราะเชื่อวําการท าเชํนนี้จะท าให๎ฝนตก
ถูกต๎องตามฤดูกาล ท าให๎เกษตรอุดมสมบูรณ์ มีข๎าวปลาอาหารที่บริบูรณ์ สอดคล๎องกับ สุกัญญา สุจฉายา (2558) ได๎อธิบาย
ไว๎วํา การท านาเป็นวิถีชีวิตที่ส าคัญของคนไทย ในสมัยโบราณการท านาขึ้นอยูํกับดิน ฟูาอากาศเป็นหลัก เพ่ือให๎ฝนตกต๎อง
ตามฤดูกาล การท าบุญบั้งไฟจึงเป็นการท าเพ่ือความสุขสมบูรณ์ของบ๎านเมือง ให๎ฝนตกต๎องตามฤดูกาล ชํางท าบั้งไฟสํวนใหญํ
จะเป็นพระภิกษุและเณร สถานที่ในการท าบุญบั้งไฟจึงมักเป็นวัดประจ าหมูํบ๎าน เมื่อถึงฤดูกาลเพาะปลูก น้ าฝนจึงถือวําเป็น
สิ่งส าคัญอยํางยิ่งตํอเกษตรกร การท าเกษตรแบบอาศัยธรรมชาติ ต๎องพ่ึงพาดินฟูาอากาศ หากไมํมีน้ าฝนตกสูํพ้ืนดิน เมล็ด
พันธุ์ที่จะขยายพันธุ์งอกเงยเจริญเติบโต เพื่อเป็นอาหารให๎กับมนุษย์และขยายพันธุ์ในปีตํอ ๆ ไป ก็ไมํสามารถเติบโตขึ้นมาได๎
เลย ความเชื่อเพ่ือให๎ได๎น้ าฝนตามคติชนและนิทานปรัมปราพ้ืนบ๎านจึงถูกถํายทอดสืบตํอกันมา กลายเป็นประเพณีหรือ
กิจกรรมที่ชาวบ๎านต๎องปฏิบัติและกระท ากันขึ้นทุก ๆ ปี วัตถุประสงค์หลักของการท าบุญบั้งไฟคือการขอน้ าฝนจากเทวดาที่
เชื่อวําอยูํเหนือกวํามนุษย์ จะประทานให๎กับโลกเพ่ือให๎พ้ืนดินชุํมชื้นอุดมสมบูรณ์ สามารถท าการเกษตรและให๎ผลผลิตตอบ
แทนที่ดีด๎วย ดังนั้น บุญบั้งไฟจึงไมํใชํงานบุญประเพณีเพ่ือความสนุกสนาน หรืองานสังสรรค์ หรืองานกิจกรรมที่แฝงไปด๎วย
การพนันบั้งไฟ ดั่งเชํนในยุคปัจจุบันนี้ที่ปรากฏให๎เห็นในสังคมชนบทภาคอีสานโดยทั่วไป 

บุญใหญํทั้งสองเดือน คือ “บุญคูณลาน” และ “บุญบั้งไฟ” จึงเป็นงานบุญที่สะท๎อนให๎เห็นถึงการท างานด๎วยความ
สามัคคีรํวมกันของผู๎คนในชุมชน รวมไปถึงการให๎ความส าคัญกับพืชผลทางการเกษตร โดยเฉพาะเรื่องเมล็ดพันธุ์พืช เป็นการ
ให๎ความส าคัญกับการจัดเก็บและรักษาไว๎จนกวําจะถึงฤดูกาลเพาะปลูก เพ่ือให๎ได๎เมล็ดพันธุ์ที่สมบูรณ์ มีการคัดแยกด๎วย
ความพิถีพิถัน ใสํใจกับไการคัดเลือกเมล็ดพันธุ์พืชแตํละเม็ดด๎วยความบรรจงและความใสํใจ ดั่งค าผญาภาษิตอีสานที่วํา  

 



Phra Komsan Jalearnwong Anek Yai-In Daonue Bootsitha and Phramaha Phisut Sitthimethi  Journal of Social Science Panyapat Vol.6 No.3 (2024)    655 

“...เถิงฤดูเดือนยี่มาฮอดแล้ว 
ให้นิมนต์พระสงฆ์องค์เจ้ามาตั้งสวดมงคล  
เอาบุญคูณข้าวเข้าป่าหาไม้เห็ดหลัว  
อย่างได้หลงลืมถิ่มฮีตเก่าคองเดิมเฮาเด้อ...”  

หมายความวํา เมื่อถึงฤดูเดือนยี่มาถึงให๎นิมนต์พระสงฆ์มาสวดมงคลท าบุญคูณข๎าว ให๎จัดหาไม๎มาไว๎ท าฟืนส าหรับใช๎
ในการหุงต๎มประกอบอาหาร อยํางได๎หลงลืมประเพณีเกําแกํแตํเดิมมาของเรา (ประหลาด จับสูงเนิน, 2566) 

เมื่อถึงฤดูกาลเพาะปลูกชาวบ๎านก็มีความใสํใจกับกระบวนการเพาะปลูกเมล็ดพันธุ์เป็นอยํางดี เริ่มจากการให๎
ความส าคัญกับการขอฝนจากพญาแถน เพ่ือให๎ฝนตกถูกต๎องตามฤดูกาล มีการน าของเครื่องเซํนไหว๎เพ่ือการเอาฤกษ์เอาชัย 
หวํานกล๎า หรือหวํานข๎าว ในวันพืชมงคล หรือหลังจากวันเลี้ยงผีปูุตา ซึ่งเป็นขนบธรรมเนียมนับถือสืบตํอกันมา กํอนจะลงนา
ท านาตามฤดูกาลจะต๎องบูชาพญาแถน เลี้ยงผีบ๎าน/ผีปูุตา และเลือกวันปักด าต๎นกล๎าเป็นต๎นแรกของที่นา เชํน เลือกวันปักด า
เป็นวันพฤหัสบดี เพราะเชื่อวําเป็นวันไมํแข็ง เหมาะกับการเพาะปลูก จะท าให๎พืชเจริญเติบโตเร็วและไมํเสียหาย ไมํเลือกวัน
อังคารปักด าเป็นวันแรก เพราะเป็นวันแข็งไมํเหมาะสมกับการเพาะปลูก จะท าให๎ข๎าวหรือพืชโตช๎าได๎ผลผลิตไมํดี และไมํท า
นาให๎แล๎วเสร็จในวันเดือนดับ (แรม 14 ค่ า) เพราะเชื่อวําเป็นวันไมํดี โบราณถือเป็นวันดับเป็นวันเดือนมืด มีสิ่งไมํดีและสิ่งชั่ว
ร๎าย ในวันนี้จึงบอกกลําวสอนลูกหลานไมํให๎ท านาให๎เสร็จในวันนี้ ควรท าให๎เสร็จในวันถัดไป ฯลฯ 

 
บทบาทพระสงฆ์กับการรักษาเมล็ดพันธุ์พืชพ้ืนบ้าน 

วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิต ของผู๎คนในท๎องถิ่นชนบทมีความสัมพันธ์และสอดคล๎องซึ่งกันและกัน มีการ
ชํวยเหลือเกื้อกูลพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกัน มีความเป็นชุมชนพลังบวรคํอนข๎างสูง พระสงฆ์ ชาวบ๎าน และหนํวยงานภาครัฐ มี
การท างานสนับสนุนสอดรับซึ่งกันและกัน พระสงฆ์เป็นบุคคลที่ชาวบ๎านเคารพนับถือมากที่สุดในชุมชน กิจกรรมและ
พิธีกรรมงานบุญตามครรลองฮีตสิบสอง จะถูกจัดขึ้นภายในวัดประจ าหมูํบ๎าน พระสงฆ์จะเป็นแกนน าชักชวนชาวบ๎านลงมือ
ชํวยกันท า เพ่ือให๎พิธีกรรมงานบุญส าเร็จลุลํวงไปด๎วยดี ในประเพณีฮีตสิบสอง ตามฮีตครองของชาวอีสานและชาวลา ว 
พระสงฆ์มีบทบาทอยํางมากในงานบุญทั้งสิบสองเดือน เพราะเป็นเรื่องราวที่กลําวถึงงานบุญประเพณีที่ใช๎วัดเป็นศูนย์กลาง
เพ่ือท ากิจกรรม บุญบั้งไฟอีสานมีการปรับเปลี่ยนไปตามความเหมาะสม จัดขึ้นเพ่ือบูชาเทวดา ที่เรียกวํา “แถน”  ขอฝน ฟูา 
ลม ขณะเดียวกันชํางบั้งไฟก็คือพระสงฆ์และสามเณร ซึ่งการจุดบั้งไฟในทางพระพุทธศาสนาเป็นการสะท๎อนความส าคัญแบบ
ผสมผสานการบรวงสรวงแถน เทวดา และบูชาคุณของพระพุทธเจ๎า (รัชชัย ขยันท า, 2561) แตํส าหรับงานบุญในฮีตสิบสองที่
ท าให๎พระสงฆ์มีบทบาทตํอการเก็บรักษาเมล็ดพันธ์พืชพ้ืนบ๎านนั้น คือ “บุญคูณลาน” เป็นพิธีกรรมฉลองภายหลังจากเสร็จ
สิ้นการเก็บเกี่ยว จึงต๎องท าบุญโดยนิมนต์พระสงฆ์มาสวดมนต์ในลานข๎าวและมีการสูํขวัญข๎าวเพ่ือฉลองความอุดมสมบูรณ์
ขอบคุณแมํโพสพและขอขมาโทษที่ได๎เหยียบย่ าพ้ืนแผํนดินในระหวํางการท านา โดยเชื่อวําการท าบุญประเพณีกุ๎มข๎าวใหญํ 
(บุญคูณลาน) จะท าให๎อยูํเย็นเป็นสุข มีผลผลิตจากการท านาที่ประสบความส าเร็จ การเกษตรมีความอุดมสมบูรณ์ (ทรงคุณ 
จันทจร และคณะ, 2561) พระสงฆ์ถือวํามีบทบาทอยํางมากกับประเพณีบุญคูณลาน เป็นศูนย์รวมทางจิตใจและจิตวิญญาณ
ของผู๎คนในท๎องถิ่น เมล็ดข๎าวเปลือกหรือเมล็ดพันธุ์พืชภายในท๎องถิ่นที่น ามารํวมพิธีกรรมจะถูกจัดเก็บไว๎ในยุ๎งฉากที่ถูกสร๎าง
ขึ้นภายในวัด เมื่อถึงคราวจ าเป็น ชาวบ๎านบางคนไมํมีข๎าวกิน ข๎าวไมํมีจะกรอกหม๎อ ก็สามารถมาขอความชํวยเหลือจากทาง
วัด หรือบางครั้งมีเหตุฉุกเฉินประเภทงานอวมงคล จัดงานศพแบบกะทันหัน เจ๎าภาพมีข๎าวไมํเพียงพอกับการท าอาหาร
ต๎อนรับญาติพ่ีน๎อง ก็สามารถมายืมข๎าวในยุ๎งฉางของทางวัดได๎ เมื่อถึงฤดูกาลท านา หากชาวบ๎านทํานใดมีข๎าวปลูก (เมล็ด
พันธุ์ข๎าว) ไมํเพียงพอ หรือเมล็ดพันธุ์ที่เก็บไว๎เพาะปลูกมีสภาพไมํสมบูรณ์ ซึ่งอาจเกิดจากเมล็ดพันธุ์รีบหรือฝุอ รวมไปถึงมี
สัตว์ประเภท นก หนู ลักขโมยกัดกินเมล็ดพันธุ์จนท าให๎เกิดความเสียหาย ก็สามารถมากู๎ยืมเมล็ดพันธุ์จากทางวัดได๎เชํนกัน 
ดังนั้น จะเห็นได๎วําเมล็ดพันธุ์ (ข๎าว) ที่ถูกน ามารวมกันในประเพณีบุญคูณลาน จะถูกเก็บรักษาเอาไว๎อยํางดีภายในยุ๎งฉางของ
ทางวัด โดยมีพระสงฆ์เป็นผู๎คอยดูแลรักษาไว๎ เพ่ือให๎เกิดประโยชน์สูงสุดตํอชาวบ๎านและชุมชน เมื่อญาติโยมมีความจ าเป็น
หรือขาดแคลนเมล็ดพันธุ์ก็สามารถกู๎ยืมได๎จากยุ๎งฉางของทางวัด เมื่อเสร็จสิ้นฤดูกาลเก็บเกี่ยวในฤดูกาลถัดไปก็น ามาใช๎คืน



656    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

ให๎กับทางวัด ถือวําเป็นการพ่ึงพาอาศัยชํวยเหลือซึ่งกันและกัน ระหวํางพระสงฆ์และชาวบ๎าน โดยมีวัฒนธรรมประเพณี
ประจ าถิ่นเป็นเครื่องมือชํวยผลักดันให๎เกิดความส าเร็จและความดีงามภายในชุมชน 
 
องค์ความรู้ใหม ่

 
ภาพที่ 1 แสดงองค์ความรู๎ใหมํ 
 
บทสรุป 

ในอดีตการเข๎ามาบวชเป็นพระและสามเณรในพระพุทธศาสนา มีจุดประสงค์เพ่ือศึกษาเลําเรียน ทั้งวิชาทางธรรม
และวิชาทางโลก เพราะการอํานออก เขียนได๎ และมีความรู๎เกี่ยวกับศาสตร์ประเภทเพ่ือประกอบอาชีพ เชํน หัตถกรรมจัก
สาน ชํางไม๎ ชํางฝีมือ หมอยาพื้นบ๎าน ฯลฯ ล๎วนจ าเป็นต๎องศึกษาจากต าราใบลานภายในวัด เนื่องจากไมํมีโรงเรียนและแหลํง
เรียนรู๎เพื่อค๎นหาข๎อมูลเชํนดังสมัยปัจจุบัน ดังนั้น พระสงฆ์ในชุมชนชนบทจึงมีหน๎าที่และบทบาทหลากหลายอยําง ขึ้นอยูํกับ
วําชาวบ๎านต๎องการจะให๎พระสงฆ์เป็นเชํนใด เชํน เป็นผู๎น าทางจิตวิญญาณ เป็นสมณะผู๎ปฏิบัติเครํงครัดตามพระธรรมวินัย 
เป็นผู๎น าท ากิจกรรมและด าเนินโครงการตําง ๆ เป็นผู๎น าประกอบพิธีกรรมทางศาสนา เป็นผู๎อนุรักษ์และถํายทอดองค์ความรู๎
เกี่ยวกับจารีตประเพณีแบบดั้งเดิม ฯลฯ บุญประเพณีตามจารีตของชาวบ๎านจึงจ าเป็นต๎องมีพระสงฆ์เข๎าไปเกี่ยวข๎องด๎วยเสมอ 
“บุญคูณลาน” และ “บุญบั้งไฟ” เป็นประเพณีตามฮีตสิบสองซึ่งมีความส าคัญกับเกษตรกร บุญคูณลานเป็นประเพณีบุญ
เดือนยี่ มีสํวนชํวยสํงเสริมการเก็บรักษาเมล็ดพันธุ์ การสละเมล็ดพันธุ์เพ่ือน ามาเป็นกองทุนธนาคารเมล็ดพันธุ์ บุญบั้งไฟชํวย
สํงเสริมการเพาะปลูกและขยายพันธุ์เมล็ดพืชให๎เจริญเติบโตและแข็งแรงสมบูรณ์ โดยการจุดบั้งไฟขึ้นไปบนท๎องฟูาบูชาพญา
แถนเพ่ือให๎ฝนตกต๎องตามฤดูกาล ท าให๎เกษตรกรมีน้ าไว๎ส าหรับเพาะปลูก ท าให๎เกิดความอุดมสมบูรณ์ ซึ่งทั้งสองงานบุญนี้

พระสงฆ์ 
(แกนน า) 

ฮีตสิบสอง 

- เก็บรักษาเมล็ดพันธุ์ 
- ธนาคารกองทุนเมล็ดพันธุ์ 
- ขอบคุณเมล็ดพันธุ์ที่เป็นอาหาร 
- ชํวยเหลือชาวบ๎านยามฉุกเฉิน 

- บูชาพญาแถนเพ่ือขอน้ าฝนท าการเกษตร 
- ท าให๎พื้นดินชุํมชื้นเหมาะตํอการเพาะปลูก 
- เฉลิมฉลองฤดูกาลท านา 
- เตรียมความพร๎อมกํอนท านา 

บุญคูณลาน 
(เดือนสอง) 

ชาวบ๎าน 
หนํวยงานภาครัฐ/

โรงเรียน 

วัด 
(ศูนย์กลางของชุมชน) 

บุญบ้ังไฟ 
(เดือนหก) 

ขยายพันธุ์พืชประจ าท๎องถิ่น, 
รักษาเมล็ดพันธุ์ประจ าถิ่น 

ปูองกันการขยายพันธุ์พืช
ดัดแปลงพันธุกรรม (GMO) 

ลดต๎นทุนการซื้อเมล็ดพันธุ์ 

- ท าบุญขวัญข๎าว 
- เก็บข๎าวไว๎ในยุ๎งฉาง 
- นิมนต์พระสวดมนต์ 

- ท าบุญบูชาขอฝน 
- การจุดบั้งไฟ 
- การฟูอนล าในวัด กิจ

กร
รม

 กิจกรรม 



Phra Komsan Jalearnwong Anek Yai-In Daonue Bootsitha and Phramaha Phisut Sitthimethi  Journal of Social Science Panyapat Vol.6 No.3 (2024)    657 

ต๎องอาศัยวัดเป็นศูนย์กลางการท ากิจกรรม พร๎อมทั้งมอบบทบาทให๎กับพระสงฆ์เป็นผู๎น าพาท า เพ่ือสร๎างความสามัคคีและ
ยังคงรักษาจารีตประเพณีของบรรพบุรุษสืบตํอไปสูํรุํนลูกรุํนหลานในอนาคตข๎างหน๎า 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมสํงเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม. (2557). ลอยกระทง. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์องค์การสงเคราะห์ทหารผํานศึก. 
ช าพล แนวจ าปา. (2565). ผญาอีสาน “ฮีตสิบสอง”. สืบค๎น 29 สิงหาคม 2567. จาก 

https://www.isangate.com/new/16-word/paya-soi/792-paya-heet-12.html. 
เชาวน์มนัส ประภักดี. (2558). ผีในโลกทัศน์ของคนไทด าและมอญในชุมชนท๎องถิ่นภาคกลาง: บทสังเคราะห์โครงการยุววิจัย

ประวัติศาสตร์ท๎องถิ่นพ้ืนที่ภาคกลาง. ใน รายงานสืบเนื่องการประชุมวิชาการระดับชาติ ครั้งที่ 2 “สถาบันวิจัยและ
พัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏก าแพงเพชร” (น. 145-164). ก าแพงเพชร: มหาวิทยาลัยราชภัฏก าแพงเพชร. 

ทรงคุณ จันทจร สิบปีย์ ชยานุสาสนี จันทร์ดอน และ ชมนาถ แปลงมาลย์. (2561). บุญกุ๎มข๎าวใหญํ: ความสัมพันธ์ของความ
เชื่อ ประเพณี และพิธีกรรมตํอความมั่นคงทางสังคม และเศรษฐกิจชุมชนอีสาน. วารสารช่อพะยอม, 29(1), 421-
430. 

ทัศนฐรสชง ศรีกุลกรณ์, วินิตา คงประดิษฐ์, วรรณวิภา สุเนตต์ตา, เพ็ญสิริ ชาตินิยม และ สุภาวี ศิรินคราภรณ์. (2560). ผี 
พราหมณ์ พุทธ: วัฒนธรรมประดับได๎. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย, 37(3), 129-142. 

ธัญณ์ณภัทร์ เจริญพานิช. (2559). ผีและอ านาจ ผํานความเชื่อเรื่องผีของชาวไทยทรงด า ต าบลพันเสา อ าเภอบางระก า 
จังหวัดพิษณุโลก. วารสารราชพฤกษ์, 14(2), 67-74. 

นิมิตชัย ชูปู, เก็ตถวา บุญปราการ และ ปัญญา เทพสิงห. (2559). การประกอบสร๎างพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์และพิธีกรรมของวัดเขียน
บางแก๎ว อ าเภอเขาชัยสน จังหวัดพัทลุง. ใน รายงานสืบเนื่องการประชุมหาดใหญ่วิชาการระดับชาติ และนานาชาติ 
ครั้งที่ 7 (น. 69-89). สงขลา: มหาวิทยาลัยหาดใหญํ. 

ประพจน์ แย๎มทิม. (2565). ปรัชญาในทัศนะของคนไทย. วารสารนิสิตวัง, 24(2), 120-124. 
ประหลาด จับสูงเนิน. (2566). ประเพณีสู่ขวัญข้าว ต าบลนากลาง อ าเภอสูงเนิน จังหวัดนครราชสีมา. สืบค๎น 29 สิงหาคม 

2567. จาก https://tambonnaklang.go.th/fileupload/1314pa-susu.pdf. 
พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ. (2557). ประวัติพระพุทธศาสนาในอินเดีย. (พิมพ์ครั้งที ่4). กรุงเทพฯ: เอกพิมพ์ไท. 
พระมหาบุญประสิทธิ์ นาถปุญโญ. (2565). การศึกษาวิเคราะห์ประเพณีบุญบั้งไฟในจังหวัดยโสธร. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 

27(1), 208-218. 
พระเมธีรัตนดิลก. (2567). ประวัติการสังคายนาพระไตรปิฎกบาลี. สืบค๎น 23 สิงหาคม 2567. จาก 

http://oldweb.mcu.ac.th/mcutrai/menu2/Article/article_23.html. 
พระศรีสัจญาณมุนี. (2560). พระพุทธศาสนากับการเมืองการปกครองของไทย. ใน รายงานสืบเนื่องการประชุมวิชาการ

ระดับชาติ ครั้งที่ 4 และนานาชาติ ครั้งที่ 2 “Buddhist Innovation for Developing Thailand” (น. 2423-
2436). ขอนแกํน: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแกํน. 

พระสมุห์บัว ทีปธมฺโม, พระครูวัชรสุวรรณาทร และ พระครูวิรุฬห์วัชรธรรม. (2564). บทบาทพระสงฆ์กับการเสริมสร๎างภูมิ
ปัญญาชาวบ๎าน. วารสาร มจร การพัฒนาสังคม, 6(3), 228-237. 

พระสมุห์วีระ สุนฺทโร. (2566). พระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชนตามหลักพระพุทธศาสนา. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรม
ปริทรรศน์, 6(4), 241-253. 

ภัทรินี ค าฝาด, ปรียาภรณ์ เหลืองวรวัฒนา และ พนิดา มะกรูดอินทร์. (2564). หลักพุทธรรมกับแนวคิดพลัง “บวร” (บ๎าน 
วัด โรงเรียน) เพ่ือสํงเสริมการอนุรักษ์คลองเจดีย์บูชา. ใน รายงานสืบเนื่องการประชุมวิชาการระดับชาติ ครั้งที่ 13 
“มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม” (น. 2654-2659). นครปฐม: มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม. 

มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของชาติ. (2565). ประเพณีเดือน 8-9 : พิธีบูชาแม่โพสพ. สืบค๎น 20 สิงหาคม 2567. จาก 
https://ich-thailand.org/article/detail/62ccfbd4ea3e214999972cd8. 



658    วารสารสงัคมศาสตรปั์ญญาพฒัน์ ปีที ่6 ฉบบัที ่3 (2567) พระคมสนั เจริญวงค ์เอนก ใยอินทร ์ดาวเหนือ บุตรสีทา และ พระมหาพิสุทธิ ์สิทฺธิเมธี 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พรไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มูลนิธิสวนแก๎ว. (2567). คู่มืออุบาสก อุบาสิกา บทสวดมนต์ ท าวัตรเช้า-เย็น แปลไทย. นนทบุรี: โพธิ์ทองการพิมพ์. 
รัชชัย ขยันท า. (2561). วัฒนธรรมความเชื่อที่มีตํอประเพณีบั้งไฟของคนอีสาน. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 23(2), 89-99. 
เรณู เหมือนจันทร์เชย. (2558). หน๎าที่ทางสังคมของความเชื่อผีบรรพบุรุษไทยโซํง. บ๎านเกาะแรต จังหวัดนครปฐม. วารสาร

ภาษาและวัฒนธรรม, 34(1), 85-103. 
วไลพร ภวภูตานนท์ ณ มหาสารคาม. (2523). บทบาทพระสงฆ์ไทยที่เป็นหมอพระในด้านการบ าบัดรักษาโรคแก่ชุมชน 

(รายงานวิจัย). กรุงเทพฯ: ส านักงานคณะกรรมการวิจัยแหํงชาติ. 
วิฑูรย์ คุ๎มหอม. (2558). แมํโพสพ: ต านาน ความเชื่อ และพิธีกรรม. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, 3(2), 140-

151. 
ศูนย์สารนิเทศอีสานสิรินธร. (2566). ฮีตสิบสอง : ประเพณีอีสาน 12 เดือน. สืบค๎น 17 สงิหาคม 2567. จาก 

https://isancenter.msu.ac.th/?p=1229. 
สามารถ มังสัง. (2560). วัดกับบ้าน: เหตุปัจจัยอาศัยกันและกัน. สืบค๎น 15 สิงหาคม 2567. จาก 

https://mgronline.com/daily/detail/9600000072646. 
สุกัญญา สุจฉายา. (2558). พิธีขอฝนของชนชาติไท. วารสารมนุษยศาสตร์, 22(2), 27-63. 
สุรชาติ บุษย์ชญานนท์. (2559). คติความเชื่อเรื่องผีในยุควิทยาการสมัยใหมํ (IT). วารสารนัมฏองแหรกพุทธศาสตร

ปริทรรศน์, 3(1), 42-55. 
 


