
JSSP: Journal of Social Science Panyapat, 2025. 7(1): 547-554.  

 JSSP 
PANYAPAT  Journal of Social Science Panyapat 

  ปัญญาพัฒน์  https://so06.tci-thaijo.org/index.php/JSSP/index 
 

Academic Article  

 

 

Received: 3 December 2024; © 2025 JSSP: Journal of Social Science Panyapat 
Revised: 7 March 2025; ISSN: 3027-6748 (Online) 

Accepted: 9 March 2025  

Gender diversity towards single-sex family formation in Thai society 
 
Pornpiroon Chalachai1* and Rukchanok Chumnanmak2 
 1 Master of Arts students in Interdisciplinary Social Sciences, Faculty of Humanities and Social Sciences, 

Khon Kaen University, Thailand 
 2 Lecturer, Sociology and Anthropology Group, Social Sciences Department, Faculty of Humanities and Social Sciences, 

Khon Kaen University, Thailand 
 * Corresponding author. E-mail: pornpiroon.ch@kkumail.com  

 
ABSTRACT  

This article aims to study the impact of Gender diversity towards Same- Sex Family Formation in 
Thai Society:  The Necessity of Same- Sex Marriage Legislation and the Impact on the Lives of Same- Sex 
Couples in Thai Society, and analyzes the issues and limitations of sexual diversity to the coexistence of 
same- sex couples in Thai society, as well as the necessity of same- sex marriage legislation.  It examines 
the changes in the living arrangements of same- sex couples due to the legal recognition of same- sex 
marriage. The article finds that same-sex marriage legislation, which is the result of social movements and 
ongoing legal reforms, is crucial in addressing the challenges faced by same- sex couples.  The limitations 
stemming from gender and sex classification are central to restricting rights. Three key conclusions can be 
drawn:  1)  gender classification affects rights in the legal system.  2)  gender classification reflects the 
reproduction of a binary 3) gender system or the belief that only heterosexual couples (male and female) 
are eligible for marriage. gender classification affects access to rights and welfare, which impacts the daily 
lives of same- sex couples due to the segregation of legal rights based on gender classification.  These 
limitations create significant obstacles for same-sex couples in gaining equal rights and recognition. Social 
movements reflect the struggles of sexual minorities fighting for equality in same- sex marriage laws.  The 
ongoing changes in legislation highlight the restrictions and conditions that impact the coexistence of 
same- sex couples.  However, societal acceptance remains influenced by cultural values and individual 
attitudes toward same-sex couples, which the legal recognition of same-sex marriage alone cannot alter. 
 
Keywords: Sexual Diversity, Same-Sex Family Formation, Same-Sex Marriage Law  

https://so06.tci-thaijo.org/index.php/JSSP/index
mailto:pornpiroon.ch@kkumail.com


548    วารสารสังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์ ปีท่ี 7 ฉบับที่ 1 (2568) พรพิรุณ ชลาชัย และ รักชนก ชำนาญมาก 

ความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวในสังคมไทย 
 
พรพิรุณ ชลาชัย1* และ รักชนก ชำนาญมาก2 
 1 นักศึกษาหลกัสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาสหวิทยาการสังคมศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

ประเทศไทย 
 2 อาจารย์ประจำกลุ่มวิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา สาขาสังคมศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น ประเทศไทย 
 * Corresponding author. E-mail: pornpiroon.ch@kkumail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษาความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันใน
สังคมไทย ถึงความจำเป็นต่อการมีกฎหมายสมรสระหว่างเพศเดียวกัน และการเปลี่ยนแปลงต่อการใช้ชีวิตร่วมกันของคู่รัก
ความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย จากกฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน และวิเคราะห์ถึงปัญหา และข้อจำกัดของ
ความหลากหลายทางเพศต่อการดำรงชีวิตร่วมกันของคู่รักความหลากหลายทางเพศต่อสังคมไทย ตลอดจนการมีกฎหมาย
การสมรสระหว่างเพศเดียวกัน พบว่ากฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน ที่เกิดจากการเคลื่อนไหวทางสังคม และมีการ
เปลี่ยนแปลงทางกฎหมายเรื่อยมา พบว่าพบว่าข้อจำกัดด้วยเหตุแห่งเพศ และการจำแนกเพศคือหลักการสำคัญในการจำกัด
สิทธิ์จากการศึกษาสามารถสรุปได้ 3 ประการ 1) การจำแนกเรื่องเพศมีผลต่อสิทธิ์ในระบบกฎหมาย 2) การจำแนกเรื่องเพศ
สะท้อนให้เห็นถึงการผลิตซ้ำในระบบความเชื่อแบบสองเพศ หรือความรักต่างเพศระหว่างชายและหญิงเท่านั้นที่สามารถจด
ทะเบียนสมรสได้ 3) การจำแนกเพศมีผลต่อการได้รับสิทธิและสวัสดิการ ทำให้เกิดผลกระทบต่อการใช้ชีวิตคู่ระหว่างเพศ
เดียวกันเมื่อมีการแบ่งแยกกฎหมายการได้รับสิทธิต่าง ๆ ในฐานะเป็นคู่รักเพศเดียวกันจึงมีข้อกำจัดที่สำคัญหลายประการ 
การเคลื่อนไหวทางสังคมเป็นผลสะท้อนการต่อสู้ของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศจากความไม่เสมอภาคต่อ
กฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน ระหว่างการเปลี่ยนแปลงทำให้เห็นถึงข้อจำกัด และเงื่อนไขที่สำคัญต่อการดำรงชีวิต
ร่วมกันของคู่รักเพศเดียวกัน อย่างไรก็ตามการยอมรับในสังคมนั้นยังมีเรื่องของความเชื่อค่านิยมทางสังคม รวมถึงทัศนคติ
ของปัจเจกบุคคลที่มีต่อคู่รักความหลากหลายทางเพศนั้น เป็นเรื่องที่กฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกันไม่สามารถ
เปลี่ยนแปลงความเชื่อ และทัศนคติเหล่านั้นได้  

 
คำสำคัญ: ความหลากหลายทางเพศ, การสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกัน, กฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน 
 

© 2025 JSSP: Journal of Social Science Panyapat

 

บทนำ 
การสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ มีข้อจำกัด และเกิดข้อ

เปรียบเทียบที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสังคมไทยตลอดหลายปีที่ผ่านมา ทำให้เกิดข้อถกเถียงต่อการใช้
กฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกันของคู่รักความหลากหลายทางเพศ โดยเฉพาะอย่างยิ่งหลักการสำคัญของกฎหมายใน
ประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ ที่มีตัวแทนจากหลายเครือข่ายทางสังคม ร่วมถึงกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ
ได้ออกมามีส่วนร่วมต่อการขับเคลื่อนด้านนโยบายความเท่าเทียมทางเพศ ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมามีการแก้ไขกฎหมายการ
สมรสระหว่างเพศเดียวกัน ซึ่งมีภาครัฐ องค์กกร และเครือข่ายทางสังคม ซึ่งความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัว
ระหว่างเพศเดียวกัน ยังไม่ได้บัญญัติถึงความเป็นบุคคลที่เป็นผู้ใช้กฎหมายร่วมกัน ซึ่งในขณะนั้นใช้คำว่า ชายและหญิง เป็น
สาระสำคัญต่อการจดทะเบียนสมรสระหว่างคู่รักต่างเพศ หากมองย้อนไปในประวัติศาสตร์ของการเคลื่อนไหวทางสังคมใน
ประเทศไทยริเริ่มมีการ “ร่างพระราชบัญญัติการจดทะเบียนคู่ชีวิต” สาระสำคัญเพื่อให้สิทธิขั้นพื้นฐานต่อคู่รักเพศเดียวกัน
ครั้งแรก แต่สิทธิของคู่ชีวิตยังไม่ครอบคลุมเท่ากับคู่สมรส (ประภาสิริ สุริวงษ์ และคณะ, 2565) และได้มีการเคลื่อนไหวต่อ
สมรสเท่าเทียม เพื่อเรียกร้องให้แก้ไขบทบัญญัติในประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ให้เป็น  “บุคคล” กับ “บุคคล  
จนประสบความสำเร็จต่อการมีกฎหมายสมรสระหว่างเพศเดียวกันในปัจจุบัน 

mailto:pornpiroon.ch@kkumail.com


Pornpiroon Chalachai and Rukchanok Chumnanmak   Journal of Social Science Panyapat Vol.7 No.1 (2025)    549 

ในสังคม ความคิด ความเชื่อศาสนา จารีตประเพณี  รวมไปถึงสถาบันต่าง ๆ ที่อยู่ในสังคมล้วนเป็นองค์ประกอบหนึ่ง
ต่อชุดความหมายของความเป็นเพศที่มีอยู่ในสังคม ในแต่ละสังคมมนุษย์ที่อยู่ภายใต้วัฒนธรรรมที่หลากหลายล้วนมีความ
เหมือน และแตกต่างออกไป ในบางสังคมวัฒนธรรมมีข้อจำกัดเคร่งครัดต่อการดำรงไว้ซึ่งความเชื่อตามหลักการสำคัญของ
สังคมนั้น บางอย่างถือเป็นการกระทำผิดต่อสิ่งที่สังคมยอมรับนับถือ ตามความเชื่อ ประวัติศาสตร์ของสังคม (พีรภัทร ฉัตร
พิบูลย์, ภูเวียง ห้าวเหิม และวีระนุช แย้มยิ้ม, 2567) ในขณะเดียวกันบางสังคมเปิดกว้างต่อความหลากหลายที่อยู่ร่วมกันใน
สังคม การเปิดเผยตัวตนของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในแต่ละสังคมจึงเป็นเรื่องที่ไม่สามารถทำได้ทั้งหมด 
ในทางกลับกันต้องทำให้ผู้อื่นยอมรับในตัวตน และมีวิธีเพื่ออยู่ร่วมกับสังคมนั้นเพื่อไม่ทำให้ตัวตนถูกกดทับ รวมไปถึงการ
สร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกัน ที่มักถูกแบ่งแยกออกจากสังคมส่วนใหญ่ เพราะยังถูกมองว่าแตกต่างไปจากความรักของ
ผู้คนทั่วไป ด้วยอำนาจทางสังคมนั้นตามที่ฟูโกต์เรียกว่า “ฐานคติแบบกดทับ” (Repressive) (Foucault, M., 1980)  

ดังนั้นบทความนี้มุ่งศึกษาวิเคราะห์การสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกัน ที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง
ทางกฎหมาย และทำให้สังคมยอมรับการมีอยู ่ของกลุ ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ รวมถึงทัศนคติต่อความ
หลากหลายทางเพศ ข้อถกเถียงในสังคมต่อกฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน จากเอกสาร งานวิจัย บทความวิชาการ 
และปรากฏการณ์ทางสังคม เพื่อมองเห็นถึงข้อจำกัดมิติทางสังคม ที่เชื่อมโยงกับกฎเกณฑ์ทางสังคมในปัจจุบัน ต่อการสร้าง
ครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันและข้อจำกัดด้วยเหตุแห่งเพศ และการจำแนกเพศคือหลักการสำคัญต่อการมีกฎหมายสมรส
ระหว่างเพศเดียวกัน 
 
แนวคิดเรื่องเพศสภาพ และความหลากหลายทางเพศ 

เพศสภาพ ถูกสร้างขึ้นในกระแสสตรีนิยมที่ถูกพัฒนามาจากฐานคิดในทฤษฎีประกอบสร้างทางสังคม (Social 
constructionist Theory) ซึ่งมโนทัศน์ของ “เพศสภาพ” ส่งผลให้เกิดการบูรณาการของฐานความคิดที่นำไปใช้ศึกษาใน
ประเด็นผู้ชายและผู้หญิง ไปสู่การพัฒนาในระยะต่อมา แสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ทางสังคมของบุคคลที่สามารถมองเห็นถึง
ความเป็นชายและความเป็นหญิงได้ ความหลากหลายทางเพศนั้นแสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่สังคมให้คุณค่า
ทางความหมาย ความคาดหวังของผู้คนให้เป็นไปตามบรรทัดฐานทางสังคม ความเชื่อ รวมถึงการปฏิบัติตามจารีตประเพณี
ทางสังคมนั้น ๆ อัตลักษณ์ของเพศสภาพจึงมีความเกี่ยวเนื่องกันในทางประวัติศาสตร์ทางสังคม เป็นตัวกำหนดและควบคุม
สังคมนั้น หากมองถึงการแยกเพศในสังคมมนุษย์ ฐานคติความเชื่อที่ว่ามนุษย์นั้นมีเพียงสองเพศคือชายและหญิงเพียงเท่านั้น 
เมื่อใดที่เกิดลักษณะบ่งชี้ถึงความแตกต่างจากบรรทัดฐานทางสังคม ที่ออกมาจากพฤติกรรม หรืออัตลักษณ์ทางเพศ ทำให้
การจำแนกเพศในสังคมมนุษย์ เกิดการตีความถึงสภาวะการเป็นมนุษย์ตาม “ธรรมชาติ” ที ่สังคมส่วนใหญ่ยอมรับ  
และกลายเป็นค่านิยมที่สังคมยอมรับอย่างกว้างขวาง (สมชาย ปรีชาศิลปกุล, 2556) 

ความหลากหลายทางเพศภายใต้บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่มีการเปลี่ยนแปลง อธิบายถึงความเป็นชายและ
ความเป็นหญิงนั้น ว่าไม่ได้เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ แต่ความเชื่อสังคม วัฒนธรรมคือ สิ่งที่หล่อหลอมให้มนุษย์สร้าง อัต
ลักษณ์ทางเพศ การทำความเข้าใจเรื่องความหลากหลายทางเพศ คือ การทำความเข้าใจบริบทของความสัมพันธ์ที่มีการ
เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา การมองเรื่องเพศ จะต้องทำความเข้าใจความหมายที่เกิดขึ้นภายใต้บริบทความสัมพันธ์ที่ซับซ้อน
เพื่อให้มองเห็น “เงื่อนไข” ออกจาก “พฤติกรรม” การจำแนกเพศ และตีตราให้มนุษย์ออกเป็นชนชั้นทางสังคมทางเพศที่
ต่างกัน ล้วนเป็นเรื่องทางสังคมและวัฒนธรรม ซึ่งถูกสร้างจาก “ความรู้” ที่ก่อขึ้นภายใต้ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ (นฤพนธ์  
ด้วงวิเศษ, 2563)  

การสมรสระหว่างเพศเดียวกันนั้น ยังมีข้อจำกัดด้วยเหตุแห่งเพศ และการจำแนกเพศที่มีอยู่ในระบบกฎหมาย เมื่อ
วิเคราะห์ผ่านประวัติศาสตร์ สังคม การเมือง และเศรษฐกิจ วัฒนธรรม และความเชื่อ เป็นตัวกำหนดและกำกับเสมอ บริบท
ของความสัมพันธ์สังคมนั้นเป็นสิ่งที่ทำให้ให้เกิดการดำรงไว้ซึ่งชุดความรู้ที่อยู่กับสังคมนั้น หากมองการสมรสของสังคมไทย 
ตามประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ ได้บัญญัติไว้ด้วยคำว่า “ชาย” และ “หญิง” จึงทำให้ไม่ครอบคลุมถึงสิทธิ์การสมรส
รสให้ทุกบุคคล เมื่อบุคคลนั้นจะต้องเป็นชาย และเป็นหญิง ที่สามารถจดทะเบียนสมรสกัน งานเขี ยนของฟูโกในหนังสือ  
The History of Sexuality Vol.1 An Introduction (1976) อธิบายถึงความเป็นเพศว่าไม่ได้เป็นเรื่องของธรรมชาติ แต่เป็น



550    วารสารสังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์ ปีท่ี 7 ฉบับที่ 1 (2568) พรพิรุณ ชลาชัย และ รักชนก ชำนาญมาก 

เพศอันเกี่ยวกับฐานคติทางความคิดของสังคมยุคหนึ่งทางประวัติศาสตร์ สิ่งนี้ทำให้มองเห็นถึงความสัมพันธ์ของอำนาจ  
และความรู้ (Foucault, 1985) รวมถึงตัวตนของมนุษย์ โดยฟูโกต์ อธิบายว่า ตัวตนของมนุษย์นั้นไม่ได้มีเพียงหลักการเดียว 
ที่อยู่ภายใต้ของสังคมหนึ่ง ตัวตนของมนุษย์อาจจะถูกกำกับและควบคุมอยู่ ยกตัวอย่าง หากสังคมนั้นมีจารีตประเพณี  
ความเชื่อต่อเรื่องเพศว่าการกำหนดเพศให้มองจากสรีระร่างกายเป็นเกณฑ์ในการกำหนดความเป็นธรรมชาติของมนุษย์  
(ศศิพิมพ์ ภู่ระหงษ์, ศิริพร ภักดีผาสุก, 2566) การจำแนกเพศในสังคมนั้นจึงถือว่าเกิดจากธรรมชาติที่ให้มาเพียงสองเพศ  
หรือการที่สังคมนั้นได้มองเรื่องเพศแบบ “ฐานคติแบบกดทับ” (Repressive) (Foucault, M., 1980) โดยการปลูกฝังแนวคิด
ในรูปแบบปิตาธิปไตย (Patriarchy) ที่มีการเหมารวมทางเพศ (gender Stereotype) ในการแบ่งแยกเรื่องเพศ จึงทำให้เกิด
ความไม่เท่าเทียมระหว่างเพศตอกย้ำในเรื่องบทบาทของสตรีเพศ และการเลือกปฏิบัติต่อกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทาง
เพศ (ณัฎฐณิชา เหล็กกล้า, 2564) 

ดังนั้น แม้ความเป็นเพศที่ในทางสังคมไม่ได้มีหลักการตายตัวว่า สังคมนั้นต้องมีเพียงสองเพศคือ ชายและหญิง 
หากแต่บริบทของสังคมในแต่ละสังคมต้องมองถึงความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนของ “เงื่อนไข” และ “พฤติกรรม” การจำแนกเพศ
ในสังคม การสมรสระหว่างเพศเดียวกันในสังคมไทยหากมองในมุมมองนิติศาสตร์ จะเห็นถึงเงื่อนไขแห่งกฎหมายการสมรส 
ระบบความรู้ที่สอดแทรกผ่านบทบัญญัติทางกฎหมาย หากศึกษาทางประวัติศาสตร์ความเชื่อจะพบว่า การจำแนกเพศไม่ได้
เกิดจากความเป็นธรรมชาติของเพศ แต่เป็นจารีตประเพณี ที่กฎหมายได้สืบต่อกันมาในสังคม และมีความเสียเปรียบต่อคู่รัก
เพศเดียวกัน ดังตารางดังต่อไปนี้ 

 
ตารางท่ี 1 เพศสภาพ : การสมรส 

เพศสภาพ : การสมรสระบบสองเพศ เพศสภาพ : การสมรสรระหว่างเพศเดียวกัน 

ความเป็นชาย ความเป็นหญิง 
บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ 

(บุคคล) 
สามี ภรรยา ข้อจำกัดเรื่องสิทธิในการระบุตัวตน (คำนำหน้านาม) 

(ผู้หมั้น, ผู้รับหมั้น) (คู่สมรส) คู่สมรส 
มีความผูกพันธ์ทางกฎหมายระหว่างคู่สมรส มีความผูกพันทางกฎหมายบางประการ 

ความสัมพันธ์แบบผัวเดียวเมียเดียว ความสัมพันธ์แบบผัวเดียวเมียเดียว 
มีการสืบเผ่าพันธุ์ตามธรรมชาติ 

(รับบุตรบุญธรรม) (การใช้เทคโนโลยีทางการแพทย์,  
อุ้มบุญ) 

ข้อจำกัดในการเป็นทายาทโดยชอบธรรมเพราะไม่ใช่การจด
ทะเบียนตามประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ 

ข้อจำกัดในการการใช้เทคโนโลยีทางการแพทย์(อุ้มบุญ) 
กำหนดบทบาทหน้าที่จากความเป็นเพศ ไม่มีการกำหนดแน่ชัด 

ที่มา: พัฒนาโดยผู้เขียน 
 

ความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกัน 
การสร้างครอบครัวของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ที่มีคู่รักเพศเดียวกันมีข้อจำกัดด้วยเหแห่งเพศ และ

การจำแนกเพศที่อยู่ภายใต้เงื่อนไขทางสังคม เพราะสังคมแยกความเป็นเพศจากสรีระร่างกายที่อยู่ภายใต้การยึดติดไว้กับ
เงื่อนไขทางสังคม (เพ็ญพรรณ เฟ่ืองฟูลอย, 2562) เนื่องจากการสมรสของการสร้างครอบครัวนั้น สังคมมองว่ามนุษย์นั้นต้อง
ดำรงไว้ซึ่งเผ่าพันธุ์ตนเอง จึงทำให้ความเป็นชายหญิงถูกตึงไว้ซึ่งความเป็นธรรมชาติของการมีทายาทเพื่อสืบสกุล ตามจารีต
ประเพณี ความเชื่อ เป็นการอธิบายในเรื่องของระบบปิตาธิปไตย (Patriarchy) เป็นสิ่งที่ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ ทำให้เรื่อง
เพศนั้นเป็นเรื่องที่ผู้ชายยังเป็นแกนกลางในสังคมภายใต้ความสัมพันธ์ของรักต่างเพศ (compulsory heterosexuality)  

ถึงอย่างนั้นแม้เกิดการเปลี่ยนผ่านทางสังคม ความหลากหลายทางเพศเริ่มถูกกล่าวถึง และยอมรับมากข้ึน รวมไปถึง
การสมรสระหว่างเพศเดียวกันถูกหยิบยกขึ้นมาเผยแพร่ผ่านกระบวนการทางความรู้ และถ่ายทอดผ่านประสบการชีวิต  



Pornpiroon Chalachai and Rukchanok Chumnanmak   Journal of Social Science Panyapat Vol.7 No.1 (2025)    551 

งานศึกษาเกี่ยวกับทัศนะต่อความหลากหลายทางเพศในสังคม รวมถึงการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน ยกตัวอย่างการศึกษา
ของ เพ็ชรัตน์ ไสยสมบัติ (2564) ศึกษาทัศนคติของเยาวชนที่มีต่อการสมรสเพศเดียวกัน พบว่า ส่วนใหญ่เห็นด้วยต่อการให้มี
กฎหมายเพื่อรับรองการสมรส หรือรับรองการใช้ชีวิตคู่อย่างถูกต้องตามกฎหมายของคู่รักเพศเดียวกันในประเทศไทย เหตุผล
สำคัญที่ได้จากทัศนคติของผู้ให้ข้อมูลที่เป็นเยาวชน เห็นว่า “ทุกคนไม่ว่าจะเป็นเพศใดก็ตามควรมีสิทธิ์เท่าเทียมกัน และหาก
มีกฎหมายรับรองออกมาควรเป็นกฎหมายเพื่อให้จดทะเบียนสมรส มากกว่ากฎหมายที่สามารถจกทะเบียนเป็นคู่ชีวิต ” 
สอดคล้องกับงานศึกษาของ เทิดเกียรติภณธ์ แสงมณีจีรนันเดชา, 2563 ศึกษาความเสมอภาคของกลุ่มผู้ที่มีความหลากหลาย
ทางเพศพบว่า สังคมไทยเปิดกว้าง และมีทัศนคติในการยอมรับการมีตัวตนของผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศมากขึ้น จึงเป็น
โอกาสของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ที่มีคู่รักเพศเดียวกันสามารถสมรส และรับรองบุตรได้  หากต้องการสร้าง
ครอบครัวระหว่างเพศเดียวกัน การศึกษาทั้งสองงานทำให้เห็นถึงการยอมรับตัวตนของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายมาก
ขึ้นในสังคมไทย หากมองในมุมทางสังคมวิทยาจะเห็นว่า สังคม และวัฒนธรรมหนึ่งอาจจะมีความเชื่อเดิมที่ยึดโยงความเป็น
กฎเกณฑ์ทางสังคมนั้นให้คงอยู ่ ในขณะเดียวกันก็ไม่ได้หมายความว่าผู ้คนในสังคมจะมีทัศนะแบบเดี ยวกันทั ้งหมด  
เพราะหลักการและเหตุผลของแต่ละบุคคลไม่เหมือนกัน รวมถึงความรู้ที่ได้รับจากบุคคลรอบข้าง หรือสังคมท่ีอยู่  

หากมองย้อนไปในทางประวัติศาสตร์ บริบทสังคม ความเป็นเพศไม่ได้ถูกกำหนดด้วยสรีระร่างกาย หากแต่ถูกสร้าง
ขึ้นจาก ความรู้ หรือ วาทกรรม ของผู้คนในสังคมที่มองว่าเรื่องเพศเป็นเรื่อง ปกติ หรือ ผิดปกติ และสร้างกรอบที่ว่าเพศโดย
ธรรมชาตินั้นมีเพียงเพศชายและเพศหญิงตามเพศสรีระ ทำให้การสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันสามารถเกิดขึ้นได้ใน
สังคมที่เปิดกว่า แต่ไม่สามารถรับสิทธิและเสรีภาพในการใช้ชีวิต ในฐานะเป็นคู่สมรสได้ เพราะในทางกฎหมายไม่ได้ให้สิทธิ์
คู่รักที่มีคำนำหน้านามเหมือนกันสามารถจดทะเบียนสมรสได้ ตามประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ เมื่อเกิดความไม่เท่า
เทียมข้ึนทำให้ให้เกิดการเคลื่อนไหวทางสังคมต่อกฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน และพบว่าข้อจำกัดด้วยเหตุแห่งเพศ 
และการจำแนกเพศคือหลักการสำคัญในการจำกัดสิทธิ์จากการศึกษาสามารถสรุปได้ 3 ประการ ดังนี้ 

1) การจำแนกเรื่องเพศมีผลต่อสิทธิ์ในระบบกฎหมาย ตามประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์โดยเฉพาะกฎหมาย
ครอบครัว เป็นอุปสรรคต่อการใช้ชีวิตคู่ของคู่รักเพศเดียวกัน เพราะการสมรสที่ได้รับการยอมรับในระบบกฎหมายไทยคือ
ระบบการสมรสแบบรักต่างเพศคือชาย และหญิง ที่เป็นคำที่กฎหมายบัญญัติใช้ในทุกฉบับต่อเพศ และในทางสังคมการ
ยอมรับความหลากหลายทางเพศนั้นล้วนเกิดจากความเข้าใจ และจิตสำนึกภายในตัวบุคคล เมื่อวิเคราะห์ผ่านความเป็นสังคม
แม้จะโอบรับความหลากหลายทางเพศมากขึ้น แต่ก็ยังมีข้อจำกัดในหลาย ๆ ด้านที่ยังคงเป็นปัญหาต่อการดำเนินชีวิตของ
บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ แม้เพศจะมีความลื่นไหลตามเงื่อนไขทางสังคมในยุคสมัยนั้นของการมีปฏิสัมพันธ์ที่
เชื ่อมโยงของผู้คนในสังคม (Michel Foucault, 2554) สิ่งเหล่านี้กลับทำให้เห็นถึงข้อจำกัดที ่อยู่ในความสัมพันธ์นั้น 
โดยเฉพาะบุคคลที่มีคู่รักเพศเดียวกัน  

2) การจำแนกเรื่องเพศคือ การแบ่งเพศแบบรักต่างเพศสะท้อนให้เห็นถึงการผลิตซ้ำในระบบความเชื่อแบบสองเพศ 
หรือความรักต่างเพศระหว่างชายและหญิงเท่านั้นที่สามารถจดทะเบียนสมรสได้ นอกจากกฎหมายจะแบ่งแยกความเป็นเพศ
แล้ว ยังยึดอยู่กับแนวทางปฏิบัติที่มีอยู่มาอย่างยาวนานภายใต้อำนาจการปกครอง และนิติ บัญญัติ นอกจากนี้ในสังคมไทย
ปัจจุบันแม้จะยอมรับกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศมากกว่ายุคที่ผ่านมา ในทางกลับกันต้องเผชิญกับการพิสูจน์
ตัวตนเพื่อสร้างพื้นที่การแสดงออกทางอัตลักษณ์ของตนเองในสังคม ซึ่งสิทธินั้นจะอยู่กับบุคคลทุกคนตั้งแต่ กำเนิดจะได้รับ
ความคุ้มครองจากกฎหมายทุกคน หากแต่ความเป็นเพศที่หลากหลายในสังคมกลับสะท้อนให้เห็นถึงความเป็นสังคมที่ยังมี
การผลิตซ้ำสิ่งเหล่านี้มาเรื่อย ๆ แม้จะมีการเพิ่มกฎหมายเพื่อสิทธิและเสรีภาพความเท่าเทียมทางเพศมากขึ้น แต่กฎหมาย
หลักที่ใช้ทั่วไปในสังคมยังคงดำรงซึ่งความทับซ้อนในทางกฎหมาย รวมไปถึงอคติเชิงซ้อนทางสังคม ที่มีการเลือกปฏิบัติใน
สังคม และกดทับกันอีกที  

3) การจำแนกเพศมีผลต่อการได้รับสิทธิและสวัสดิการ ทำให้เกิดผลกระทบต่อการใช้ชีวิตคู่ระหว่างเพศเดียวกันเมื่อ
มีการแบ่งแยกกฎหมายการได้รับสิทธิต่าง ๆ ในฐานะเป็นคู่รักเพศเดียวกันจึงมีข้อกำจัดที่สำคัญหลายประการ ปัญหาจาก
อุปสรรคในการดำเนินชีวิตของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในกฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน รวมถึงการ
รับรองสถานะของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศต่อกฎหมายอื่น ๆ ที่เก่ียวเนื่องกัน อาจกล่าวได้ว่าการดำรงอยู่ของ



552    วารสารสังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์ ปีท่ี 7 ฉบับที่ 1 (2568) พรพิรุณ ชลาชัย และ รักชนก ชำนาญมาก 

บรรทัดฐานทางสังคมแบบรักต่างเพศยังมีอิทธิพลอยู่ในสังคมไทย (กล้าปราบโจร, ณรงค์ศักดิ์, 2562). หากจะเปลี่ยนแปลให้
เกิดความเท่าเทียมในการสร้างครอบครัวของคู่รักเพศเดียวกันนั้น ต้องรื้อถอนการประกอบสร้างทางสังคมที่ยังคงมีอยู่ใน
สังคม แทรกซึมผ่านกระบวนทางความคิด และความรู้ รวมถึงปรับโครงสร้างทางกฎหมาย 

 
ความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันในสังคมไทย 

การสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันในสังคมไทยจึงมี 3 ประเด็นหลักท่ีผู้เขียนนำมาวิเคราะห์ คือ 1) การจำแนก
เรื่องเพศมีผลต่อสิทธิ์ในระบบกฎหมาย 2) การจำแนกเรื่องเพศคือ การแบ่งเพศแบบรักต่างเพศสะท้อนให้เห็นถึงการผลิตซ้ำ
ในระบบความเชื่อแบบสองเพศ หรือความรักต่างเพศระหว่างชายและหญิงเท่านั้นที่สามารถจดทะเบียนสมรสได้ และ  
3) การจำแนกเพศมีผลต่อการได้รับสิทธิและสวัสดิการ ทำให้เกิดผลกระทบต่อการใช้ชีวิตคู่ระหว่างเพศเดียวกันเมื่อมีการ
แบ่งแยกกฎหมายการได้รับสิทธิต่าง ๆ ในฐานะเป็นคู่รักเพศเดียวกันจึงมีข้อกำจัดที่สำคัญหลายประการ โดยหลักการสำคัญ
คือการมีการสร้างบรรทัดฐานทางสังคมนั้นเกิดขึ้นจากประวัติศาสตร์ทางสังคม การคิดและถ่ายทอดสิ่งนั้นจากการสร้างชุด
ความรู ้ผ่านวาทกรรม หรือวิถีทางเพศเหล่านั ้นอาจมาจากเอกชน รัฐ จนถูกถ่ายทอดผ่านสถาบันต่าง ๆ โรงพยาบาล 
สถานศึกษา และความรู้จากงานวิชาการ โดยเฉพาะการแพทย์ที่มีอำนาจในการตัดสินว่าสิ่งไหนคือเรื่อง “ปกติ” และสิ่งไหน
คือเรื ่อง “ผิดปกติ”ในสังคมยุคแรกเริ่ม (Jackson, P. A., 2004) ทำให้สังคมเชื ่อว่าความรักระหว่างเพศเดียวกันนั้น  
“ผิดวัฒนธรรมอันดีงามของสังคม” ยกตัวอย่างงานของ สรวิศ ชัยนาม, (2562) เรื่องข้อถกเถียงทางการเมืองในประเด็นการ
แต่งงานของคนรักเพศเดียวกันในแคนนาดา เมื่อนำมาวิเคราะห์ผ่าน บริบทสังคมไทยเห็นได้ว่า การเคลื่อนไหวทางสังคมที่
ผ่านมาได้ตีความ และหยิบยกเรื่องสิทธิมนุษยชน โดยการทำให้ผู้คนในสังคมเล็งเห็นถึงความเท่าเทียมระหว่างมนุษย์ดว้ยกัน 
มากกว่าการมองว่าเป็นเพศไหน และนำข้อกฎหมายที่เกี่ยวเนื่องด้านการสมรส และการสร้างครอบครัว ผ่านวาทกรรมใน
รูปแบบต่าง ๆ ที่เป็นความรู้ ในขณะเดียวกันความแตกต่างจากบบริบทสังคม วัฒนธรรม การเมือง ในประเทศไทยมีความ
ประณีประนอมมากกว่า  

ข้อถกเถียงของการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน อันเกิดขึ้นในสังคมจากการเคลื่อนไหวทางสังคมของกลุ่มบุคคลที่มี
ความหลากหลายทางเพศต่อกฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน ทำให้เกิดผลการสร้างความหมายให้กับความ
หลากหลายทางเพศในสังคมไทย และยิ่งทำให้เห็นการผลิตซ้ำของชุดความรู้ นักวิชาการมองว่าวาทกรรมเรื่องอัตลักษณ์ทาง
เพศ เป็นเพียง “วาทกรรมย้อนกลับ” หรือ Reverse Discourse ซึ่งเป็นความรู้ และกฎระเบียบแบบรักต่างเพศ คือการที่
มองว่าบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศไม่ได้ต้องการเปลี่ยนแปลงกฎเกณฑ์ทางเพศ ในทางกลับกับเพียงนำเอากฎเกณฑ์ที่
เคยถูกกดทับมาใช้เป็นยุทธวิธีในการเคลื่อนไหวทางสังคม (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2560) อย่างไรก็ตามแนวคิดของฟูโกต์ไม่
สามารถวิเคราะห์การการเคลื่อนไหวทางสังคมผ่านเรื่องเพศได้ทั้งหมด หากแต่นำมาวิเคราะห์ถึงการเมืองอัตลักษณ์ที่มีความ
ซับซ้อนที่อยู่ในตัวกฎระเบียบสังคมผ่านวาทกรรมความรู้ และอยู่ในทัศนคติของผู้คน โดยไม่ใช่การสร้างความหมายใหม่จาก
สิ่งที่เป็นอยู่ แต่ทำให้เห็นถึงการเชื่อมโยงความสัมพันธ์ประชาชนกับกฎหมายที่ต้องควบคุมตนเอง และไม่ให้คนอ่ืนมาควบคุม 
(อานันท์ กาญจนพันธุ์ , 2562) การที่จะต่อรองกับระบบโครงสร้างทางสังคม ต้องทำผ่านความรู้ทางความคิด อย่างใน
การเมืองสังคมไทยมีการปกครองแบบระบอบประชาธิปไตย ที่มีผู้แทนราษฎรมาจากการเลือกตั้งจากประชาชนในประเทศ 
และเป็นตัวแทนในการเสนอปัญหาที่เกิดขึ้น ผ่านรูปแบบพรรคการเมือง และองค์กรเครือข่ายทางสังคม เพื่อปรับเปลี่ยน
โครงสร้างจากการผลิตซ้ำทางความคิด และในแง่ของการผลิตซ้ำความรู้ระบบคิดแบบเดิมผ่านกฎหมาย หรือนโยบายที่รัฐ
สร้าง ดังนั้นการสร้างครอบครอบระหว่างเพศเดียวกันจึงมีประเด็นเรื่องเพศ และชุดความหมาย การแบ่ งแยกในเรื่องเพศเข้า
มามีส่วนสำคัญในการปรับโครงสร้าง เพ่ือให้เกิดความเท่าเทียมกันอย่างแท้จริงตามหลักสิทธิมนุษยชน 
 
บทสรุป 

จากการศึกษาความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันในสังคมไทยนั้น แม้ว่าสังคมจะ
โอบรับความหลากหลายทางเพศท่ีมีอยู่ในสังคมมากขึ้น และมีการเคลื่อนไหวทางสังคมเพ่ือสร้างความเปลี่ยนแปลงไปในทาง
ที่ดีข้ึน รวมถึงความหลากหลายทางเพศถูกหยิบยกขึ้นมาศึกษาทางวิชาการ เพ่ือให้เห็นถึงการสร้างตันตน และประสบการณ์



Pornpiroon Chalachai and Rukchanok Chumnanmak   Journal of Social Science Panyapat Vol.7 No.1 (2025)    553 

ชีวิตของกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ รวมถึงการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกัน ในสังคมไทยถึงจะมีคู่รักเพศ
เดียวกันสร้างครอบครัวในฐานะคู่ชีวิต และสิทธิ์ที่ได้ยังไม่ครอบคลุมถึงบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศที่มีคู ่รักเพศ
เดียวกัน การเปลี่ยนผ่านทางสังคมยอมรับความหลากหลายทางเพศมากขึ้น แต่ในขณะเดียวกันก็ทำให้เห็นถึงข้อกำจัดของ
การสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันมากขึ้นเช่นกัน ข้อจำกัดด้วยเหตุแห่งเพศ ที่ตามมาด้วยสิทธิพื้นฐานของการจำแนก
เพศให้มีเพียงชาย และหญิง แตกต่างจากคู่รักเพศเดียวกัน จึงไม่สามารถใช้สิทธิ์เหมือนคู่ รักต่างเพศได้ ทำให้เกิดอุปสรรคต่อ
การใช้ชีวิต หากเกิดการเปลี่ยนแปลงในทางกฎหมาย สังคมจะยอมรับการมีอยู่ของความหลากหลายทางเพศเหมือนการ
สมรสของชายและหญิงมากข้ึน รวมไปถึงการกดทับ และการเลือกปฏิบัติจะถูกสร้างความเข้าใจ และชุดความรู้ใหม่ ทำให้เกิด
ความเท่าเทียมในสังคมยิ่งข้น อีกท้ังเปิดรับความหลากหลายทางเพศต่อการสร้างครอบครัวระหว่างเพศเดียวกันจะถูกรับรอง
อย่างถูกต้องตามกฎหมาย 
 
กิตติกรรมประกาศ 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง การเคลื่อนไหวทางสังคมของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศต่อ
กฎหมายการสมรสระหว่างเพศเดียวกัน ขอขอบพระคุณ สำนักงานการวิจัยแห่งชาติ ที ่มอบทุนวิจัยมหาบัณฑิต วช.  
ด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ประจำปีงบประมาณ 2565 ที่ได้สนับสนุนมอบทุนเพื่อการตีพิมพ์บทความนี้ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ณรงค์ศักดิ์ กล้าปราบโจร. (2562). เพศต้องห้าม: การวิเคราะห์ในเชิงอาชญาวิทยาและวิพากษ์โดยใช้ทฤษฎีเควียร์ถึงความ

รุนแรงในครอบครัวต่อทายาทชายที่มีความหลากหลายทางเพศ (LGBTQ) ใน สังคมไทย. (ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย). 

ณัฎฐณิชา เหล็กกล้า. (2564). การเปลี่ยนแปลงวาทกรรมเกี่ยวกับความหลากหลายทางเพศในแบบเรียนเพศวิถี ศึกษาจาก
ความผิดปกติสู่การยอมรับภายใต้พหุวัฒนธรรมที่เป็นเพียงวาทกรรม. Journal of Language and Culture, 
40(2), 79-95. 

เทิดเกียรติภณช์ แสงมณีจีรนันเดชา. (2562). ความเสมอภาคของกลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศต่อการสมรส และรับรอง
บุตรในประเทศไทย: ในมุมมองของนักวิชาการและนักเคลื่อนไหวทางสังคม. Journal of Humanities and 
Social_Sciences, Rajapruk University, 5(2), 1-18. 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2560). สถานภาพความรู้ในการศึกษาการเคลื่อนไหวทางสังคมของชาวเกย์. สืบค้นจาก https://sac-
research.sac.or.th/article-detail.php?articleID=58. 

           . (2563). แนวคิด เรื่อง “ความหลากหลายทางเพศ” ใน กระบวนทัศน์วิทยาศาสตร์ และ สังคมศาสตร์: The 
Concept of Gender and Sexual Diversity in Sciences and Social Sciences Paradigms. วารสารวิชาการ
มนุษยศาสตร์ และ สังคมศาสตร์มหาวิทยาลัยบูรพา, 28(3), 312-339. 

ประภาสิริ สุริวงษ์ และ รณภูมิ สามัคคี คารมย์. (2565). ทัศนคติและความต้องการจำเป็นต่อร่างพระราชบัญญัติการจด
ทะเบียนคู่ชีวิตของกลุ่มท่ีมีความหลากหลายทางเพศของนักศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ศูนย์ รังสิต. วารสารสห
ศาสตร์, 22(1), 106-122. 

พีรภัทร ฉัตรพิบูลย์, ภูเวียง ห้าวเหิม และ วีระนุช แย้มยิ้ม. (2567). ความหลากหลายทางเพศในมิติประวัติศาสตร์ สังคม
มนุษย์. วารสารมจรอุบลปริทรรศน์, 9(1), 1765-1780. 

เพ็ชรัตน์ ไสยสมบัติ. (2564). การศึกษาทัศนคติของเยาวชนที่มีต่อการสมรสเพศเดียวกัน. ใน รายงานสืบเนื่องการประชุม
วิชาการระดับชาติ SMARTS ครั้งที่ 10 (น. 261-273). ชลบุรี: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ วิทยาเขตศรีราชา. 

เพ็ญพรรณ เฟื่องฟูลอย. (2562). ความเสมอภาคทางเพศในทัศนะของมิเชล ฟูโกต์: เพศวิถี. วารสารนวัตกรรมการศึกษาและ
การวิจัย, 3(3), 179-188. 



554    วารสารสังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์ ปีท่ี 7 ฉบับที่ 1 (2568) พรพิรุณ ชลาชัย และ รักชนก ชำนาญมาก 

มิเชล ฟูโกต์. (2554). ร่างกายใต้บงการ ปฐมบทแห่งอำนาจในวิถีสมัยใหม่ [The chapter “Les Corps dociles” from 
Surveiller et punir] (ทองกร โภคธรรม, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 

สมชาย ปรีชาศิลปกุล. (2556). บุคคลเพศหลากหลายในระบบกฎหมาย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิเพ่ือสิทธิและความเป็นธรรมทาง
เพศ 

สรวิศ ชัยนาม. (2562). ข้อถกเถียงทางการเมืองในประเด็นการแต่งงานของคนรักเพศเดียวกันในแคนนาดา. (รัฐศาสตร
มหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย). 

สุชานุช พันธนียะ. (2562). “ครอบครัวคนข้ามเพศ” จากความผิดปกติและความเป็นอ่ืนสู่การมีตัวตนและพ้ืนที่ทางสังคม: 
บทวิเคราะห์ตามแนวคิดวาทกรรมของ มิเชล ฟูโกต์. วารสารด้านการบริหารรัฐกิจ และการเมือง, 8(1), 24-44. 

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2562). คิดอย่างมิเชล ฟูโกต์ คิดอย่างวิพากษ์: จากวาทกรรมของอัตบุคคลถึงจุดเปลี่ยนของอัตตา. 
(พิมพ์ครั้งที่ 3). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  

Foucault, M. (1980). Herculine Barbin: Being the recently discovered memoirs of a nineteenth-century 
French hermaphrodite. New York: Vintage. 

           . (1985). Life: Experience and Science. Journal of Metaphysics and Morality, 90(1), 3-14. 
Gordon, C., & Foucault, M. (1980). Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings, 1972-1977. 

New York: Vintage. 
 


