
 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

17 

ศึกษารูปแบบของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคล 
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

A Study of the Relationship between Karma and Resolution for Being 
Appreciated a Specialist of Civilized Person in Theravada Buddhism 

 

ติณณ์ อินทโสฬส / Tin Indasorosa  
นิสิตหลักสตูรพุทธศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, คณะพุทธศาสตร์                                                                           

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา  
M.A.student, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhonratsima Campus  

เสฐียร ทั่งทองมะดัน / Sathien Thangthongmadan  
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา                                                                                       

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhonratsima Campus 
วันท่ีรับบทความ 21 มกราคม 2564 / แก้ไขบทความ 31 มีนาคม 2564 / ตอบรับบทความ 21 พฤษภาคม 2564 

 

บทคัดย่อ 
 

 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 1) เพื่อศึกษากุศลกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพ่ือศึกษา
การได้รับเอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพ่ือศึกษารูปแบบและหมวดหมู่ของ                   
กุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งการวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
โดยศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พระพุทธศาสนา คือ พระไตรปิฏก อรรถกถา งานวิจัย และเอกสารต่างๆ นํามาวิเคราะห์ 
และบรรยายโดยวิธีการพรรณนา แล้วจึงนําไปตรวจสอบโดยผู้ เชี่ยวชาญ ผลของการวิจัยพบว่ากรรมทาง
พระพุทธศาสนา หมายถึง การกระทําที่ทําด้วยเจตนา อันมีพ้ืนฐานมาจากกิเลส แสดงออกทางกาย ทางวาจา      
และทางใจ มีทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว  อริยบุคคล คือ ผู้ทรงคุณวิเศษ ผู้บรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาอัน
ประกอบด้วยบุคคล 4 จําพวก คือ พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์  เอตทัคคะ 
หมายถึง ตําแหน่งของผู้ได้รับการยกย่องจากพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า เป็นผู้ เลิศในทางด้านใดทางด้านหนึ่ง                     
เป็นพิเศษ การตั้งไว้ในเอตทัคคะนี้ ย่อมได้ด้วยเหตุ 4 ประการ คือ 1) ด้วยการเกิดเรื่องขึ้น 2) ด้วยการมา 3) ด้วย
เป็นผู้ช่ําชองชํานาญ 4) ด้วยเป็นผู้ยิ่งด้วยคุณ โดยรูปแบบและหมวดหมู่ของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะ                     
ของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น แบ่งเป็นการสร้างกุศลกรรมประเภทต่างๆ อย่างอุกฤษฎ์                     
โดยมีทานเป็นพ้ืนฐานของกุศลกรรมทั้งปวง การทํากุศลกรรมนั้นต้องกระทําอย่างต่อเนื่อง เมื่อสั่งสมอย่าง                      
มากพอในนิสัยวาสนาแล้ว จิตอันเป็นกุศลย่อมนําไปสู่สุคติทั้งในโลกนี้และโลกหน้าจนถึงบรรลุธรรมวิเศษสูงสุด 
ดํารงอยู่ในฐานะเอตทัคคะผู้เป็นเลิศแห่งบวรพระพุทธศาสนาได้ในที่สุด  กรรมเป็นเจตนาอันจัดเป็นกุศลกรรม                    
ที่กระทําแล้วในอดีตกาล ยังผลให้ได้รับการยกย่องในการเป็น “เอตทัคคะ” ของพระอริยบุคคลในทาง



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

18 

พระพุทธศาสนาที่มีแบบอย่างมาจากเอตทัคคะผู้ได้รับการยกย่องว่า เป็นเลิศในกาลก่อนจากพระพุทธเจ้า                  
ทั้งหลาย ท่านล้วนต่างต้องสร้างกุศลกรรมในด้านต่างๆ อย่างยิ่งยวด จนเข้าสู่การได้รับการรับรองจากพระ                     
บรมศาสดา ความสําเร็จสู่การเป็นเอตทัคคะได้นั้นต้องบําเพ็ญความดี แล้วปรารถนาตั้งใจในด้านนั้นอย่างแรงกล้า 
อันประกอบด้วยกุศลกรรมแล้ว ย่อมยังให้บรรลุถึงความเป็นเอตทัคคะในบวรพระพุทธศาสนาด้วยประการฉะนี้  
 

คําสําคัญ : กุศลกรรม, เอตทัคคะ, อริยบุคคล 
 

Abstract 
 

 This thesis is a documentary research. With the objective of 1) to study the merit of 
karma in Theravada Buddhism; 2) to study the obtaining of attitudes of monks in Theravada 
Buddhism; 3) to study patterns and the category of charity and attentiveness of the noble 
people in Theravada Buddhism.  
 The results of the research were as follows: Buddhist karma refers to actions performed 
with intent. It is based on passion and expresses the physical, verbal and emotional well and 
bad karma. Such a noble person is a great person who attains Dharma in Buddhism. It consists 
of four types of people: Phra Singthat, Sakthakami, Anakami, and Arhat Ettakha, referring to the 
position of the one who has been regarded by God as an excellence in any particular area 
Setting in this doctrine It can be due to 4 reasons: 1) with the incident 2) by coming 3) with a 
skilled person 4) with a great person with you Some of the Thera monks have the position of 
Ettakka for one reason. Some images can be for 2 reasons, some can be for 3 reasons, some 
can be for all 4 reasons. The word "pray" in Buddhism Which in Buddhism means determination, 
unshakable In order to promote the collection of charity, which is the wish of self-esteem to 
excellence in various aspects of Buddhism. Was regarded by the Lord Buddha as an ethical, 
which is the ultimate goal that has been determined The deeds of the excellent Phra 
Ariyachon, who was appointed by the Master Each of you in the past life has accumulated 
countless. Which has a pattern to create charity in some ways that are different. Forms and 
categories of charity and attitudes of monks in Theravada Buddhism Divided into the creation of 
various types of charity, which is absolutely with alms as the basis for all karma That charity 
must be done continuously. When accumulating enough in the habit of ascension A charitable 
mind leads to the best in both this world and the next, to the attainment of the highest divine 
Dharma. When accumulating enough in the habit of ascension A charitable mind leads to the 
best in both this world and the next, to the attainment of the highest divine Dharma. When 



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

19 

accumulating enough in the habit of ascension A charitable mind leads to the best in both this 
world and the next, to the attainment of the highest divine Dharma. Forms and categories of 
charity and attitudes of monks in Theravada Buddhism Divided into the creation of various types 
of charity, which is absolutely with alms as the basis for all karma That charity must be done 
continuously. 
 When accumulating enough in the habit of ascension A charitable mind leads to the 
best in both this world and the next, to the attainment of the highest divine Dharma. Forms 
and categories of charity and attitudes of monks in Theravada Buddhism Divided into the 
creation of various types of charity, which is absolutely with alms as the basis for all karma That 
charity must be done continuously. When accumulating enough in the habit of ascension A 
charitable mind leads to the best in both this world and the next, to the attainment of the 
highest divine Dharma.  
 Karma is an intentional charity that has been done in the past. As a result, it has been 
regarded as the "Attitude" of the Holy Man in Buddhism. Which is exemplified by Ettak, who was 
regarded as the best in the past by all Buddhas. All of you have to create great charity in 
various fields until you get the approval of the King. To succeed in being able to teach, you 
must practice good deeds and earnestly desire in that area. With the merit of karma, it would 
also be able to achieve the attitudes in Buddhism in this way.  
 

Keywords: good action, Specialist, Civilized Person 
 

บทนํา  

 

 พระพุทธศาสนาสั่งสอนและให้ความสําคัญตามหลักของการกระทํา หรือ กรรม เป็นหลัก เนื่องด้วย                   
เมื่อบุคคลมีจิตอันเป็นนามธรรมภายในประกอบด้วยเจตนาแล้ว ย่อมส่งผลถึงการกระทําที่แสดงออกอันจําแนก               
ได้เป็น กุศลกรรมและอกุศลกรรม ซึ่งกรรมที่บุคคลเจตนาแล้วนั้นจึงกระทําด้วยกาย วาจา และด้วยใจ สมดัง                 
พุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้ว่า เรากล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระทํา                   
ด้วยกาย วาจา และใจ” (องฺ.ฉกฺก. 22/63/577) นอกจากนี้พระพุทธศาสนายังเป็นศาสนาที่มีพระพุทธเจ้า                        
เป็นบรมศาสดา มีพระธรรมที่พระบรมศาสดาตรัสรู้โดยชอบด้วยพระองค์เองตรัสสอนไว้เป็นหลักสําคัญ เป็น           
ศาสนาแห่งเหตุผล มีระบบความเชื่อความศรัทธาที่ตั้งอยู่บนรากฐานแห่งปัญญา ผู้ที่มีความเชื่อตามคําสอน                   
ในพระพุทธศาสนา สามารถนําไปปฏิบัติในการดําเนินชีวิตได้ ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงหมายถึง วิถีแห่งชีวิต                 
อันเป็นระบบแห่งการดําเนินชีวิต (พระเมธีธรรมมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) , 2533 : 12) วิถีในการดําเนินชีวิต 
พระพุทธเจ้าได้แสดงทางแห่งการทําความดีความชั่วเอาไว้ เรียกว่า กุศลกรรมบถ และอกุศลกรรมบถ กล่าว     



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

20 

เฉพาะกุศลกรรมบถ จะเห็นได้ว่า กุศลกรรมบถ คือ ทางแห่งการทําความดี มี 10 อย่าง คือ 1) ปาณาติปาตา 
เวรมณี เจตนางดเว้นจากการฆ่าสัตว์ 2) อทินนาทานา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการลักทรัพย์ 3) กาเมสุมิจฉา                 
จาราเวรมณี เจตนางดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม 4) มุสาวาทา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ                  
5) ปิสุณาย วาจาย เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดส่อเสียด 6) ผรุสาย วาจาย เวรมณี เจตนางดเว้นจากการ                  
พูดคําหยาบ 7) สัมผัปปลาปา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ 8) อนภิชฌา ความไม่เพ่งเล็งอยากได้                 
ของของเขา 9) อพยาบาท ความไม่คิดร้าย 10) สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) (ที.ปา. 11/347/362-323)  
 ดังนั้นจึงสังเกตได้ว่า การดําเนินชีวิตเพ่ือดํารงตนอยู่ในความดีงามตามหลักพระพุทธศาสนานั้น เรื่อง                
ของการกระทําด้วยเจตนาของกุศลกรรม กรรมดีเป็นพ้ืนฐานสําคัญอันจะส่งผลต่อภูมิธรรม และความเป็นเลิศ                 
ของผู้ปฏิบัติอันสั่งสมอยู่ภายในใจและแสดงออก สมดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เจตนานั่นเองเราเรียกว่า 
กรรม บุคคลจงใจแล้วจึงกระทําด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ” (องฺ.ฉกฺก. 22/334/422) 
 กุศลกรรม อันเป็นระบบแห่งการดําเนินชีวิตที่ดีงามนั้น  เป็นปัจจัยเกื้อหนุนตามเหตุแห่งกุศลกรรม                           
ที่ได้กระทําไว้ดีแล้ว การที่เหล่าพระอริยบุคคลได้รับการยกย่องให้เป็นเอตทัคคะในด้านต่างๆ นั้น ก็ล้วนมีเหตุ                  
มาจากกุศลกรรมอันยิ่งที่ได้กระทําดีแล้วเป็นเหตุทั้งสิ้น เป็นแบบอย่างแก่การนํามาปรับใช้ในการดําเนินชีวิต                     
ที่ดีงามตามหลักพุทธศาสนิกชนในบวรพระพุทธศาสนาที่ควรศึกษาให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ เพ่ือนํามาเป็นรูปแบบ                  
ในการสร้างกุศลกรรมแห่งตน ในทางพระพุทธศาสนานั้น สิ่งที่บุคคลควรเชื่อมีอยู่ด้วยกัน 4 อย่าง ซึ่ง 3 ใน 4 นั้น
เป็นเรื่องของกรรม หรือ การกระทําทั้งสิ้น เมื่อกล่าวถึงกรรมแล้ว จะเห็นว่ามีความเกี่ยวข้องกับเรื่องของ                      
สัทธา สัทธา คือ ความเชื่อ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543 : 290) เป็นสิ่งที่อยู่ในความนึกคิดของมนุษย์     
และมีความสัมพันธ์กับพฤติกรรมที่แสดงออก สัทธาหรือความเชื่อจะเป็นแรงผลักดันภายในให้มนุษย์สร้าง                  
กรรม ด้วยพฤติกรรมต่างๆ อันจะนําไปสู่เป้าหมายที่ตั้งใจไว้ ดังนั้นสัทธาหรือความเชื่อ จึงมีอิทธิพลต่อการ                    
สร้างกุศลกรรม และอกุศลกรรมของแต่ละบุคคลในสังคม ดังนั้นจึงทําให้พระพุทธศาสนาแตกต่างจากศาสนาอ่ืน 
ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลเรียกว่า สัทธา 4 ประกอบด้วย 1) กัมมสัทธา คือ ความเชื่อเรื่องกรรม เชื่อเรื่อง               
กฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง คือ เชื่อว่าเมื่อทําอะไรโดยมีเจตนา คือ จงใจทําทั้งรู้ย่อมเป็นกรรม เป็นความชั่ว
ความดีมีขึ้นในตนเป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป การกระทํานั้นไม่ว่างเปล่า และเชื่อว่า                         
ผลที่ต้องการนั้นจะสําเร็จได้ด้วยการกระทํา มิใช่ด้วยอ้อนวอนหรือนอนคอยโชคคอยวาสนา เป็นต้น 2) วิปากสัทธา 
คือ เชื่อเรื่องของวิบาก เชื่อเรื่องผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง คือ กรรมที่ทําแล้วต้องมีผล และผล                      
ต้องมีเหตุ ผลที่เกิดจากกรรมดี ผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว 3) กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อความที่สัตว์ มีกรรมเป็น                  
ของของตน เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของกรรม จะต้องรับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน 4) ตถาคต        
โพธิสัทธา คือ เชื่อความตรัสรู้ ของพระพุทธเจ้า มั่นใจในองค์พระคถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ               
ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสธรรมบัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้นําทางที่แสดงให้เห็นว่า มนุษย์ คือ เราทุกคนนี้



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

21 

หากฝึกตนด้วยดีก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้ดังที่พระองค์ได้ทรงบําเพ็ญไว้ เป็นแบบอย่าง 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543 : 164)  
 จากเรื่องกรรมที่สอดคล้องกับสัทธา 4 จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่สอนเรื่องการกระทํา   
ของมนุษย์นั้นมีผล และผลนั้นจะติดตามตนไปตลอด และให้ความสําคัญของหลักกรรมว่าเป็นหลักธรรมใหญ่                      
ที่มีความสําคัญ ทั้งนี้เพราะกรรมได้มีความสัมพันธ์ และส่งผลต่อการดําเนินชีวิตประจําวันของมนุษย์ กรรมจึง                   
เป็นหลักธรรมที่มีอิทธิพลต่อการดําเนินชีวิตประจําวันของคนในสังคม บุคคลที่จะมีชีวิตที่ดีขึ้นหรือเสื่อมลง                              
มีทุกข์หรือมีสุขนั้น มาจากกรรมของตนเอง ผู้ที่ เกิดมาในโลกนี้เป็นมนุษย์เหมือนๆ กัน หากพิเคราะห์ดูแล้ว                       
ก็ยังจะเห็นความแตกต่างของมนุษย์แต่ละคน ไม่จําเพาะแต่เพศ ผิวพรรณเชื้อชาติ ภาษาที่พูดเท่านั้น สติปัญญา 
ความรู้ความสามารถเพ่ิมพูนได้ด้วยการศึกษาเล่าเรียน หมั่นไต่ถามผู้ รู้ แสวงหาความรู้จากแหล่งต่างๆ ความ                    
รู้สึกผิดชอบชั่วดีก็สามารถปลูกฝังเสริมสร้างขึ้นภายในใจของแต่ละคน สามารถพัฒนาคว ามดีงามตั้งแต่                        
ระดับต้น เช่น ศีลไปจนถึงสมาธิ และระดับสูงสุด คือ ปัญญา ตัดกิเลสได้ตั้งแต่ระดับต้น จนตัดกิเลสได้หมดสิ้น                   
ไม่เหลือซากเป็นพระอริยบุคคล เป็นพระอรหันต์ซึ่งโลกเทิดทูนคุณงามความดี (นฤมล มารคแมน, 2541 : 83)        
จากหลักของกุศลกรรมอันยิ่งยวดนี้เองที่ยังผลให้ผู้ที่ได้กระทํากรรมดีสั่งสมมาแต่กาลก่อนให้ได้รับการยกย่อง                    
จากพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าว่าเป็น “เอตทัคคะ” ซึ่งผู้ที่ ได้รับการยกย่องว่าเป็นเอตทัคคะนั้น                               
ล้วนเป็น “พระอริยบุคคล” ในพระพุทธศาสนาของพระศาสดาผู้ประเสริฐทั้งสิ้น ตําแหน่ง “เอตทัคคะ” คือ 
ตําแหน่งที่พระพุทธเจ้าทรงประทานให้แก่พระสาวกผู้มีความสามารถเป็นเลิศเฉพาะด้านต่างๆ เพ่ือเป็นการ                  
ยกย่อง (บรรจบ บรรณรุจิ , 2544 : 6) คําว่า เอตทัคคะ มีวิเคราะห์ว่า ชื่อว่า “อัคคะ” เพราะเป็นที่สุดบ้าง                      
เพราะประเสริฐที่สุดบ้างในตําแหน่งที่ประเสริฐที่สุดของตนๆ เพราะฉะนั้น เนื้อความนี้ในคํานี้ว่า เอตทัคคี                          
มีว่านี้เป็นที่สุด นี้ประเสริฐที่สุด ก็ธรรมดาการตั้งไว้ในเอตทัคคะนี้ ย่อมได้ด้วยเหตุ 4 ประการ คือ 1) ด้วยการ                    
เกิดเรื่องขึ้น 2) ด้วยการมา 3) ด้วยเป็นผู้ช่ําชองชํานาญ 4) ด้วยเป็นผู้ยิ่งด้วยคุณ (อ.เอกก.อ. 14/188/145-146) 
ความเป็นเลิศในด้านต่างๆ ของเอตทัคคะในพระพุทธศาสนาของพระอริยบุคคลนั้น ล้วนต่างสร้างกุศลกรรม                    
ในด้านต่างๆ อย่างอุกฤษฎ์มาแล้วทั้งสิ้นในอดีต โดยเฉพาะในแต่ละด้านซึ่งแตกต่างกันไป อย่างนับภพนับชาติ                   
ไม่ถ้วน ซึ่งท่านเหล่านั้นได้ตั้งจิตปรารถนาด้วย “อธิษฐานบารมี” สู่ความเป็น “เอตทัคคะ” อริยบุคคล ในด้าน                
นั้นๆ อธิษฐานบารมี คือ การตั้งมั่นสมาทานอย่างไม่หวั่นไหว คือ ความตั้งใจมั่นที่เป็นไปในอาการต่างๆ อันกํากับ
ด้วยกรุณาและอุบายโกศล (สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี, 2534 : 105)  
 จากความเป็นมาและความสําคัญดังกล่าว ผู้วิจัยเห็นว่ากรรมอันเป็นกุศลกรรมที่กระทําแล้วในอดีต                    
ส่งผลกับการได้รับยกย่องในการเป็น “เอตทัคคะ” ของพระอริยบุคคลในทางพระพุทธศาสนา เป็นเรื่องที่ผู้วิจัย                 
มีความเห็นว่าควรค่าแก่การนํามาศึกษาวิจัยเป็นอย่างยิ่ง เพ่ือเป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบั ติของศาสนิกชน
ทั้งหลายสืบไป ประเด็นในการศึกษา คือ ศึกษากุศลกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท ศึกษาการได้รับเอตทัคคะ 



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

22 

ของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท และศึกษารูปแบบ และหมวดหมู่ของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะ
ของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 

 1. เพ่ือศึกษากุศลกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 2. เพ่ือศึกษาการได้รับเอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 3. เพ่ือศึกษารูปแบบ และหมวดหมู่ของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธ 
ศาสนาเถรวาท 
 

วิธีดําเนินการวิจัย  
 

 งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาเรื่องการศึกษารูปแบบของกุศลกรรมกับการได้รับยกย่องเป็นเอตทัคคะของ                
พระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาทตามท่ีปรากฏในคัมภีร์ โดยมีวิธีการศึกษาค้นคว้าดังนี้  
 1. ศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับกุศลกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 2. การได้รับเอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 3. ศึกษารูปแบบ และหมวดหมู่ของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา
เถรวาท  
 4. สรุปผลการดําเนินการวิจัย และข้อเสนอแนะในการทําวิจัยครั้งต่อไป 
 

สรุปผลการวิจัย  
 

 การศึกษาเรื่อง “ศึกษารูปแบบของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา 
เถรวาท” สรุปผลการวิจัยได้ ดังนี้ 
 สรุปผลการวิจัยรูปแบบของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา                 
กรรมทางพระพุทธศาสนา หมายถึง การกระทําที่ทําด้วยเจตนา อันมีพ้ืนฐานมาจากกิเลส แสดงออกทางกาย                     
ทางวาจา และทางใจ มีทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว ส่งผลต่อผู้กระทํากรรม สาเหตุแห่งการเกิดกรรมเกิดจากผัสสะ      
โดยเริ่มต้นที่ใจ เกิดการนึกคิดเรียกว่า มโนกรรม ส่งผลให้ผู้กระทํากรรมต่อทางกายและทางวาจา ผลของ                      
การกระทํา ไม่ว่ากรรมดีหรือกรรมชั่วจะถูกจะสมไว้ในภวังคจิต รอโอกาสให้ผลแก่เจ้าของกรรม การจะตัดสินว่า
กรรมใดเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วนั้น ทางพระพุทธศาสนาได้วางหลั กเกณฑ์ไว้โดยให้ดูที่สาเหตุแห่งการ                                
ทํากรรมและผลของกรรมว่า มีผลกระทบต่อตนเองหรือผู้อ่ืน หรือทั้งตนเองและผู้อ่ืนหรือไม่ กรรมในพระไตรปิฎก 
แบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 1. ตามคุณภาพของกรรมมี 2 อย่าง คือ กรรมชั่ว (อกุศลกรรม) และกรรมดี              
(กุศลกรรม) 2. ตามทางแห่งการทํากรรมมี 3 อย่าง คือ ทางกาย เรียกว่า กายกรรม ทางวาจา เรียกว่า วจีกรรม 
ทางใจ เรียกว่า มโนกรรม 3. ตามกรรมที่มีความสัมพันธ์กับวิบาก มี 4 อย่าง คือ กรรมดํามีวิบากดํา กรรมขาว                
มีวิบากขาว กรรมทั้งดําและขาวมีวิบากทั้งดําและขาว กรรมไม่ดําและไม่ขาวมีวิบากทั้งไม่ดําและไม่ขาว เป็นไป 



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

23 

เพ่ือความสิ้นกรรม กรรมประเภทนี้ เป็นกรรมที่มีเป้าหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา มีเจตนาชื่อจะละ                         
กรรมดํา กรรมขาว และกรรมทั้งดําและขาว ในอรรถกถา เรียกว่า กรรม 12 ซึ่งได้มีการรวบรวมไว้เป็นหมวดหมู่ 
ผลของกรรมทําให้เห็นเป็นรูปธรรมชัดเจนยิ่งขึ้น มีกรรมตามหน้าที่ กรรมตามให้ผลตามลําดับ และกรรมที่รอเวลา
ในการให้ผลของกรรม การให้ผลของกรรมแบ่งออกเป็น 2 ระดับ คือ ผลชั้นใน หมายถึง จิตใจ ให้ผลทันที                             
ที่ทํากรรมเสร็จ เป็นความรู้สึกที่ดีหรือชั่ว สะสมเป็นวิบากตกค้างในใจ รอวันแสดงตัวออกมา เป็นอุปนิสัย                        
ผลชั้นนอกให้ผลเป็นลาภ ยศ สรรเสริญ เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา การให้ผลในชั้นนี้ต้องมีองค์ประกอบเรื่อง                    
กาล คติ อุปธิ และปโยคะ มาเป็นปัจจัยเกี่ยวข้อง การให้ผลของกรรมทั้ง 3 ประเภทในพระไตรปิฎกดังกล่าว               
ข้างต้น เป็นเรื่องของการให้ผลชั้นใน ส่วนการให้ผลของกรรม 12 เป็นการให้ผลชั้นนอก กฎแห่งกรรมเป็นกฎ
ธรรมชาติที่มีการให้ผลที่แน่นอนและตายตัว ไม่มีข้อยกเว้น และจึงเป็นกฎศีลธรรม ที่ดูแลควบคุมพฤติกรรม                    
ของมนุษย์และให้ผล มนุษย์ทุกคนต้องรับผิดชอบต่อการกระทําของตน ดังนั้นเมื่อพิจารณาแล้วจะเห็นได้ว่า                       
การใช้เวลาปัจจุบันและเงื่อนไขของอโหสิกรรมทําให้มนุษย์สามารถเลือกสถานที่ เกิด พร้อมทั้งรูปสมบัติ                       
คุณสมบัติได้ กล่าวคือ ทําแต่กรรมดีอันมีเงื่อนไขไปสู่ผลที่ต้องการอย่างพากเพียร และปฏิบัติจนกลายเป็น                      
อุปนิสัย ผลของกรรมย่อมส่งผลในชาติหน้าหรือชาติต่อๆ ไป และผลของกรรมบางอย่างสามารถส่งผลได้ใน                         
ชาตินี้ เช่น ความร่ํารวยหรือความฉลาด นอกจากนี้พระพุทธศาสนายังให้ความสําคัญกับมโนกรรมของจิตที่                        
ใกล้ดับ ซึ่งมีผลต่อคติที่ไปในชาติหน้า การดับกรรมต้องดับที่สาเหตุ คือ ผัสสะ พระพุทธศาสนาไม่ได้สอนให้                       
มนุษย์ทํากรรมดีเพ่ือติดอยู่แต่ความสุขและความดี แต่สอนให้มนุษย์ทํากรรมเพ่ือละทิ้งกรรมดีและกรรมชั่ว                         
เพ่ือไปสู่การสิ้นกรรม ด้วยวิธีการปฏิบัติตามมรรคมีองค์ 8 และพัฒนาตนเองด้วย หลักไตรสิกขา ซึ่งสามารถพัฒนา
กรรมของตนหลุดพ้นจากกิเลส เป็นเหตุให้สิ้นกรรมหรือดับกรรมการกระทําที่ ไม่มีกิเลส ไม่จัดเป็นกรรม                            
เป็นเพียงกิริยาเท่านั้น จึงไม่มีวิบากให้รับผลทําให้หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดหรือหลุดพ้นจากวัฏฏะ 3          
คือ กิเลส กรรม วิบากบรรลุพระนิพพาน อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา  
 อริยบุคคลเอตทัคคะในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น จากการศึกษาดังกล่าวพบว่า คือ  บุคคลผู้เป็นเลิศ                    
ที่ได้รับการยกย่องจากองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในคัมภีร์พระไตรปิฎก ล้วนเป็นพระอริยบุคคลขั้นสูงสุด                
ในพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น อันว่าบุคคลผู้เป็นเอก เมื่อเกิดขึ้นในโลก ย่อมเกิดขึ้นเพ่ือเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพ่ือสุข                 
แก่คนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือสุขแก่เทวดา และมนุษย์ทั้งหลาย สมดังคํา                   
ที่พระบรมศาสดาทรงตรัสไว้ดีแล้ว องค์ประกอบแห่งการได้รับยกย่องเป็นเอตทัคคะในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น
มีด้วยกัน 4 ประการ กล่าวคือ ด้วยการเกิดเรื่องขึ้น 1 ด้วยการมา 1 ด้วยเป็นผู้ช่ําชองชํานาญ 1 ด้วยเป็นผู้ยิ่ง      
ด้วยคุณ 1 ว่าด้วยการอธิษฐานจิตสู่การเป็นเอตทัคคะในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น ย่อมเกิดแต่การตั้งจิต                       
อย่างแน่วแน่ต่อการปรารถนาสู่การเป็นเอตทัคคะในด้านต่างๆ โดยการตั้ งจิตนั้นตั้งไว้ในใจผ่านการกระทําที่                 
เจตนา กล่าวคือ เป็นกุศลกรรมเกิดขึ้นผ่านการแสดงออกอย่างยิ่งยวดส่งออกมาสู่การกระทําทางกายอันเกิดมา                 
แต่ความปรารถนาภายในใจนั้นเป็นสําคัญ การได้รับยกย่องให้เป็นเอตทัคคะทางด้านต่างๆ นั้น มีทุกพุทธกาล                  



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

24 

จากอดีตอันยาวไกลนับหลายพุทธันดร การสะสมกุศลกรรมอย่างยิ่งยวดนั้นจึงเป็นเรื่องที่สําคัญเป็นอย่างมาก                        
สู่การได้รับยกย่องให้เป็นเอตทัคคะ โดยจะเห็นได้ว่ามีแบบอย่างจากเอตทัคคะที่มีมาแล้ว แต่อดีตทุกสมัยของ                  
พระบรมศาสดาทุกพระองค์จนถึงปัจจุบันสมัย บุพกรรมของพระอริยบุคคลผู้เลิศผู้ได้รับแต่งตั้งจากพระบรม        
ศาสดานั้น แต่ละท่านในอดีตชาติกาลก่อนได้สั่งสมมาอย่างนับไม่ถ้วน อันมีรูปแบบในการสร้างกุศลกรรม                              
ในรูปแบบที่ต่างกันบ้างเหมือนกันบ้างอันมีความถึงซึ่งพระนิพพานเป็นที่สุดสืบไป  
 จากการการศึกษาผู้วิจัยพบว่า รูปแบบและหมวดหมู่ของกุศลกรรมกับการได้ เอตทัคคะของพระ                     
อริยบุคคลในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น แบ่งเป็นการสร้างกุศลกรรมประเภทต่างๆ  อย่างอุกฤษฎ์ โดยมี            
ทานอันจัดเป็นมหาทานตลอด 7 วัน เป็นต้น โดยมีพระพุทธเจ้าเป็นประธานซึ่งเป็นเนื้อนาบุญอันประเสริฐ                                 
ซึ่งในอดีตกาลอริยบุคคลเอตทัคคะที่ได้รับยกย่องนี้  ล้วนมีเหตุมาจากการได้อยู่ในเหตุการณ์ ได้เห็นแบบอย่าง                        
จากกัลยาณมิตรตลอดทุกภพ ซึ่งแต่ละท่านนั้นก็ได้รับพุทธพยากรณ์จากพระผู้มีพระภาค บางท่านก็ได้เห็น                          
ตัวอย่างที่ดีในบุพกรรมของเอตทัคคะในอดีตกาล ซึ่งสิ่งนี้ยังให้เกิดความตั้งมโนปรารถนาเพ่ือให้ได้บรรลุฐานะ                      
อันเลิศได้ในที่สุด 
 

ข้อเสนอแนะ  
 

 ผลจากการศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษารูปแบบของกุศลกรรมกับการได้เอตทัคคะของพระอริยบุคคล                       
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ควรมีการศึกษาวิเคราะห์รูปแบบกุศลกรรมของภิกษุณีเอตทัคคะในพระพุทธศาสนา  
 2. ควรมีการศึกษาวิเคราะห์รูปแบบกุศลกรรมของอุบาสกเอตทัคคะในพระพุทธศาสนา 
 3. ควรมีการศึกษาวิเคราะห์รูปแบบกุศลกรรมของอุบาสิกาเอตทัคคะในพระพุทธศาสนา 
 4. ควรมีการศึกษาเรื่องความสําคัญของกัลยาณมิตรกับการได้รับเอตทัคคะในพระพุทธศาสนา  
 5. ควรมีการศึกษาเรื่องอิทธิพลคําสอนเรื่องทานที่มีต่อสังคมไทย 
 

เอกสารอ้างอิง  
 

เทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี, สมเด็จพระ. (2534). ทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพฯ:             
 โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
นฤมล มารคแมน. (2541). มนุษย์และความเป็นจริงของชีวิตในทัศนะของพระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ: 
 มหาวิทยาลัยรามคําแหง.  
บรรจบ บรรณรุจิ. (2544). อสีติมหาสาวก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ
 ราชวิทยาลัย.  



 

                             วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ปีที่ 13 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2564 

   

25 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ
 ราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:                 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


