
                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           61 

   
 

คุณค่าของคัมภีร์มังคลตัถทีปนีในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลใีนประเทศไทย 
The value of Maṅgalatthadīpanī as the model  

of Pali Literature in Thailand 
 

จุมพล สุยะต๊ะ / Jumpol Suyata  
สาขาภาษาบาลีสันสกฤตและพระไตรปฎิกศึกษา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย 

Department of Pali, Sanskrit and Tripitaka Studies Faculty of Humanities Mahamakut Buddhist University 
 

Received : February 14, 2024 
Received : June 7, 2024 
Accepted : June 24, 2024 

 

บทคัดย่อ 
 

 บทความนี้น าเสนอคุณค่าของคัมภีร์มังคลัตถทีปนี ผลงานวรรณกรรมบาลีของพระสิริมังคลาจารย์                   
ในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย พระสิริมังคลาจารย์แต่งคัมภีร์เร่ืองนี้โดยการยกหัวข้อธรรม               
ในมงคลสูตรที่มีในพระไตรปิฎกมาตั้งแล้วอธิบายความหมายของมงคลแต่ละข้ออย่างละเอียด มีการย ก                        
นิทานอุทาหรณ์มาสอดแทรกการอธิบายและใช้การอ้างอิงจากคัมภีร์หลายเรื่อง จากการวิเคราะห์คุณค่า                        
ของมังคลัตถทีปนี พบว่า มังคลัตถทีปนีประกอบด้วยลักษณะเด่นด้านโครงสร้าง วิธีการน าเสนอและเนื้อหา 
กล่าวคือ ลักษณะเด่นด้านโครงสร้าง เริ่มต้นด้วยบทปณามคาถา อุบัติกถา การล าดับเรื่อง และจบลงด้วย                         
นิคมคาถา โดยมีลักษณะเด่นในการน าเสนอเนื้อหา 10 วิธี คือ 1) การให้ค าจ ากัดความ 2) การวิเคราะห์
ความหมายตามรูปศัพท์ทางไวยากรณ์  3) การพรรณนาลักษณะเชิงพฤติกรรม 4) การจ า แนกประเภท                              
5) การประเมินคุณค่าในแต่ละมงคล 6) การยกนิทานอุทาหรณ์มาแสดง 7) การตั้งค าถาม -ค าตอบ 8) การอ้างอิง        
9) การประมวลข้อมูลจากคัมภีร์ต่าง ๆ และ 10) การวินิจฉัยความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่น ามาอ้างอิง                              
ส่วนลักษณะเด่นด้านเนื้อหา เป็นการอธิบายเพ่ิมเติมจากงานอรรถกถาปรมัตถโชติกาของพระพุทธโฆษาจารย์                      
โดยมีการยกนิทานอุทาหรณ์เป็นจ านวนมากขึ้นมาแสดง และการอธิบายความเป็นล าดับสอดคล้องกับหลัก                     
อาศรม 4 ของพราหมณ์ จากลักษณะเด่นดังกล่าวมา จึงก่อให้เกิดคุณค่าในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลี                   
ในประเทศไทย 
 

ค าส าคัญ: คุณค่า, มังคลัตถทีปนี, วรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย 
 

Abstract 
 

 The objectives of this research were to study the values in Phrasirimangalacariya’s Pali 
Literary Works, including evaluation of quality of Pali literary works of Phra Sirimaṅgalācāriya 



62       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

based on four works: 1) Vessantaradīpanī, 2) Cakkavāḷadīpanī, 3) Saṅkhayāpakāsakaṭīka, and                   
4) Maṅgalatthadīpanī. It was conducted by analytical studying the dominant features of 
structures, content presentation, and substances, and then summarizing data, evaluating                      
the quality, and writing in descriptive approach. It consisted of seven content presentation 
styles which were as follows: 1) word analysis, 2) word explanation referenced to related 
scriptures, 3) subject to clarification, 4) classification, 5) reference, 6) data collection from other 
scriptures, and 7) evaluation of referenced data accuracy. The dominant features of substances 
indicated that Vessantaradīpanī was a guidebook for learning language and Pali literature, 
Cakkavāḷadīpanī was a profound research work expressed comments and correct evaluations 
with keen intelligent reasons, Saṅkhayāpakāsakaṭīka was a manual for calculations of 
Cakkavāḷadīpanī, and Maṅgalatthadīpanī was literary works invented for basic Dharma 
propagation to public. All these works were revealed the three values of literatures in the 
followings: language value that had a correct and smooth grammatical usage, Dharma content 
value that focused on preaching of the Buddha teachings for supreme beneficial lifestyle, and 
social value that reflected from literary works themselves which had an effective 
implementations for learning and teaching manual, Buddhist propagation, including other 
knowledge associated with daily life of people from the past until now. 
 

Keywords: the values, Maṅgalatthadīpanī, the model of Pali Literature in Thailand 
 

บทน า 
 

ในยุคทองของของพระพุทธศาสนาในล้านนา พระสิริมังคลาจารย์ ปราชญ์ผู้สร้างผลงานวรรณกรรมบาลี                
ที่ทรงคุณค่าต่อพระพุทธศาสนา มีนามเดิมว่า ศรีปิงเมือง เป็นชาวเชียงใหม่โดยก าเนิด มีชีวิตอยู่ในช่วงรัชสมัย            
พระเจ้าติโลกราชมาจนถึงพระเมืองเกษเกล้า (พ.ศ. 1984-2081) ได้รับการบรรพชาและอุปสมบทในส านักของ 
พระพุทธวีระพระภิกษุท่ีได้เดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ลังกาทวีป มีบางข้อสันนิษฐานว่าพระสิริมังคลาจารย์
ได้เดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนาถึงลังกาทวีปด้วยเช่นกัน และต่อมาท่านได้ด ารงต าแหน่งสูงสุดในฐานะ                     
พระอาจารย์ของพระเมืองเกษเกล้า กษัตริย์ล้านนา (บาลี พุทธรักษา, 2556 : 96) ในท้ายผลงานของท่าน                         
ได้กล่าวถึงสถานที่พ านักของตัวท่านเอง กล่าวคือ วิหารสวนขวัญ ตั้งอยู่ ในเขตวัดเวฬุวนาราม ทางทิศใต้ของ                 
นครเชียงใหม่ ห่างจากวัดสีหฬารามไป 100 คาวุต (4 กิโลเมตร) ปัจจุบันคือวัดต าหนัก อ าเภอเมือง จังหวัด
เชียงใหม่  



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           63 
 

                              
   

based on four works: 1) Vessantaradīpanī, 2) Cakkavāḷadīpanī, 3) Saṅkhayāpakāsakaṭīka, and                   
4) Maṅgalatthadīpanī. It was conducted by analytical studying the dominant features of 
structures, content presentation, and substances, and then summarizing data, evaluating                      
the quality, and writing in descriptive approach. It consisted of seven content presentation 
styles which were as follows: 1) word analysis, 2) word explanation referenced to related 
scriptures, 3) subject to clarification, 4) classification, 5) reference, 6) data collection from other 
scriptures, and 7) evaluation of referenced data accuracy. The dominant features of substances 
indicated that Vessantaradīpanī was a guidebook for learning language and Pali literature, 
Cakkavāḷadīpanī was a profound research work expressed comments and correct evaluations 
with keen intelligent reasons, Saṅkhayāpakāsakaṭīka was a manual for calculations of 
Cakkavāḷadīpanī, and Maṅgalatthadīpanī was literary works invented for basic Dharma 
propagation to public. All these works were revealed the three values of literatures in the 
followings: language value that had a correct and smooth grammatical usage, Dharma content 
value that focused on preaching of the Buddha teachings for supreme beneficial lifestyle, and 
social value that reflected from literary works themselves which had an effective 
implementations for learning and teaching manual, Buddhist propagation, including other 
knowledge associated with daily life of people from the past until now. 
 

Keywords: the values, Maṅgalatthadīpanī, the model of Pali Literature in Thailand 
 

บทน า 
 

ในยุคทองของของพระพุทธศาสนาในล้านนา พระสิริมังคลาจารย์ ปราชญ์ผู้สร้างผลงานวรรณกรรมบาลี                
ที่ทรงคุณค่าต่อพระพุทธศาสนา มีนามเดิมว่า ศรีปิงเมือง เป็นชาวเชียงใหม่โดยก าเนิด มีชีวิตอยู่ในช่วงรัชสมัย            
พระเจ้าติโลกราชมาจนถึงพระเมืองเกษเกล้า (พ.ศ. 1984-2081) ได้รับการบรรพชาและอุปสมบทในส านักของ 
พระพุทธวีระพระภิกษุท่ีได้เดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ลังกาทวีป มีบางข้อสันนิษฐานว่าพระสิริมังคลาจารย์
ได้เดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนาถึงลังกาทวีปด้วยเช่นกัน และต่อมาท่านได้ด ารงต าแหน่งสูงสุดในฐานะ                     
พระอาจารย์ของพระเมืองเกษเกล้า กษัตริย์ล้านนา (บาลี พุทธรักษา, 2556 : 96) ในท้ายผลงานของท่าน                         
ได้กล่าวถึงสถานที่พ านักของตัวท่านเอง กล่าวคือ วิหารสวนขวัญ ตั้งอยู่ ในเขตวัดเวฬุวนาราม ทางทิศใต้ของ                 
นครเชียงใหม่ ห่างจากวัดสีหฬารามไป 100 คาวุต (4 กิโลเมตร) ปัจจุบันคือวัดต าหนัก อ าเภอเมือง จังหวัด
เชียงใหม่  

 

                              
   

จากการศึกษาผลงานวรรณกรรมบาลีของพระสิริมังคลาจารย์ ท าให้สันนิษฐานได้ว่า ท่านเป็นพระภิกษุ                  
ในนิกายป่าแดง เพราะมีความช านาญด้านการใช้ภาษาบาลีได้อย่างยอดเยี่ยม ซึ่งเป็นผลมาจากการศึกษา                             
ในส านักของพระพุทธวีระผู้ เคยเดินทางไปศึกษาที่ลังกาทวีปมาโดยตรง รวมถึงยังมีความสัมพันธ์กับวัด                            
มหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด ในปัจจุบัน) ซึ่งเป็นวัดในนิกายป่าแดง และสถานที่พ านักของท่านยังอยู่ในเขตป่า                 
อันสงัด ซึ่งเป็นวิถีปฏิบัติอันเป็นรูปแบบเฉพาะของพระสงฆ์นิกายป่าแดง และมีบางหลักฐานระบุว่า ท่านเคย                     
เป็นเจ้าอาวาสวัดมหาโพธารามอยู่ในช่วงระยะเวลาหนึ่ง (พระมหาสังวร สีลส วโร, 2506 : 22) 
 พระสิริมังคลาจารย์ได้สร้างผลงานวรรณกรรมบาลีที่อธิบายขยายความเนื้อหาจากพระไตรปิฎก                    
และคัมภีร์ปกรณ์วิเสส จ านวน 4 เรื่อง ประกอบด้วย 
 1. เวสสันตรทีปนี อธิบายเวสสันตรชาดกที่มาในขุททกนิกาย พระสุตตันตปิฎก ว่าด้วยค าศัพท์                         
และเรื่องราวในคัมภีร์เวสสันตรชาดก แต่งเสร็จเมื่อ พ.ศ. 2060   
 2. จักกวาฬทีปนี อธิบายเกี่ยวกับภูมิวิทยาของจักรวาล มีภูเขา แม่น้ า สระ บ่อน้ า ทวีป มนุษย์ เทวดา 
และอมนุษย์ที่อาศัยอยู่ในจักรวาล แต่งเสร็จเมื่อ พ.ศ. 2063 
 3. สังขยาปกาสกฎีกา อธิบายคัมภีร์สังขยาปกาสกปกรณ์ กวีนิพนธ์ของญาณวิลาสะ ว่าด้วยเครื่องนับ
และเครื่องตวง 6 อย่าง แต่งเสร็จเมื่อ พ.ศ. 2063 
 4. มังคลัตถทีปนี คอธิบายความแห่งมงคลสูตรที่มาในขุททกนิกาย พระสุตตันตปิฎก ได้อย่างละเอียด
ลึกซึ้ง แต่งเสร็จเมื่อ พ.ศ. 2067 
 ผลงานของพระสิริมังคลาจารย์เป็นวรรณกรรมบาลีที่ผสมผสานทั้งศาสตร์และศิลป์ของการใช้                   
ภาษาบาลีได้อย่างยอดเยี่ยม อีกทั้งยังสอดแทรกองค์ความรู้จากคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา รวมถึง                        
คัมภีร์อ่ืนหลายคัมภีร์เข้าด้วยกัน ท าให้เกิดเป็นองค์ความรู้ใหม่ขึ้นในวงการวรรณกรรมบาลี (ลิขิต ลิขิตานนท์ , 
2534 : 102) โดยเฉพาะคัมภีร์มังคลัตถทีปนี ที่ถือได้ว่าเป็นผลงานที่ทรงคุณค่าต่อการศึกษาพระพุทธศาสนา                   
อย่างยิ่ง ผลงานวรรณกรรมบาลีเหล่านี้ล้วนแล้วแต่เกิดขึ้นภายหลังจากการท าสังคายนาที่เชียงใหม่ 
 

วรรณกรรมบาลีในล้านนา 
 

การท าสังคายนาที่วัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่) ตามคัมภีร์สังคีติยวงศ์ให้การรับรองว่า 
เป็นการท าสังคายนาครั้งที่ 8 ของโลก เกิดขึ้นในปี พ.ศ. 2020 ถือเป็นการรวบรวมและเรียบเรียงพระธรรมวินัย  
ครั้งใหญ่ขึ้นเป็นครั้งแรกในประเทศไทยภายใต้พระบรมราชูปถัมภ์ของพระเจ้าติโลกราช (พ.ศ. 1984 - 2030)                
โดยมีพระธรรมทินเถระเป็นประธานในการท าสังคายนา ซึ่งเป็นปัจจัยส าคัญที่ส่งผลให้เกิดการแต่งวรรณกรรมบาลี
ขึ้นกันอย่างแพร่หลายในล้านนา (ลิขิต ลิขิตานนท์, 2516 : 12) นับตั้งแต่รัชสมัยพระเจ้าติโลกราชเรื่อยมาจนถึง              
รัชสมัยพระเมืองเกษเกล้า (พ.ศ. 1984 - 2081)   

พระพุทธศาสนาในอาณาจักรล้านนาระหว่างรัชสมัยพระเจ้าติโลกราช (พ.ศ. 1984 - 2030) จนถึง                       
รัชสมัยพระเมืองแก้ว (พ.ศ. 2038 - 2068) เป็นช่วงเวลา “ยุคทองของพระพุทธศาสนาในล้านนา” (สมหมาย           



64       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

เปรมจิตต์ และคณะ, 2546 : 8) ช่วงระยะเวลาดังกล่าว ได้มีการผลิตงานวรรณกรรมบาลีในสายพระวินัยปิฎก        
พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎกขึ้นมาอย่างต่อเนื่อง ยกตัวอย่างเช่น ผลงานของพระญาณกิตติเถระ 
จ านวน 12 เรื่อง คือ 1) สมันตปาสาทิกา อัตถโยชนา 2) ภิกขุปาฏิโมกขคัณฐิทีปนี  3) สีมาสังกรวินิจฉัย                          
4) อัฏฐสาลินีอัตถโยชนา 5) สัมโมหวิโนทนอัตถโยชนา 6) ธาตุกถาอัตถโยชนา 7) ปุคคลบัญญัติ อัตถโยชนา                       
8) กถาวัตถุ อัตถโยชนา 9) ยมกอัตถโยชนา 10) ปัฏฐานอัตถโยชนา 11) อภิธัมมัตถวิภาวิณี อัตถโยชนา                          
และ12) มูลกัจจายนอัตถโยชนา แต่งขึ้นระหว่าง พ.ศ. 2028 - 2043 (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬา                        
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 : 66) 

ผลงานของพระญาณวิลาสเถระ ชื่อสังขยาปกาสกปกรณ์ กวีนิพนธ์เกี่ยวกับการนับและค านวณ วัน                   
เวลา การชั่งตวงด้วยตาชั่ง ระยะทาง ฤดูกาล และการใช้เงินตราในสมัยพุทธกาล ฯลฯ แต่งขึ้นในปี พ.ศ. 2058 
(ฉัตรยุพา สวัสดิพงษ์, 2538 : 9) ต่อมากวีนิพนธ์เรื่องนี้ได้ถูกน าไปแต่งอธิบายขยายความโดยพระสิริมังคลาจารย์  
ในชื่อคัมภีร์สังขยาปากาสกฎีกา 

ผลงานของพระโพธิรังสี  จ านวน 2 เรื่อง คือ จามเทวีวังสะ ล าดับราชวงศ์ของพระนางจามเทวี                         
หรือพงศาวดารหริภุญไชย เป็นคัมภีร์วังสปกรณ์เรื่องแรกของล้านนา และสิหิงคนิทาน นิทานพระพุทธสิหิงค์                     
แต่งข้ึนประมาณปี พ.ศ. 1985 – 2068  

ผลงานของพระรัตนปัญญาเถระ จ านวน 3 เรื่อง คือ 1) ชินกาลมาลีปกรณ์ คัมภีร์ประวัติพุทธศาสนา                 
งานเขียนชิ้นนี้มีคุณค่าต่อการศึกษาประวัติศาสตร์ล้านนาอย่างยิ่ง 2)  มาติกัตถสรูปอภิธรรมสังคณี  และ                            
3) วชิรสารัตถสังคหะ แต่งข้ึนระหว่างปี พ.ศ. 2060 - 2078  

ผลงานของพระสุวัณณรังสีเถระ จ านวน 2 เรื่อง คือ ปฐมสมโพธิกถา หนังสือพุทธประวัติฉบับพิสดาร    
และคันถาภรณฎีกา หนังสืออธิบายคัมภีร์คันถาภรณะ ว่าด้วยหลักเกณฑ์ทางภาษาบาลี แต่งขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2128 
ปฐมสมโพธิกถาถูกน ามาแปลและเรียบเรียงเป็นคัมภีร์ปฐมสมโพธิ โดยสมเด็จพระมหาสมณเจ้า  กรมพระ                         
ปรมานุชิตชิโนรส รัตนกวีของกรุงรัตนโกสินทร์ และถูกใช้เป็นหลักสูตรการศึกษานักธรรมชั้นเอกของคณะสงฆ์               
ไทย 

ผลงานของพระอุตตรารามเถระ ชื่อคัมภีร์  วิสุทธิมัคคทีปนี อธิบายขยายความคัมภีร์วิสุทธิมรรค                          
ของพระพุทธโฆสาจารย์ พระอรรถกถาจารย์ชาวอินเดีย ไม่ปรากฎหลักฐานปีที่แต่ง แต่พอจะสันนิษฐานได้ว่า                   
แต่งข้ึนในสมัยพระเมืองแก้ว 

นอกจากนี้ ยังมีปัญญาสชาดก หรือชาดก 50 เรื่อง ซึ่งไม่ปรากฎนามผู้แต่ง สันนิษฐานว่า แต่งในสมัย              
พระเมืองแก้ว ปัญญาสชาดกเป็นงานวรรณกรรมบาลีชิ้นส าคัญของล้านนา เกิดจากการเรียบเรียงชาดกนอกนิบาต
ในล้านนาที่มีอยู่แล้วให้เป็นภาษาบาลี เป็นต้นก าเนิดของวรรณกรรมไทยหลายเรื่อง เช่น สมุททโฆสชาดก เป็นที่มา
ของสมุทโฆษค าฉันท์ สุวัณณสังขชาดก เป็นที่มาเรื่องสังข์ทอง 



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           65 
 

                              
   

เปรมจิตต์ และคณะ, 2546 : 8) ช่วงระยะเวลาดังกล่าว ได้มีการผลิตงานวรรณกรรมบาลีในสายพระวินัยปิฎก        
พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎกขึ้นมาอย่างต่อเนื่อง ยกตัวอย่างเช่น ผลงานของพระญาณกิตติเถระ 
จ านวน 12 เรื่อง คือ 1) สมันตปาสาทิกา อัตถโยชนา 2) ภิกขุปาฏิโมกขคัณฐิทีปนี  3) สีมาสังกรวินิจฉัย                          
4) อัฏฐสาลินีอัตถโยชนา 5) สัมโมหวิโนทนอัตถโยชนา 6) ธาตุกถาอัตถโยชนา 7) ปุคคลบัญญัติ อัตถโยชนา                       
8) กถาวัตถุ อัตถโยชนา 9) ยมกอัตถโยชนา 10) ปัฏฐานอัตถโยชนา 11) อภิธัมมัตถวิภาวิณี อัตถโยชนา                          
และ12) มูลกัจจายนอัตถโยชนา แต่งขึ้นระหว่าง พ.ศ. 2028 - 2043 (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬา                        
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 : 66) 

ผลงานของพระญาณวิลาสเถระ ชื่อสังขยาปกาสกปกรณ์ กวีนิพนธ์เกี่ยวกับการนับและค านวณ วัน                   
เวลา การชั่งตวงด้วยตาชั่ง ระยะทาง ฤดูกาล และการใช้เงินตราในสมัยพุทธกาล ฯลฯ แต่งขึ้นในปี พ.ศ. 2058 
(ฉัตรยุพา สวัสดิพงษ์, 2538 : 9) ต่อมากวีนิพนธ์เรื่องนี้ได้ถูกน าไปแต่งอธิบายขยายความโดยพระสิริมังคลาจารย์  
ในชื่อคัมภีร์สังขยาปากาสกฎีกา 

ผลงานของพระโพธิรังสี  จ านวน 2 เรื่อง คือ จามเทวีวังสะ ล าดับราชวงศ์ของพระนางจามเทวี                         
หรือพงศาวดารหริภุญไชย เป็นคัมภีร์วังสปกรณ์เรื่องแรกของล้านนา และสิหิงคนิทาน นิทานพระพุทธสิหิงค์                     
แต่งข้ึนประมาณปี พ.ศ. 1985 – 2068  

ผลงานของพระรัตนปัญญาเถระ จ านวน 3 เรื่อง คือ 1) ชินกาลมาลีปกรณ์ คัมภีร์ประวัติพุทธศาสนา                 
งานเขียนชิ้นนี้มีคุณค่าต่อการศึกษาประวัติศาสตร์ล้านนาอย่างยิ่ง 2)  มาติกัตถสรูปอภิธรรมสังคณี  และ                            
3) วชิรสารัตถสังคหะ แต่งข้ึนระหว่างปี พ.ศ. 2060 - 2078  

ผลงานของพระสุวัณณรังสีเถระ จ านวน 2 เรื่อง คือ ปฐมสมโพธิกถา หนังสือพุทธประวัติฉบับพิสดาร    
และคันถาภรณฎีกา หนังสืออธิบายคัมภีร์คันถาภรณะ ว่าด้วยหลักเกณฑ์ทางภาษาบาลี แต่งขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2128 
ปฐมสมโพธิกถาถูกน ามาแปลและเรียบเรียงเป็นคัมภีร์ปฐมสมโพธิ โดยสมเด็จพระมหาสมณเจ้า  กรมพระ                         
ปรมานุชิตชิโนรส รัตนกวีของกรุงรัตนโกสินทร์ และถูกใช้เป็นหลักสูตรการศึกษานักธรรมชั้นเอกของคณะสงฆ์               
ไทย 

ผลงานของพระอุตตรารามเถระ ชื่อคัมภีร์  วิสุทธิมัคคทีปนี อธิบายขยายความคัมภีร์วิสุทธิมรรค                          
ของพระพุทธโฆสาจารย์ พระอรรถกถาจารย์ชาวอินเดีย ไม่ปรากฎหลักฐานปีที่แต่ง แต่พอจะสันนิษฐานได้ว่า                   
แต่งข้ึนในสมัยพระเมืองแก้ว 

นอกจากนี้ ยังมีปัญญาสชาดก หรือชาดก 50 เรื่อง ซึ่งไม่ปรากฎนามผู้แต่ง สันนิษฐานว่า แต่งในสมัย              
พระเมืองแก้ว ปัญญาสชาดกเป็นงานวรรณกรรมบาลีชิ้นส าคัญของล้านนา เกิดจากการเรียบเรียงชาดกนอกนิบาต
ในล้านนาที่มีอยู่แล้วให้เป็นภาษาบาลี เป็นต้นก าเนิดของวรรณกรรมไทยหลายเรื่อง เช่น สมุททโฆสชาดก เป็นที่มา
ของสมุทโฆษค าฉันท์ สุวัณณสังขชาดก เป็นที่มาเรื่องสังข์ทอง 

 

                              
   

ผลงานวรรณกรรมบาลีเหล่านี้เป็นหลักฐานส าคัญที่ช่วยสนันสนุนข้อสันนิษฐานถึงการมีอยู่ของยุคทอง             
ของพระพุทธศาสนาในล้านนาที่นอกจากจะมีความเจริญรุ่งเรืองทางด้านศาสนวัตถุแล้ว ยังมีความเจริญรุ่ งเรือง
ทางด้านศาสนธรรมค าสอน และยังเป็นยุคสมัยของการแต่งวรรณกรรมบาลีที่มีรูปแบบและเนื้อหาที่โดดเด่น                     
รวมถึงมีคุณค่าอย่างประจักษ์ชัด ดังที่พบในผลงานวรรณกรรมบาลีของพระสิริมังคลาจารย์  

 

ลักษณะเด่นของมังคลัตถทีปนี 
 

มังคลัตถทีปนีมีวิธีการเสนอเนื้อหาตามลักษณะคัมภีร์พระพุทธศาสนาที่สมบูรณ์ ประกอบด้วยลักษณะเด่น
ด้านโครงสร้าง ลักษณะเด่นในวิธีการน าเสนอ และลักษณะเด่นของเนื้อหา ดังนี้ 

 

1. ลักษณะเด่นด้านโครงสร้าง  
 

มังคลัตถทีปนีเป็นคัมภีร์ที่มีโครงสร้างสมบูรณ์ตามรูปแบบคัมภีร์ประเภททีปนี ประกอบด้วยโครงสร้าง    
หลัก 4 ส่วน คือ 

ส่วนแรก ปณามคาถา (คาถาแสดงความนอบน้อม)  
รูปแบบการน าเสนอในบทปณามคาถามีองค์ประกอบหลัก 4 ประการ คือ 1) การแสดงความนอบน้อม 

กล่าวถึงความเคารพต่อพระรัตนตรัย 2) การขออานิสงส์คุ้มครอง กล่าวถึงความคุ้มครองให้การเขียนผลงาน                      
ส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี 3) การแสดงปฎิญญา กล่าวถึงวัตถุประสงค์ในการแต่งคัมภีร์ และ 4) การเชิญชวนผู้ฟัง               
ให้ศึกษาคัมภีร์ กล่าวถึงประโยชน์ในการอ่านคัมภีร์ ดังตาราง 1  

 

ล าดับ 
การน าเสนอ 

ชื่อคัมภีร์ 
เวสสันตรทีปนี จักกวาฬทีปนี สังขยาปกาสกฎีกา มังคลัตถทีปนี 

ล าดับที่ 1 การแสดงความนอบ
น้อมน้อม 

การแสดงความนอบน้อม
น้อม 

การแสดงความนอบ
น้อมน้อม 

การแสดงความนอบ
น้อมน้อม 

ล าดับที่ 2 การแสดงปฎิญญา การแสดงปฎิญญา การแสดงปฎิญญา การขออานิสงส์
คุ้มครอง 

ล าดับที่ 3 เชิญชวนให้ผู้ฟังศึกษา
คัมภีร์ 

การเชิญชวนให้ผู้ฟัง
ศึกษาคัมภีร์ 

 การแสดงปฎิญญา 

ล าดับที่ 4    การเชิญชวนให้ผู้ฟัง
ศึกษาคัมภีร์ 

 

ตาราง 1 รูปแบบการน าเสนอบทปณามคาถาในผลงานท้ัง 4 เรื่อง 



66       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

ตาราง 1 จากผลงานทั้งหมดของพระสิริมังคลาจารย์ จะเห็นได้ว่า มังคลัตถทีปนี เสนอบทปณามคาถา                 
ได้ครบถ้วนสมบูรณ์มากที่สุด แสดงถึงความสามารถของพระสิริมังคลาจารย์ในการประพันธ์บทที่เป็นการแสดง
ความรอบรู้และความสามารถในภาษาบาลี 

ส่วนที่ 2 อุบัติกถา (เหตุเกิดมงคลสูตร)  
มงคลสูตรนั้นเกิดขึ้นเพราะมีการถาม ดังมีเรื่องเล่าว่า คนในชมพูทวีปถกเถียงกันว่าอะไรเป็นมงคล                      

บางคนมีความเห็นว่า สิ่งที่เห็นเป็นมงคล บางคนว่า สิ่งที่ได้ฟังเป็นมงคล บางคนว่า สิ่งที่ทราบแล้วเป็นมงคล                   
การถกเถียงนี้ ได้กระจายไปทั้งชมพูทวีป ก่อให้เกิดความโกลาหลเป็นเวลานานถึง 12 ปี  แล้วขยายไปถึง                        
เหล่าเทวดาและพรหม เทวดาองค์หนึ่งจึ งได้เข้าไปกราบทูลถามพระพุทธเจ้า (คณะกรรมการแผนกต ารา                        
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543 ข: 5-6) 

ส่วนที่ 3 การล าดับเรื่อง  
พระสิริมังคลาจารย์อธิบายเนื้อหาสาระของมงคลทั้ง 38 ประการ ตามล าดับของมงคลสูตรในขุททกปาฐะ 

สุตตนิบาต เพ่ือให้ผู้ศึกษาเข้าใจถึงความหมายของวิธีปฏิบัติ และผลของการปฏิบัติ โดยใช้ส านวนเทศนาโวหาร
พร้อมทั้งน านิทานอุทาหรณ์และเหตุการณ์ต่าง ๆ มาเทียบขยายความกับมงคลข้อนั้น ๆ โดยล าดับเรื่องไปตาม
เนื้อหาของมงคล 38 ประการ (บาลี พุทธรักษา, 2560 : 71-72) 

ส่วนที่ 4 นิคมคาถา (คาถาจบเรื่อง)  
การน าเสนอนิคมคาถาในตอนสุดท้าย  เป็นการระบุรายละเอียดเกี่ยวกับตนเองและการแต่งไว้                          

ค่อนข้างชัดเจนว่า ผู้แต่งคือใคร อาจารย์ของผู้แต่งคือใคร สถานที่แต่ง ช่วงสมัยที่แต่ง และปีที่แต่งเสร็จ รวมถึง        
การตั้งความปรารถนาขออานิสงส์ในการแต่งคัมภีร์  โดยเฉพาะมีการเอ่ยชื่ออาจารย์ของผู้แต่งไว้ว่า พระพุทธวีระ           
ผู้มีวิจารณญาณในพระสูตร อภิธรรมและวินัย ซึ่งไม่ปรากฎในผลงานเรื่องอ่ืน 

2. ลักษณะเด่นด้านวิธีการน าเสนอ  
มังคลัตถทีปนีมีวิธีการการน าเสนอโดยยกหัวข้อธรรมในมงคลสูตรมาตั้งเพ่ืออธิบาย และใช้ข้อมูลอ่ืนๆ                   

ที่เกี่ยวข้องมาขยายความมงคลแต่ละข้ออย่างละเอียด พร้อมกับยกนิทานอุทาหรณ์มาประกอบ ท าให้อ่านแล้ว
เข้าใจได้ทันที ลักษณะเด่นของการน าเสนอเนื้อหาของมังคลัตถทีปนีมี 10 วิธี ดังนี้ 
  1) การให้ค าจ ากัดความ เป็นการอธิบายความหมายและวิธีการปฏิบัติในแต่ละมงคลพร้อมกับ
ยกตัวอย่างมาประกอบ มีวิธีการอธิบายที่มุ่งให้ผู้อ่านเข้าใจความหมายได้ง่าย 
  2) การวิเคราะห์ความหมายตามรูปศัพท์ทางไวยากรณ์  เป็นการอธิบายค าศัพท์ด้วยวิธีแสดง                   
รูปวิเคราะห์ตามหลักไวยากรณ์ เพ่ือให้ผู้อ่านได้เข้าใจความหมายของค าศัพท์นั้นอย่างกระจ่างชัด 
  3) การพรรณนาลักษณะเชิงพฤติกรรม ผู้แต่งอธิบายลักษณะของมงคลที่แสดงออกในชีวิต                    
ของบุคคลผู้ประพฤติปฏิบัติตามมงคลข้อนั้น 



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           67 
 

                              
   

ตาราง 1 จากผลงานทั้งหมดของพระสิริมังคลาจารย์ จะเห็นได้ว่า มังคลัตถทีปนี เสนอบทปณามคาถา                 
ได้ครบถ้วนสมบูรณ์มากที่สุด แสดงถึงความสามารถของพระสิริมังคลาจารย์ในการประพันธ์บทที่เป็นการแสดง
ความรอบรู้และความสามารถในภาษาบาลี 

ส่วนที่ 2 อุบัติกถา (เหตุเกิดมงคลสูตร)  
มงคลสูตรนั้นเกิดขึ้นเพราะมีการถาม ดังมีเรื่องเล่าว่า คนในชมพูทวีปถกเถียงกันว่าอะไรเป็นมงคล                      

บางคนมีความเห็นว่า สิ่งที่เห็นเป็นมงคล บางคนว่า สิ่งที่ได้ฟังเป็นมงคล บางคนว่า สิ่งที่ทราบแล้วเป็นมงคล                   
การถกเถียงนี้ ได้กระจายไปทั้งชมพูทวีป ก่อให้เกิดความโกลาหลเป็นเวลานานถึง 12 ปี  แล้วขยายไปถึง                        
เหล่าเทวดาและพรหม เทวดาองค์หนึ่งจึ งได้เข้าไปกราบทูลถามพระพุทธเจ้า (คณะกรรมการแผนกต ารา                        
มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543 ข: 5-6) 

ส่วนที่ 3 การล าดับเรื่อง  
พระสิริมังคลาจารย์อธิบายเนื้อหาสาระของมงคลทั้ง 38 ประการ ตามล าดับของมงคลสูตรในขุททกปาฐะ 

สุตตนิบาต เพ่ือให้ผู้ศึกษาเข้าใจถึงความหมายของวิธีปฏิบัติ และผลของการปฏิบัติ โดยใช้ส านวนเทศนาโวหาร
พร้อมทั้งน านิทานอุทาหรณ์และเหตุการณ์ต่าง ๆ มาเทียบขยายความกับมงคลข้อนั้น ๆ โดยล าดับเรื่องไปตาม
เนื้อหาของมงคล 38 ประการ (บาลี พุทธรักษา, 2560 : 71-72) 

ส่วนที่ 4 นิคมคาถา (คาถาจบเรื่อง)  
การน าเสนอนิคมคาถาในตอนสุดท้าย  เป็นการระบุรายละเอียดเกี่ยวกับตนเองและการแต่งไว้                          

ค่อนข้างชัดเจนว่า ผู้แต่งคือใคร อาจารย์ของผู้แต่งคือใคร สถานที่แต่ง ช่วงสมัยที่แต่ง และปีที่แต่งเสร็จ รวมถึง        
การตั้งความปรารถนาขออานิสงส์ในการแต่งคัมภีร์  โดยเฉพาะมีการเอ่ยชื่ออาจารย์ของผู้แต่งไว้ว่า พระพุทธวีระ           
ผู้มีวิจารณญาณในพระสูตร อภิธรรมและวินัย ซึ่งไม่ปรากฎในผลงานเรื่องอ่ืน 

2. ลักษณะเด่นด้านวิธีการน าเสนอ  
มังคลัตถทีปนีมีวิธีการการน าเสนอโดยยกหัวข้อธรรมในมงคลสูตรมาตั้งเพ่ืออธิบาย และใช้ข้อมูลอ่ืนๆ                   

ที่เกี่ยวข้องมาขยายความมงคลแต่ละข้ออย่างละเอียด พร้อมกับยกนิทานอุทาหรณ์มาประกอบ ท าให้อ่านแล้ว
เข้าใจได้ทันที ลักษณะเด่นของการน าเสนอเนื้อหาของมังคลัตถทีปนีมี 10 วิธี ดังนี้ 
  1) การให้ค าจ ากัดความ เป็นการอธิบายความหมายและวิธีการปฏิบัติในแต่ละมงคลพร้อมกับ
ยกตัวอย่างมาประกอบ มีวิธีการอธิบายที่มุ่งให้ผู้อ่านเข้าใจความหมายได้ง่าย 
  2) การวิเคราะห์ความหมายตามรูปศัพท์ทางไวยากรณ์  เป็นการอธิบายค าศัพท์ด้วยวิธีแสดง                   
รูปวิเคราะห์ตามหลักไวยากรณ์ เพ่ือให้ผู้อ่านได้เข้าใจความหมายของค าศัพท์นั้นอย่างกระจ่างชัด 
  3) การพรรณนาลักษณะเชิงพฤติกรรม ผู้แต่งอธิบายลักษณะของมงคลที่แสดงออกในชีวิต                    
ของบุคคลผู้ประพฤติปฏิบัติตามมงคลข้อนั้น 

 

                              
   

  4) การจ าแนกประเภท ผู้แต่งใช้ในการให้รายละเอียดเกี่ยวกับเนื้อหาของสิ่งที่ต้องการจะอธิบาย 
เป็นการเปิดประเด็นเพ่ือเริ่มเรื่องที่จะอธิบาย  
  5) การประเมินคุณค่าในแต่ละมงคล เมื่อน าค าสอนมาปฏิบัติแล้วก่อให้เกิดความเป็นมงคล                      
ในชีวิตอย่างไร เป็นการแสดงอานิสงส์ของมงคลแต่ละข้อที่มีต่อชีวิตทั้งในปัจจุบันและในอนาคต 
  6) การยกนิทานอุทาหรณ์มาแสดง การอธิบายความมงคลสูตรนั้น ผู้แต่งได้น านิทานชาดก         
นิทานธรรมบท หรือเรื่องราวที่ปรากฏในพระไตรปิฎกมาเป็นตัวอย่างเพ่ือให้ผู้ศึกษาได้เข้าใจมากยิ่งข้ึน 
  7) การตั้งค าถาม-ค าตอบ (ปุจฺฉา-วิสชฺชนา) ผู้แต่งได้ตั้งค าถาม ค าตอบ ขยายความเข้าใจให้ลึกซึ้ง 
กว้างขวางยิ่งขึ้น 
  8) การอ้างอิง ผู้แต่งใช้วิธีอ้างอิงถึงคัมภีร์ต่าง ๆ ซึ่งเป็นที่มาของข้อมูลต่าง ๆ โดยมักจะแสดง
รายละเอียดปลีกย่อย ช่วยให้สะดวกต่อการติดตามข้อมูลนั้นได้โดยง่าย ท าให้มังคลัตถทีปนีมีลักษณะเป็นผลงาน
ทางวิชาการอย่างสมบูรณ์  

 การอ้างอิงในมังคลัตถทีปนีถือเป็นลักษณะเด่นของผลงานเรื่องนี้ โดยที่มีจ านวนการอ้างอิง                  
มากถึง 1,421 ครั้ง (สุภาพรรณ ณ บางช้าง, 2554 : 235) 

 9) การประมวลข้อมูลจากคัมภีร์ต่างๆ ในการอธิบายด้วยวิธีการต่าง ๆ ดังกล่าวข้างต้น                    
ผู้แต่งมักจะยกข้อมูลจากคัมภีร์ต่างๆ มาเสนอเพ่ือยืนยันค าอธิบายและเปรียบเทียบให้เห็นการตีความที่                            
แตกต่างกัน คัมภีร์ที่ผู้แต่งประมวลมาเป็นข้อมูลในคัมภีร์มงคลัตถทีปนี มีอย่างน้อย 48 คัมภีร์ 

10) การวินิจฉัยความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่น ามาอ้างอิง  ในกรณีที่ข้อมูลจากคัมภีร์ต่างๆ                          
มีสาระแตกต่างกัน ผู้แต่งได้เสนอแนวคิดที่แตกต่างกันในคัมภีร์ต่างๆ แล้ววินิจฉัยในตอนท้ายว่า แนวคิดใดถูกต้อง
ตามความหมายที่ควรจะเป็นในเรื่องมงคลนั้นๆ  

 ลักษณะเด่นของการน าเสนอทั้ง 10 วิธี ท าให้มังคลัตถทีปนีมีลักษณะเป็นวรรณกรรมบาลี                          
ที่มีความสมบูรณ์ด้วยเนื้อหาและสาระของตัวงาน ท าให้ประจักษ์ชัดในข้อที่ว่า เป็นวรรณกรรมต้นแบบบาลี                         
ในประเทศไทย ช่วยท าให้มองเห็นถึงความเป็นผลงานทางวิชาการ มีลักษณะเป็นดุจงานวิทยานิพนธ์ในสมัยนั้น 

3. ลักษณะเด่นด้านเนื้อหา  
มังคลัตถทีปนี มีเนื้อหาสาระส าคัญที่มุ่งน าแสดงแนวทางการใช้ชีวิตให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองและคน    

รอบข้าง สามารถที่จะน ามาประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิตตามแบบอย่างของพุทธศาสนิกชน มีลักษณะเด่น                      
ของเนื้อหาที่ส าคัญ 3 ประการ คือ 1) การอธิบายเพ่ิมเติมจากงานอรรถกถาปรมัตถโชติกา 2) การยกนิทาน
อุทาหรณ์จ านวนมากมาแสดง และ 3) การอธิบายความเป็นล าดับสอดคล้องกับหลักอาศรม 4 ของพราหมณ์                   
ดังนี้ 

1) การอธิบายเพ่ิมเติมจากงานอรรถกถาปรมัตถโชติกาของพระพุทธโฆษาจารย์ ในคัมภีร์ปรมัตถ
โชติกา (อรรถกถาขุททกนิกาย) เป็นการอรรถาธิบายมงคลสูตรด้วยค าสอนเชิงหลักการ อาจมีบุคคลตัวอย่างมา



68       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

ประกอบบ้าง แต่ไม่มีเรื่องนิทานตัวอย่าง หรือชาดกมาประกอบ เช่น ในหัวข้อพาลปัณฑิตเสวนาเสวนกถา                     
พระพุทธโฆษาจารย์ระบุเพียงชื่อคนพาล ดังตาราง 2 ว่า  

 

อปิจ ปูรณกสฺสปาทโย ฉ สตฺถาโร เทวทตฺตโกกาลิกกฎโมรกติสฺสขณฺฑเทวิยา
ปุตฺตสมุทฺททตฺตจิญฺจามาณวิกาทโย. (อรรถกถาบาลี เล่ม 16 : 168)  
ค าแปล: คนพาลได้แก่ ครูทั้งหก มีปูรณกัสสปะเป็นต้น และพระเทวทัต พระโก

กาลิกะ พระกฏโมรกติสสะ พระขัณฑเทวิยาปุตตะ พระสมุทททัตตะ และนาง
ปริพพาชิกา ชื่อจิญจามาณวิกา ฯ (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม                   
39 : 173) 

ตาราง 2 ตัวอย่างในอรรถกถาปรมัตถโชติกา 
 

 ในประเด็นเดียวกันนี้ (พาลปัณฑิตเสวนาเสวนกถา มงคลที่ 1 -2) พระสิริมังคลาจารย์ ไม่ได้                     
ระบุเพียงชื่อคนพาลอย่างเดียว แต่ยังได้ขยายความรายละเอียดเกี่ยวกับพาลลักษณะ พาลนิมิตและพาลาปทาน 
เช่น ลักษณะของคนพาลประกอบด้วยอกุศลกรรมบถ 10 ประการ คือ คิดชั่ว พูดชั่ว และท าชั่ว เป็นต้น  

 ส่วนเรื่องการคบบัณฑิต ท่านอธิบายลักษณะบัณฑิต ที่ประกอบด้วยกุศลกรรมบถ 10 ประการ 
ได้แก่ 1) ไม่ท าลายชีวิตของผู้ อ่ืน  2) ไม่ลักทรัพย์สมบัติของผู้ อ่ืนมาเป็นของตน 3) ไม่ประพฤติผิดในกาม                              
4) ไม่พูดโกหก 5) ไม่พูดส่อเสียด 6) ไม่พูดค าหยาบคาย 7) ไม่พูดวาจาเพ้อเจ้อ 8) ไม่โลภคิดอยากได้ของ                           
คนอ่ืน 9) ไม่พยาบาท หรือปองร้ายผู้ อ่ืน และ 10) มีความเห็นชอบตามคลองธรรม ตัวอย่างผู้ที่ เป็นบัณฑิต                         
มีพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระมหาสาวก 50 รูป จากนั้นจึงเสนอหลักการในเรื่องบัณฑิตลักษณะ 
บัณฑิตนิมิตและบัณฑิตาปทาน แล้วยกคาถาในอุโภอัตถสูตร โกสลสังยุต มาแสดง ดังในตาราง  

 

                ทิฏฺเฐ ธมฺเม จ โย อตฺโถ        โย จตฺโถ สมฺปรายิโก  
                อตฺถาภิสมโย ธีโร               ปณฺฑิโตติ ปวุจฺจตีติ.  

(คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543 ก : 15)  
ค าแปล: ธีรชนท่านเรียกว่า บัณฑิต เพราะยึดประโยชน์ทั้ง 2 ไว้ได้ คือ 

ประโยชน์ในชาตินี้และประโยชน์ในชาติหน้า ในคนพาลและบัณฑิต ทั้งสองพวก
นั้ น  พ วกบั ณ ฑิ ต เท่ านั้ น ควรคบ ห า  พ วกคน พาลห าควรคบ ห าไม่ ฯ 
(คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543 ข: 23) 

 

ตาราง 3 ตัวอย่างในมังคลัตถทีปนี 
 

 นอกจากนี้ ยังมีเรื่องอุทาหรณ์ที่น่าสนใจ เช่น เรื่องนายสุมนมาลาการ เรื่องนางปัญจปาปา                     
ในมงคลข้อที่ 3 เรื่องพระอานนท์ฉลาดในการท าจีวร ในมงคลข้อที่ 8 เรื่องนันทิวิสาลชาดกในมงคลข้อที่                        



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           69 
 

                              
   

ประกอบบ้าง แต่ไม่มีเรื่องนิทานตัวอย่าง หรือชาดกมาประกอบ เช่น ในหัวข้อพาลปัณฑิตเสวนาเสวนกถา                     
พระพุทธโฆษาจารย์ระบุเพียงชื่อคนพาล ดังตาราง 2 ว่า  

 

อปิจ ปูรณกสฺสปาทโย ฉ สตฺถาโร เทวทตฺตโกกาลิกกฎโมรกติสฺสขณฺฑเทวิยา
ปุตฺตสมุทฺททตฺตจิญฺจามาณวิกาทโย. (อรรถกถาบาลี เล่ม 16 : 168)  
ค าแปล: คนพาลได้แก่ ครูทั้งหก มีปูรณกัสสปะเป็นต้น และพระเทวทัต พระโก

กาลิกะ พระกฏโมรกติสสะ พระขัณฑเทวิยาปุตตะ พระสมุทททัตตะ และนาง
ปริพพาชิกา ชื่อจิญจามาณวิกา ฯ (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม                   
39 : 173) 

ตาราง 2 ตัวอย่างในอรรถกถาปรมัตถโชติกา 
 

 ในประเด็นเดียวกันนี้ (พาลปัณฑิตเสวนาเสวนกถา มงคลที่ 1 -2) พระสิริมังคลาจารย์ ไม่ได้                     
ระบุเพียงชื่อคนพาลอย่างเดียว แต่ยังได้ขยายความรายละเอียดเกี่ยวกับพาลลักษณะ พาลนิมิตและพาลาปทาน 
เช่น ลักษณะของคนพาลประกอบด้วยอกุศลกรรมบถ 10 ประการ คือ คิดชั่ว พูดชั่ว และท าชั่ว เป็นต้น  

 ส่วนเรื่องการคบบัณฑิต ท่านอธิบายลักษณะบัณฑิต ที่ประกอบด้วยกุศลกรรมบถ 10 ประการ 
ได้แก่ 1) ไม่ท าลายชีวิตของผู้ อ่ืน  2) ไม่ลักทรัพย์สมบัติของผู้ อ่ืนมาเป็นของตน 3) ไม่ประพฤติผิดในกาม                              
4) ไม่พูดโกหก 5) ไม่พูดส่อเสียด 6) ไม่พูดค าหยาบคาย 7) ไม่พูดวาจาเพ้อเจ้อ 8) ไม่โลภคิดอยากได้ของ                           
คนอ่ืน 9) ไม่พยาบาท หรือปองร้ายผู้ อ่ืน และ 10) มีความเห็นชอบตามคลองธรรม ตัวอย่างผู้ที่ เป็นบัณฑิต                         
มีพระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระมหาสาวก 50 รูป จากนั้นจึงเสนอหลักการในเรื่องบัณฑิตลักษณะ 
บัณฑิตนิมิตและบัณฑิตาปทาน แล้วยกคาถาในอุโภอัตถสูตร โกสลสังยุต มาแสดง ดังในตาราง  

 

                ทิฏฺเฐ ธมฺเม จ โย อตฺโถ        โย จตฺโถ สมฺปรายิโก  
                อตฺถาภิสมโย ธีโร               ปณฺฑิโตติ ปวุจฺจตีติ.  

(คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543 ก : 15)  
ค าแปล: ธีรชนท่านเรียกว่า บัณฑิต เพราะยึดประโยชน์ทั้ง 2 ไว้ได้ คือ 

ประโยชน์ในชาตินี้และประโยชน์ในชาติหน้า ในคนพาลและบัณฑิต ทั้งสองพวก
นั้ น  พ วกบั ณ ฑิ ต เท่ านั้ น ควรคบ ห า  พ วกคน พาลห าควรคบ ห าไม่ ฯ 
(คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543 ข: 23) 

 

ตาราง 3 ตัวอย่างในมังคลัตถทีปนี 
 

 นอกจากนี้ ยังมีเรื่องอุทาหรณ์ที่น่าสนใจ เช่น เรื่องนายสุมนมาลาการ เรื่องนางปัญจปาปา                     
ในมงคลข้อที่ 3 เรื่องพระอานนท์ฉลาดในการท าจีวร ในมงคลข้อที่ 8 เรื่องนันทิวิสาลชาดกในมงคลข้อที่                        

 

                              
   

10 เรื่องมิตตวินทุกะเรื่องพระโมคคัลลานะ และสุวัณณสามะในมงคลข้อที่  11 เป็นต้น (บาลี พุทธรักษา ,                        
2560 : 72-73) 

2) การยกนิทานอุทาหรณ์จ านวนมากมาแสดง  นับเป็นจุดเด่นในการแต่งมังคลัตถทีปนี                            
ผู้แต่งได้ค้นคว้าและน านิทานอุทาหรณ์ เข้ามาประกอบการอธิบายหัวข้อธรรมะแต่ละหัวข้อได้ อย่างน่า                           
ติดตาม โดยรวบรวมนิทาน ตัวอย่าง ภาษิตในพระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์ต่าง ๆ ที่มีความสัมพันธ์                           
กับเรื่องมงคลแต่ละข้อมาเสนอประกอบเป็นจ านวนมาก เป็นลักษณะที่เด่นมากในมังคลัตถทีปนี  โดยรวบรวม        
นิทานจากพระไตรปิฎกและอรรกถกาไว้เป็นจ านวนมาก ดังตาราง 4  

 

กถาว่าด้วย นิทานประกอบ 
1-2. กถาว่าด้วยการไม่คบคนพาลและการคบบัณฑิต 1. ลูกนกแขกเต้า   

2. ช้างมหิฬามุข  
3. ม้าปัณฑวะ  
4. ผลมะม่วง  
5. พระดาบสสอนบุตร  
6. มหาสุตโสมชาดก 
7. อกิตติชาดก 
8. วิพภันติกภิกษุ  
9. พระเทวทัต  
10. พระเจ้าอชาตศัตรู  
11. ครูทั้ง 6  
12. ครูสุเนตต์  
13. พานิช 700 คน  
14. นางมัลลิกา  
15. สังกิจจสามเณร  
16. อธิมุตตกสามเณร 

 

ตาราง 4 ตัวอย่างนิทานอุทาหรณ์ในมังคลัตถทีปนีเฉพาะมงคลข้อ 1-2 
 

จากตัวอย่างที่ยกมา เฉพาะนิทานอุทาหรณ์ในมงคลข้อที่ 1-2 จะเห็นว่ามี 16 เรื่อง การยกนิทานอุทาหรณ์
มาประกอบการอธิบาย รวมทั้งหมดมี 189 เรื่อง (บาลี พุทธรักษา, 2560 : 75) 

3) การอธิบายความเป็นล าดับสอดคล้องกับหลักอาศรม 4 ของพราหมณ์  เมื่อพิจารณาช่วงวัย 
หน้าที่และจุดมุ่งหมายของอาศรม 4 ตามหลักค าสอนของศาสนาพราหมณ์แล้ว สามารถจ าแนกได้ตามแนวทาง                          



70       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

ของการด าเนินชีวิตตามหลักมงคล 38 ประการ ซึ่งมีจุดมุ่งหมายของการด าเนินชีวิตในแต่ละช่วงวัยที่คล้ายกัน                    
ได้ดังนี้  

อาศรมที่ 1 อาศรมพรหมจรรย์ มีหน้าที่ศึกษาพระเวท รักษาพรหมจรรย์ และมีหน้าที่ปรนนิบัติ                       
รับใช้ครู มีจุดมุ่งหมายเพ่ือรักษาตนให้บริสุทธิ์ ไม่แปดเปื้อนด้วยเมถุนธรรมทั้งกาย วาจา และใจ หลักการในอาศรม
พรหมจารีสอดคล้องกับการด ารงตนตามมงคลสูตร 10 ประการแรก ตามตาราง 5 ดังนี้  

 

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมที่ 1 อาศรมพรหมจารี 1. ไม่คบคนพาล                            
2. คบบัณฑิต                                                
3. บูชาคนที่ควรบูชา                                        
4. อยู่ในประเทศที่เหมาะสม                              
5. มีบุญที่ได้ท าไว้ในอดีต                             
6. ตั้งตนในทางท่ีถูกต้อง                          
7. หมั่นศึกษาเล่าเรียน                        
8. มีศิลปะ                                                
9. มีวินัย                                                     
10. พูดจาไพเราะ 

ตาราง 5 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมพรหมจรรย์กับมงคล 10 ประการ 

มงคล 10 ประการแรก ได้แก่ 1) ไม่คบคนพาล 2) คบบัณฑิต 3) บูชาบุคคลที่ควรบูชา 4) อยู่ใน                       
ถิ่นที่เหมาะสม 5) มีบุญวาสนามาก่อน 6) ตั้งตนชอบ 7) พหูสูต 8) มีศิลปะ 9) มีวินัย และ 10) มีวาจาสุภาษิต                   
ผู้แต่งได้อธิบายโดยใช้นิทานอุทาหรณ์จ านวนมากประกอบเพ่ือให้เหมาะสมกับช่วงวัยต้นหรือปฐมวัย เมื่อเทียบ                   
กับหลักการด าเนินชีวิตของอาศรมพรหมจรรย์แล้วพบว่า มีจุดมุ่งหมายที่คล้ายกัน คือ เพ่ือปูพ้ืนฐานด้านความ รู้
และคุณธรรมในการใช้ชีวิตส าหรับบุคคลในช่วงปฐมวัย 

อาศรมที่ 2 อาศรมคฤหัสถ์ ภายหลังจากส าเร็จการศึกษาแล้ว ผู้นั้นจะกลับสู่ตระกูลของตน                      
เพ่ือด าเนินชีวิตเป็นคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือน ถือเป็นช่วงวัยของการประกอบหน้าที่การงานและด าเนินชีวิต                           
ให้มีความมั่นคง มีหน้าที่ดูแลครอบครัวและบุพการี มีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างครอบครัวที่ดีและเป็นพลเมือง                              
ที่ดีของสังคม หลักการในอาศรมคฤหัสถ์มีความสอดคล้องกับการด ารงตนตามมงคลสูตร 15 ประการ ตามตาราง 6 
ดังนี้  

 
 
 
 



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           71 
 

                              
   

ของการด าเนินชีวิตตามหลักมงคล 38 ประการ ซึ่งมีจุดมุ่งหมายของการด าเนินชีวิตในแต่ละช่วงวัยที่คล้ายกัน                    
ได้ดังนี้  

อาศรมที่ 1 อาศรมพรหมจรรย์ มีหน้าที่ศึกษาพระเวท รักษาพรหมจรรย์ และมีหน้าที่ปรนนิบัติ                       
รับใช้ครู มีจุดมุ่งหมายเพ่ือรักษาตนให้บริสุทธิ์ ไม่แปดเปื้อนด้วยเมถุนธรรมทั้งกาย วาจา และใจ หลักการในอาศรม
พรหมจารีสอดคล้องกับการด ารงตนตามมงคลสูตร 10 ประการแรก ตามตาราง 5 ดังนี้  

 

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมที่ 1 อาศรมพรหมจารี 1. ไม่คบคนพาล                            
2. คบบัณฑิต                                                
3. บูชาคนที่ควรบูชา                                        
4. อยู่ในประเทศที่เหมาะสม                              
5. มีบุญที่ได้ท าไว้ในอดีต                             
6. ตั้งตนในทางท่ีถูกต้อง                          
7. หมั่นศึกษาเล่าเรียน                        
8. มีศิลปะ                                                
9. มีวินัย                                                     
10. พูดจาไพเราะ 

ตาราง 5 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมพรหมจรรย์กับมงคล 10 ประการ 

มงคล 10 ประการแรก ได้แก่ 1) ไม่คบคนพาล 2) คบบัณฑิต 3) บูชาบุคคลที่ควรบูชา 4) อยู่ใน                       
ถิ่นที่เหมาะสม 5) มีบุญวาสนามาก่อน 6) ตั้งตนชอบ 7) พหูสูต 8) มีศิลปะ 9) มีวินัย และ 10) มีวาจาสุภาษิต                   
ผู้แต่งได้อธิบายโดยใช้นิทานอุทาหรณ์จ านวนมากประกอบเพ่ือให้เหมาะสมกับช่วงวัยต้นหรือปฐมวัย เมื่อเทียบ                   
กับหลักการด าเนินชีวิตของอาศรมพรหมจรรย์แล้วพบว่า มีจุดมุ่งหมายที่คล้ายกัน คือ เพ่ือปูพ้ืนฐานด้านความ รู้
และคุณธรรมในการใช้ชีวิตส าหรับบุคคลในช่วงปฐมวัย 

อาศรมที่ 2 อาศรมคฤหัสถ์ ภายหลังจากส าเร็จการศึกษาแล้ว ผู้นั้นจะกลับสู่ตระกูลของตน                      
เพ่ือด าเนินชีวิตเป็นคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือน ถือเป็นช่วงวัยของการประกอบหน้าที่การงานและด าเนินชีวิต                           
ให้มีความมั่นคง มีหน้าที่ดูแลครอบครัวและบุพการี มีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างครอบครัวที่ดีและเป็นพลเมือง                              
ที่ดีของสังคม หลักการในอาศรมคฤหัสถ์มีความสอดคล้องกับการด ารงตนตามมงคลสูตร 15 ประการ ตามตาราง 6 
ดังนี้  

 
 
 
 

 

                              
   

 
 

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมที่ 2 อาศรมคฤหัสถ์ 11. เลี้ยงดูมารดาบิดา                                  
12. เลี้ยงดูบุตร                                        
13. เลี้ยงดูภรรยา                                     
14. ท างานไม่คั่งค้าง                                    
15. บ าเพ็ญทาน                                       
16. ประพฤติธรรม                                    
17. ช่วยเหลือญาติ                                     
18. ท างานไม่มีโทษ                                      
19. ไมท่ าความชั่ว                                     
20. ส ารวมจากการดื่มน้ าเมา                       
21. ไม่ประมาท                                           
22. มีสัมมาคารวะ                                 
23. ความนอบน้อมถ่อมตน                           
24. มีความสันโดษ                                  
25. มีความกตัญญู 

ตาราง 6 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมคฤหสัถก์ับมงคล 15 ประการ 
 

มงคล 15 ประการ ได้แก่ 1) บ ารุงบิดามารดา 2) เลี้ยงดูบุตร 3) สงเคราะห์ภรรยา-สามี                                    
4) ท างานไม่คั่งค้าง 5) บ าเพ็ญทาน 6) ประพฤติธรรม 7) สงเคราะห์ญาติ 8) ท างานไม่มีโทษ 9) งดเว้น                           
จากบาป 10) ส ารวมจากการดื่มน้ าเมา 11) ไม่ประมาทในธรรม 12) มีความเคารพ 13) มีความถ่อมตน                           
14 ) มีความสันโดษ และ 15) มีความกตัญญู เมื่อเทียบกับหลักการด าเนินชีวิตของคฤหัสถ์พบว่า มีจุดมุ่งหมาย                    
ที่คล้ายกัน คือ เพ่ือความมั่นคงของชีวิตและคุณธรรมในการใช้ชีวิต เหมาะส าหรับบุคคลในวัยครองเรือน                                
ที่เรียกกันว่า มัชฌิมวัย 

อาศรมที่ 3 อาศรมวานปรัสถ์ เมื่อเริ่มย่างเข้าสู่วัยชรา ผู้ครองเรือนย่อมมีความรู้สึกเบื่อหน่าย                   
ในโลกียวิสัย เพราะมองเห็นโทษภัยของชีวิต เป็นเวลาสมควรที่จะต้องละทิ้งครอบครัวและบ้านเรือน มีหน้าที่                     
ออกบวช โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือแสวงหาความรู้และอุบายวิธีที่จะท าให้ตนสามารถหลุดพ้นจากวัฏสงสาร หลักการ
ในอาศรมวานปรัสถ์มีความสอดคล้องกับการด ารงตนตามมงคลสูตร 5 ประการ ตามตาราง 7 ดังนี้  

 



72       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมที่ 3 อาศรมวานปรัสถ์ 26. ฟังธรรมตามกาล                                  
27. มีความอดทน                                         
28. เป็นคนว่าง่ายสอนง่าย                                 
29. พบปะสมณะ                                          
30. สนทนาธรรมตามกาล 

ตาราง 7 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมวานปรัสถ์กับมงคล 5 ประการ 
 

มงคล 5 ประการ คือ 1) การฟังธรรมตามกาล 2) มีความอดทน 3) เป็นคนว่าง่ายสอนง่าย                       
4) การได้พบปะสมณะ และ 5) การสนทนาธรรมตามกาล เมื่อเทียบกับหลักการด าเนินชีวิตของอาศรม                       
วานปรัสถ์แล้วพบว่า มีจุดมุ่งหมายที่คล้ายกัน คือ เพ่ือแสวงหาความรู้และอุบายวิธี ที่จะท าให้หลุดพ้นจาก        
วัฏสงสาร ช่วงวัยนี้จึงเป็นช่วงที่มีความส าคัญมาก เพราะเป็นช่วงแห่งการฝึกฝนลูก และตนเอง คือ  ฝึกให้ลูก                  
สืบทอดเจตนารมณ์ของตนเอง ในขณะเดียวกันก็เป็นการฝึกฝนตนเองไปด้วย  

อาศรมที่ 4 อาศรมสันยาสีหรือสันนยาสี ในปัจฉิมวัยหรือวัยชราหลังจากที่ได้เรียนรู้หนทาง                      
ที่จะน าไปสู่ความหลุดพ้นจากวัฏสงสารและได้พากเพียรฝึกฝนปฏิบัติตนตามหนทางที่ได้เรียนรู้มา จนสามารถ                   
ละทิ้งความต้องการทางกามคุณได้หมด มีหน้าที่ใช้ชีวิตอยู่ในสังคมเพ่ือจะบ าเพ็ญประโยชน์  และเป็นตัวอย่าง                       
ที่ดีในการด าเนินชีวิตและถ่ายทอดองค์ความรู้แก่คนรุ่นหลัง หลักการในอาศรมสันนยาสีมีความสอดคล้องกับ                      
การด ารงตนตามมงคลสูตรตอนท้าย 8 ประการ ตามตาราง 8 ดังนี้  

 

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมท่ี 4 อาศรมสันยาสี 

 

31. บ าเพ็ญตบะ                                          
32. ประพฤติพรหมจรรย์                          
33. เห็นอริยสัจ                                    
34. ท าพระนิพพานให้แจ้ง                        
35. มีจิตไม่หวั่นไหว                                 
36. มีจิตไม่เศร้าโศก                                
37. มีจิตไม่ขุ่นมัว                                       
38. มีจิตเกษม 

ตาราง 8 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมสันยาสีกับมงคล 8 ประการ 
 



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           73 
 

                              
   

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมที่ 3 อาศรมวานปรัสถ์ 26. ฟังธรรมตามกาล                                  
27. มีความอดทน                                         
28. เป็นคนว่าง่ายสอนง่าย                                 
29. พบปะสมณะ                                          
30. สนทนาธรรมตามกาล 

ตาราง 7 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมวานปรัสถก์ับมงคล 5 ประการ 
 

มงคล 5 ประการ คือ 1) การฟังธรรมตามกาล 2) มีความอดทน 3) เป็นคนว่าง่ายสอนง่าย                       
4) การได้พบปะสมณะ และ 5) การสนทนาธรรมตามกาล เมื่อเทียบกับหลักการด าเนินชีวิตของอาศรม                       
วานปรัสถ์แล้วพบว่า มีจุดมุ่งหมายที่คล้ายกัน คือ เพ่ือแสวงหาความรู้และอุบายวิธี ที่จะท าให้หลุดพ้นจาก        
วัฏสงสาร ช่วงวัยนี้จึงเป็นช่วงที่มีความส าคัญมาก เพราะเป็นช่วงแห่งการฝึกฝนลูก และตนเอง คือ  ฝึกให้ลูก                  
สืบทอดเจตนารมณ์ของตนเอง ในขณะเดียวกันก็เป็นการฝึกฝนตนเองไปด้วย  

อาศรมที่ 4 อาศรมสันยาสีหรือสันนยาสี ในปัจฉิมวัยหรือวัยชราหลังจากที่ได้เรียนรู้หนทาง                      
ที่จะน าไปสู่ความหลุดพ้นจากวัฏสงสารและได้พากเพียรฝึกฝนปฏิบัติตนตามหนทางที่ได้เรียนรู้มา จนสามารถ                   
ละทิ้งความต้องการทางกามคุณได้หมด มีหน้าที่ใช้ชีวิตอยู่ในสังคมเพ่ือจะบ าเพ็ญประโยชน์  และเป็นตัวอย่าง                       
ที่ดีในการด าเนินชีวิตและถ่ายทอดองค์ความรู้แก่คนรุ่นหลัง หลักการในอาศรมสันนยาสีมีความสอดคล้องกับ                      
การด ารงตนตามมงคลสูตรตอนท้าย 8 ประการ ตามตาราง 8 ดังนี้  

 

อาศรมแบบพราหมณ์ หลักการด าเนินชีวิตในมงคลสูตร 

อาศรมท่ี 4 อาศรมสันยาสี 

 

31. บ าเพ็ญตบะ                                          
32. ประพฤติพรหมจรรย์                          
33. เห็นอริยสัจ                                    
34. ท าพระนิพพานให้แจ้ง                        
35. มีจิตไม่หวั่นไหว                                 
36. มีจิตไม่เศร้าโศก                                
37. มีจิตไม่ขุ่นมัว                                       
38. มีจิตเกษม 

ตาราง 8 แสดงการเปรียบเทียบอาศรมสันยาสีกับมงคล 8 ประการ 
 

 

                              
   

มงคล 8 ประการสุดท้าย คือ 1) การบ าเพ็ญตบะ 2) การประพฤติพรหมจรรย์ 3) การเห็น       
อริยสัจ 4) การท าพระนิพพานให้แจ้ง 5) มีจิตไม่หวั่นไหว 6) มีจิตไม่เศร้าโศก 7) มีจิตไม่ขุ่นมัว และ 8) มีจิต                  
เกษม เมื่อเทียบกับหลักการด าเนินชีวิตของอาศรมสันยาสีแล้วพบว่า มีจุดมุ่งหมายที่คล้ายกัน คือ เพ่ือการ                         
บ าเพ็ญประโยชน์ เป็นตัวอย่างที่ดีในการด าเนินชีวิต และถ่ายทอดองค์ความรู้แก่คนรุ่นหลัง  

 การอธิบายเนื้อหาในมังคลัตถทีปนีนับว่าสอดคล้องกับหลักอาศรม 4 ของพราหมณ์ ถึงแม้                          
จะเป็นค าสอนของศาสนาที่มีจุดมุ่งหมายต่างกัน เนื่องจากอาศรม 4 โดยเฉพาะสันยาสีที่ปฏิบัติเพ่ือสละทางโลก           
มุ่งเข้าถึงโมกษะ คือ ความหลุดพ้นจากสังสารวัฏ โดยอาตมันเป็นอิสระจากกิเลสแล้วคืนสู่สภาพเดิมที่เป็น                              
พรหมันตามแนวคิดของศาสนาพราหมณ์ ส่วนพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมาย คือ ก ารช าระจิตให้หมดจด                             
จากกิเลสแล้วเข้าถึงนิพพาน อย่างไรก็ตาม เนื้อหาสาระของค าสอนทั้งสองศาสนา ผู้เขียนเห็นว่า มีลักษณะ                          
ที่สอดคล้องกันในแง่ของการตั้งเป้าหมายไว้คล้ายคลึงกัน คือ การเข้าถึงจุดมุ่งหมายสูงสุดในแต่ล ะศาสนา                            
ส่วนหลักปฏิบัติมีความแตกต่างกันอย่างชัดเจน เนื่องจากศาสนาพราหมณ์เป็นเทวนิยม ขณะที่พระพุทธศาสนา
เป็นอเทวนิยม ดังนั้น อาศรม 4 และมงคลสูตรจึงมีรายละเอียดที่แตกต่างกันในแง่ของการปฏิบัติจริง      

 จากลักษณะเด่นด้านโครงสร้าง ลักษณะเด่นด้านวิธีการน าเสนอและลักษณะเด่นด้านเนื้อหา
ดังกล่าวมา จึงก่อให้เกิดคุณค่าในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย 

 

คุณค่าของมังคลัตถทีปนี ในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย 
 

 ในงานวิจัยเรื่อง วิวัฒนาการวรรณคดีสายพระสุตตันตปิฎกที่แต่งในประเทศไทย ของสุ ภาพรรณ                   
ณ บางช้าง (2533) ได้ศึกษาประวัติและสาระสังเขปของวรรณกรรมบาลีสายพระสุตตันตปิฎกในประเทศไทย
ทั้งหมด 30 เรื่อง พบที่แต่งในล้านนาเป็นจ านวนถึง 21 เรื่อง บรรดาวรรณกรรมบาลีที่แต่งในล้านนาทั้งหมด                   
มังคลัตถทีปนี  ถือเป็นคัมภีร์ เพียงเรื่องเดียวที่ งยังมีการใช้เป็นหลักสูตรในการเรียนการสอนภาษาบาลี                                  
ในประเทศไทย อาจกล่าวได้ว่าเป็นวรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย โดยประเมินจากคุณค่าของ                      
ผลงานทั้ง 3 ด้าน กล่าวคือ ด้านภาษา ด้านสารธรรม และด้านสังคม ดังนี้ 
 

1. คุณค่าด้านภาษา 
 

มังคลัตถทีปนีเป็นวรรณกรรมบาลีแบบร้อยแก้วผสมด้วยร้อยกรอง ส าหรับร้อยแก้วนั้น                           
เป็นการอธิบายความหมายของศัพท์ในคาถาหนึ่ง ๆ ให้เข้าใจง่าย แล้วอธิบายความหมายของมงคลแต่ละข้อ                       
อย่างละเอียด พร้อมยกนิทานอุทาหรณ์ที่ผู้รจนาน ามาประกอบได้ เหมาะสมกลมกลืนกับหัวข้อธรรมนั้นๆ                        
ด้วยภาษาบาลีที่ไพเราะสละสลวย และการน าเรื่องคัมภีร์และชาดกอ่ืน ๆ มาอธิบายประกอบการอธิบาย                         
คัมภีร์เล่มนี้ จึงเป็นหนังสือที่สมบูรณ์ด้วยคุณลักษณะหลายประการ เช่น การวางโครงสร้างของเรื่องได้ดี                           
การใช้ถ้อยค าที่เหมาะสมแก่กาลสมัยทั้งอรรถะและพยัญชนะ การเป็นหนังสือตัวอย่างที่เหมาะสมกับนักเรียน                          
รุ่นหลัง นักปาฐกถาและนักปฏิบัติ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2538 : 10) ด้วยเหตุดังกล่าวมา



74       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย (2543 ข : ค าน า) จึงได้ให้เหตุผลเชิงยกย่องไว้ในค าน าหนังสือ
มังคัตถทีปนี ฉบับแปล ไว้ว่า 

พระสิริมังคลาจารย์เป็นผู้เรียบเรียงเพ่ือมุ่งแก้ความในมงคลสูตร โดยยกบาลีในมงคลสูตร                         
เป็นอุทเทส (บทตั้ง) แต่ในการเรียบเรียงแก้นั้น ท่านวิจารณ์แสดงมติไว้อย่างไร ก็จะอ้างอรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา 
หรือค าของเกจิอาจารย์ประกอบค าของท่านเพ่ือให้เป็นหลักฐาน หากท่านไม่แก้เองโดยตรง ก็ยกปกรณ์นั้นๆ                      
ขึ้นเป็นค าแก้ โดยลักษณะดังกล่าวนี้  มังคลัตถทีปนีจึงไม่อยู่ในฐานะที่จะจัดเป็นหนังสือชั้นใดชั้นหนึ่งโดย                          
เฉพาะได้ แต่ถือเป็นหนังสือชั้นปกรณ์พิเศษที่ดีเยี่ยม  

ด้วยเหตุผลดังกล่าวมา มังคลัตถทีปนีจึงเป็นคัมภีร์ที่มีลักษณะการแต่งประโยคอย่างเรียบง่าย          
ไม่ยากจนเกินไป ท าให้ผู้ที่ต้องการศึกษาเมื่อได้ศึกษาแล้วจะเข้าใจในประโยคนั้นได้ง่าย จึงเป็นคัมภีร์ที่มีคุณค่า
ทางด้านภาษาอย่างเด่นชัด 

  

 2. คุณค่าด้านสาระทางธรรม 
 

มังคลัตถทีปนี มีเนื้อหาสาระที่ เกี่ยวกับทางการด าเนินชีวิตหรือครรลองชีวิตของผู้คนที่                           
ต้องการด าเนินชีวิตอย่างมีความสุขโดยมีมงคล 38 ประการเป็นขอบเขต ยกตัวอย่างสาระธรรมจากมงคล                      
ข้อที่ 1 เช่น โทษของการคบคนพาล  มังคลัตถทีปนีได้พรรณนาไว้ 8 ประการ คือ 1) ท าให้ขาดจากประโยชน์ตน 
ประโยชน์คนอ่ืน ขาดจากประโยชน์ในโลกนี้และโลกหน้า 2) ท าให้ประพฤติชั่วทางกาย วาจา และใจ 3) ท าให้                 
เสียชื่อเสียง 4) ไม่มีใครนับถือ 5) ท าให้คนเกลียดชัง 6) ท าให้หมดความงามภายใน หมดความเป็นสิริมงคล                          
7) ท าลายวงศ์ตระกูลตนเอง และ 8) ไปอบายภูมิ ตัวอย่างสาระธรรมจากมงคลข้อ 1 จะเห็นว่า แฝงไปด้วย                         
กุศโลบายในการสอนให้ผู้คนด าเนินชีวิตไปตามครรลองที่ถูกต้องเหมาะสม หากเว้นจากการคบคนพาล                            
ก็จะไม่ประสบกับโทษเหล่านี้ และจะน าชีวิตให้ประสบความเป็นมงคล นอกจากนี้ ยังมีการน าเอานิทานชาดก 
นิทานธรรมบท หรือเรื่องราวที่ปรากฏในพระไตรปิฎกมาประกอบการอธิบาย ใช้ค าง่าย ๆ ที่ท า ให้คนทั่วไป                  
ได้เข้าใจ สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในสังคมปัจจุบัน ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม ตลอดถึงการเมือง การปกครอง                     
จึงเป็นคัมภีร์ทีม่ีสาระทางธรรมสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้กบัผู้คนทุกเพศทุกวัย 

 

 3. คุณค่าด้านสังคม 
 

 มังคลัตถทีปนีได้รับใช้สังคมในฐานะคัมภีร์ที่ถูกจัดให้ เป็นหลักสูตรการศึกษาภาษาบาลี                           
ของคณะสงฆ์ไทยนับตั้งแต่ยุคต้นกรุงรัตนโกสินทร์มาจนถึงปัจจุบัน โดยใช้เรียนในชั้นเปรียญธรรม 4 ประโยค 5 
ประโยค และ 7 ประโยค (กระทรวงศึกษาธิการ, 2527 : 29) เพราะภาษาที่ใช้และลักษณะการแต่งคัมภีร์                            
เป็นการอธิบายธรรมให้เข้าใจง่าย คนอ่านได้เพลินเพลิดสนุกสนานกับเนื้อเรื่องและหัวข้อธรรมในแต่ละข้อ                       
นิทานอุทาหรณ์ที่ยกมาก็สอดคล้องกับหัวข้อธรรม เป็นแบบอย่างส าหรับการศึกษา (เกรียงศักดิ์ ฟองค า,                         
2562 : 358) 



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           75 
 

                              
   

คณะกรรมการแผนกต ารา มหามกุฏราชวิทยาลัย (2543 ข : ค าน า) จึงได้ให้เหตุผลเชิงยกย่องไว้ในค าน าหนังสือ
มังคัตถทีปนี ฉบับแปล ไว้ว่า 

พระสิริมังคลาจารย์เป็นผู้เรียบเรียงเพ่ือมุ่งแก้ความในมงคลสูตร โดยยกบาลีในมงคลสูตร                         
เป็นอุทเทส (บทตั้ง) แต่ในการเรียบเรียงแก้นั้น ท่านวิจารณ์แสดงมติไว้อย่างไร ก็จะอ้างอรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา 
หรือค าของเกจิอาจารย์ประกอบค าของท่านเพ่ือให้เป็นหลักฐาน หากท่านไม่แก้เองโดยตรง ก็ยกปกรณ์นั้นๆ                      
ขึ้นเป็นค าแก้ โดยลักษณะดังกล่าวนี้  มังคลัตถทีปนีจึงไม่อยู่ในฐานะที่จะจัดเป็นหนังสือชั้นใดชั้นหนึ่งโดย                          
เฉพาะได้ แต่ถือเป็นหนังสือชั้นปกรณ์พิเศษที่ดีเยี่ยม  

ด้วยเหตุผลดังกล่าวมา มังคลัตถทีปนีจึงเป็นคัมภีร์ที่มีลักษณะการแต่งประโยคอย่างเรียบง่าย          
ไม่ยากจนเกินไป ท าให้ผู้ที่ต้องการศึกษาเมื่อได้ศึกษาแล้วจะเข้าใจในประโยคนั้นได้ง่าย จึงเป็นคัมภีร์ที่มีคุณค่า
ทางด้านภาษาอย่างเด่นชัด 

  

 2. คุณค่าด้านสาระทางธรรม 
 

มังคลัตถทีปนี มีเนื้อหาสาระที่ เกี่ยวกับทางการด าเนินชีวิตหรือครรลองชีวิตของผู้คนที่                           
ต้องการด าเนินชีวิตอย่างมีความสุขโดยมีมงคล 38 ประการเป็นขอบเขต ยกตัวอย่างสาระธรรมจากมงคล                      
ข้อที่ 1 เช่น โทษของการคบคนพาล  มังคลัตถทีปนีได้พรรณนาไว้ 8 ประการ คือ 1) ท าให้ขาดจากประโยชน์ตน 
ประโยชน์คนอ่ืน ขาดจากประโยชน์ในโลกนี้และโลกหน้า 2) ท าให้ประพฤติชั่วทางกาย วาจา และใจ 3) ท าให้                 
เสียชื่อเสียง 4) ไม่มีใครนับถือ 5) ท าให้คนเกลียดชัง 6) ท าให้หมดความงามภายใน หมดความเป็นสิริมงคล                          
7) ท าลายวงศ์ตระกูลตนเอง และ 8) ไปอบายภูมิ ตัวอย่างสาระธรรมจากมงคลข้อ 1 จะเห็นว่า แฝงไปด้วย                         
กุศโลบายในการสอนให้ผู้คนด าเนินชีวิตไปตามครรลองที่ถูกต้องเหมาะสม หากเว้นจากการคบคนพาล                            
ก็จะไม่ประสบกับโทษเหล่านี้ และจะน าชีวิตให้ประสบความเป็นมงคล นอกจากนี้ ยังมีการน าเอานิทานชาดก 
นิทานธรรมบท หรือเรื่องราวที่ปรากฏในพระไตรปิฎกมาประกอบการอธิบาย ใช้ค าง่าย ๆ ที่ท า ให้คนทั่วไป                  
ได้เข้าใจ สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในสังคมปัจจุบัน ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม ตลอดถึงการเมือง การปกครอง                     
จึงเป็นคัมภีร์ทีม่ีสาระทางธรรมสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้กบัผู้คนทุกเพศทุกวัย 

 

 3. คุณค่าด้านสังคม 
 

 มังคลัตถทีปนีได้รับใช้สังคมในฐานะคัมภีร์ที่ถูกจัดให้ เป็นหลักสูตรการศึกษาภาษาบาลี                           
ของคณะสงฆ์ไทยนับตั้งแต่ยุคต้นกรุงรัตนโกสินทร์มาจนถึงปัจจุบัน โดยใช้เรียนในชั้นเปรียญธรรม 4 ประโยค 5 
ประโยค และ 7 ประโยค (กระทรวงศึกษาธิการ, 2527 : 29) เพราะภาษาที่ใช้และลักษณะการแต่งคัมภีร์                            
เป็นการอธิบายธรรมให้เข้าใจง่าย คนอ่านได้เพลินเพลิดสนุกสนานกับเนื้อเรื่องและหัวข้อธรรมในแต่ละข้อ                       
นิทานอุทาหรณ์ที่ยกมาก็สอดคล้องกับหัวข้อธรรม เป็นแบบอย่างส าหรับการศึกษา (เกรียงศักดิ์ ฟองค า,                         
2562 : 358) 

 

                              
   

คณะสงฆ์นับตั้งแต่ต้นกรุงรัตนโกสินทร์มาจนถึงปัจจุบัน (สมิทธิพล เนตรนิมิตร, 2560 : 86)                      
ได้ก าหนดให้มังคลัตถทีปนีเป็นคัมภีร์หนึ่งในหลักสูตรปริยัติธรรมแผนกบาลีที่พระภิกษุสามเณรต้องศึกษา             
ท าให้ผลงานเรื่องนี้ประสบความส าเร็จและได้รับความนิยมมากที่สุด จนถูกน ามาเป็นแม่บทแห่งการศึกษา                          
พระปริยัติธรรมแผนกบาลีของคณะสงฆ์ อีกทั้งยังเป็นวรรณกรรมบาลีที่แต่งในประเทศไทยเพียงเรื่องเดียว                         
ที่ถูกจัดไว้ในหลักสูตรการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของคณะสงฆ์ไทย โดยที่วรรณกรรมบาลีนอกนั้น                         
เป็นผลงานที่ถูกแต่งข้ึนในประเทศอินเดียและศรีลังกา  

 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้รับจากการศึกษาคุณค่าของคัมภีร์มังคลัตถทีปนี 
 

 มังคลัตถทีปนีเป็นคัมภีร์ที่มีโครงสร้างสมบูรณ์ตามรูปแบบคัมภีร์ประเภททีปนี ประกอบด้วยโครงสร้าง
หลัก 4 ส่วน คือ ปณามคาถา อุบัติกถา การล าดับเรื่องและนิคมคาถา เช่นเดียวกับผลงานทีปนีของพระ                          
สิริมังคลาจารย์เรื่องอ่ืน แต่ความเด่นของผลงานเรื่องนี้ซึ่งไม่พบในผลงานเรื่องอ่ืน คือ การขออานิสงส์คุ้มครอง                    
และการระบุชื่ออาจารย์ของผู้แต่ง คือ พระพุทธวีระ 
 ในการน าเสนอเนื้อหา ผู้แต่งยกหัวข้อธรรมในมงคลสูตรมาตั้ งเพ่ืออธิบาย โดยใช้ข้อมูลอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้อง       
มาขยายความมงคลแต่ละข้ออย่างละเอียดพร้อมกับยกนิทานอุทาหรณ์มาประกอบท าให้อ่านแล้วเข้าใจได้ทันที                     
มีลักษณะเด่นของการน าเสนอ 10 วิธี คือ 1) การให้ค าจ ากัดความ  2) การวิเคราะห์ความหมายตามรูปศัพท์                      
ทางไวยากรณ์ 3) การพรรณนาลักษณะเชิงพฤติกรรม 4) การจ าแนกประเภท  5) การประเมินคุณค่าในแต่ละ                    
มงคล 6) การยกนิทานอุทาหรณ์มาแสดง 7) การตั้งค าถาม-ค าตอบ 8) การอ้างอิง 9) การประมวลข้อมูลจาก         
คัมภีร์ต่างๆ และ 10) การวินิจฉัยความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่น ามาอ้างอิง 

นอกจากการน าเสนอเนื้อหาแล้วยังพบว่า ผลงานเรื่องนี้ยังมีลักษณะเด่นด้านเนื้อหาที่ส าคัญ 3 เรื่อง  คือ       
1) การอธิบายเพ่ิมเติมจากงานอรรถกถาปรมัตถโชติกา 2) การยกนิทานอุทาหรณ์จ านวนมากมาแสดง และ                              
3) การอธิบายความเป็นล าดับสอดคล้องกับหลักอาศรม 4 ของพราหมณ์  

จากลักษณะเด่นดังกล่าวมา สามารถสังเคราะห์ให้เห็นถึงคุณค่าของผลงานในฐานะวรรณกรรมต้นแบบ
ของบาลีในประเทศไทย ได้ 3 ประเด็น ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 



76       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

  1) ด้านภาษา มังคลัตถทีปนี มีคุณค่าทางภาษาอย่างสูง จนถูกน ามาเป็นวรรณกรรมต้นแบบ                     
ของบาลีในประเทศไทย โดยใช้เป็นหลักสูตรการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของคณะสงฆ์ไทย  
  2) ด้านสาระทางธรรม มังคลัตถทีปนีมุ่งแสดงสารัตถะของพระมงคลสูตรได้อย่างละเอียดลึกซึ้ง          
จนถูกน ามาใช้เป็นคัมภีร์ต้นฉบับในการแสดงธรรม  
  3) ด้านสังคม จากคุณค่าด้านภาษาและสาระทางธรรมดังกล่าวมา ส่งผลให้เกิดคุณค่าด้านสังคม
อย่างประจักษ์ชัด มังคลัตถทีปนี เป็นเสมือนครูที่ผู้ศึกษาได้ยึดเป็นแบบแผนในการเรียนรู้ทั้งในแง่ของภาษา                       
และสาระทางธรรม รวมถึงวิถีอัตลักษณ์ของปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาจากประวัติของผู้รจนา  

 

สรุป 
 

มังคลัตถทีปนี ผลงานวรรณกรรมบาลีเรื่องเอกที่น าชื่อเสียงเกียรติคุณมาสู่พระสิริมังคลาจารย์ โดยที่                  
ท่านได้อธิบายมงคล 38 ประการในมงคลสูตรอย่างละเอียดลึกซึ้ง ใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย ผู้อ่านสามารถน าไปปฎิบัติ
ตามได้ เริ่มตั้งแต่การคบคนไปจนถึงการปฎิบัติธรรมเพ่ือบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต คือ พระนิพพาน ผลงาน
เรื่องนี้ได้แสดงให้เห็นถึงความรอบรู้ทางพระพุทธศาสนา และความสามารถในการใช้ภาษาบาลีได้เป็นอย่างดี                     
มีการอ้างอิงคัมภีร์ไวยากรณ์และคัมภีร์ปกรณ์วิเสสต่างๆไว้รอบด้าน อีกทั้งยังน าเรื่องราวนิทานต่างๆ จากชาดก 
อรรถกถาธรรมบท และคัมภีร์อ่ืนๆ มาใช้ประกอบการอธิบายไว้มากกว่า 189 เรื่อง ท าให้ผลงานเรื่องนี้เป็นที่                      
รู้จักกันอย่างแพร่หลายทั้งในประเทศและต่างประเทศ 

มังคลัตถทีปนีประกอบด้วยลักษณะเด่นด้านโครงสร้าง วิธีการน าเสนอและเนื้อหา กล่าวคือ ลักษณะเด่น
ด้านโครงสร้าง เริ่มต้นด้วยบทปณามคาถา อุบัติกถา การล าดับเรื่อง และจบลงด้วยนิคมคาถา โดยมีลักษณะเด่น         
ในการน าเสนอเนื้อหา 10 วิธี คือ 1) การให้ค าจ ากัดความ 2) การวิเคราะห์ความหมายตามรูปศัพท์ทางไวยากรณ์ 
3) การพรรณนาลักษณะเชิงพฤติกรรม 4) การจ าแนกประเภท 5) การประเมินคุณค่าในแต่ละมงคล 6) การยก
นิทานอุทาหรณ์มาแสดง 7) การตั้งค าถาม-ค าตอบ 8) การอ้างอิง 9) การประมวลข้อมูลจากคัมภีร์ต่างๆ และ              
10) การวินิจฉัยความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่น ามาอ้างอิง ส่วนลักษณะเด่นด้านเนื้อหา เป็นการอธิบายเพ่ิมเติมจาก
งานอรรถกถาปรมัตถโชติกาของพระพุทธโฆษาจารย์ โดยมีการยกนิทานอุทาหรณ์เป็นจ านวนมากขึ้นมาแสดง   
และการอธิบายความเป็นล าดับสอดคล้องกับหลักอาศรม 4 ของพราหมณ์ จากลักษณะเด่นดังกล่าวมา                        
จึงก่อให้เกิดคุณค่าด้านภาษา สาระทางธรรม และสังคม โดยประเมินจากคุณค่าทั้ง 3 ด้าน มังคลัตถทีปนี จึงอยู่                
ในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย 

 

เอกสารอ้างอิง 
  

กระทรวงศึกษาธิการ. (2527). ประวัติการศึกษาของสงฆ์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา. 
เกรียงศักดิ์ ฟองค า. (2562). คุณค่าทางวรรณกรรมของพระสิริมังคลาจารย์ที่มีต่อสังคมไทยร่วมสมัย . วารสาร

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ มจร. วิทยาเขตแพร่. 5 (1), 350-362. 



                     วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567           77 
 

                              
   

  1) ด้านภาษา มังคลัตถทีปนี มีคุณค่าทางภาษาอย่างสูง จนถูกน ามาเป็นวรรณกรรมต้นแบบ                     
ของบาลีในประเทศไทย โดยใช้เป็นหลักสูตรการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของคณะสงฆ์ไทย  
  2) ด้านสาระทางธรรม มังคลัตถทีปนีมุ่งแสดงสารัตถะของพระมงคลสูตรได้อย่างละเอียดลึกซึ้ง          
จนถูกน ามาใช้เป็นคัมภีร์ต้นฉบับในการแสดงธรรม  
  3) ด้านสังคม จากคุณค่าด้านภาษาและสาระทางธรรมดังกล่าวมา ส่งผลให้เกิดคุณค่าด้านสังคม
อย่างประจักษ์ชัด มังคลัตถทีปนี เป็นเสมือนครูที่ผู้ศึกษาได้ยึดเป็นแบบแผนในการเรียนรู้ทั้งในแง่ของภาษา                       
และสาระทางธรรม รวมถึงวิถีอัตลักษณ์ของปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาจากประวัติของผู้รจนา  

 

สรุป 
 

มังคลัตถทีปนี ผลงานวรรณกรรมบาลีเรื่องเอกที่น าชื่อเสียงเกียรติคุณมาสู่พระสิริมังคลาจารย์ โดยที่                  
ท่านได้อธิบายมงคล 38 ประการในมงคลสูตรอย่างละเอียดลึกซึ้ง ใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย ผู้อ่านสามารถน าไปปฎิบัติ
ตามได้ เริ่มตั้งแต่การคบคนไปจนถึงการปฎิบัติธรรมเพ่ือบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต คือ พระนิพพาน ผลงาน
เรื่องนี้ได้แสดงให้เห็นถึงความรอบรู้ทางพระพุทธศาสนา และความสามารถในการใช้ภาษาบาลีได้เป็นอย่างดี                     
มีการอ้างอิงคัมภีร์ไวยากรณ์และคัมภีร์ปกรณ์วิเสสต่างๆไว้รอบด้าน อีกทั้งยังน าเรื่องราวนิทานต่างๆ จากชาดก 
อรรถกถาธรรมบท และคัมภีร์อ่ืนๆ มาใช้ประกอบการอธิบายไว้มากกว่า 189 เรื่อง ท าให้ผลงานเรื่องนี้เป็นที่                      
รู้จักกันอย่างแพร่หลายทั้งในประเทศและต่างประเทศ 

มังคลัตถทีปนีประกอบด้วยลักษณะเด่นด้านโครงสร้าง วิธีการน าเสนอและเนื้อหา กล่าวคือ ลักษณะเด่น
ด้านโครงสร้าง เริ่มต้นด้วยบทปณามคาถา อุบัติกถา การล าดับเรื่อง และจบลงด้วยนิคมคาถา โดยมีลักษณะเด่น         
ในการน าเสนอเนื้อหา 10 วิธี คือ 1) การให้ค าจ ากัดความ 2) การวิเคราะห์ความหมายตามรูปศัพท์ทางไวยากรณ์ 
3) การพรรณนาลักษณะเชิงพฤติกรรม 4) การจ าแนกประเภท 5) การประเมินคุณค่าในแต่ละมงคล 6) การยก
นิทานอุทาหรณ์มาแสดง 7) การตั้งค าถาม-ค าตอบ 8) การอ้างอิง 9) การประมวลข้อมูลจากคัมภีร์ต่างๆ และ              
10) การวินิจฉัยความน่าเชื่อถือของข้อมูลที่น ามาอ้างอิง ส่วนลักษณะเด่นด้านเนื้อหา เป็นการอธิบายเพ่ิมเติมจาก
งานอรรถกถาปรมัตถโชติกาของพระพุทธโฆษาจารย์ โดยมีการยกนิทานอุทาหรณ์เป็นจ านวนมากขึ้นมาแสดง   
และการอธิบายความเป็นล าดับสอดคล้องกับหลักอาศรม 4 ของพราหมณ์ จากลักษณะเด่นดังกล่าวมา                        
จึงก่อให้เกิดคุณค่าด้านภาษา สาระทางธรรม และสังคม โดยประเมินจากคุณค่าทั้ง 3 ด้าน มังคลัตถทีปนี จึงอยู่                
ในฐานะวรรณกรรมต้นแบบของบาลีในประเทศไทย 

 

เอกสารอ้างอิง 
  

กระทรวงศึกษาธิการ. (2527). ประวัติการศึกษาของสงฆ์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา. 
เกรียงศักดิ์ ฟองค า. (2562). คุณค่าทางวรรณกรรมของพระสิริมังคลาจารย์ที่มีต่อสังคมไทยร่วมสมัย . วารสาร

บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์ มจร. วิทยาเขตแพร่. 5 (1), 350-362. 

 

                              
   

คณะกรรมการแผนกต าราและวิชาการ. (2555). มงฺคลตฺถทีปนี (ปฐโม ภาโค). พิมพ์ครั้งที่ 17. กรุงเทพฯ:                           
มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

______. (2558). มังคลัตถทีปนีแปล เล่ม 1. พิมพ์ครั้งที ่18. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2550). วรรณคดีบาลี . กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย                                 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ฉัตรยุพา สวัสดิพงษ์. (2538). วรรณกรรมท้องถิ่นล้านนา. กรุงเทพฯ: โอ.เอส. พริ้นติ้งเฮ้าส์. 
บุญหนา สอนใจ. (2523). สังขยาปกาสกปกรณ์และฎีกา : การตรวจช าระและการศึกษาเชิงวิเคราะห์. วิทยานิพนธ์

อักษรศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
บาลี พุทธรักษา. (2560). ทีปนีล้านนา ที่โดดเด่นในพุทธศตวรรษที่ 21 ของพระสิริมังคลาจารย์แห่งวิหารสวนขวัญ 

นวปุระ. ธรรมจักษ.ุ 101 (12), 68-73. 
พระจักรกฤษณ์ ธีรธมฺโม. (2558). “ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องเทวดาในคัมภีร์จักกวาฬทีปนี” ในวารสาร                       

พุทธ ศาสตร์ศึกษา, หน้า 82-87. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2538). “หนังสือมงคลทีปนี” ใน ศิลปกรรมปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 

สิงหาคม : 10. 
พระอนุสรณ์ กิตติวณโณและคณะ. (2560). บทบาทการเชื่อมโยงภูมิภาคของพระสิริมังคลาจารย์  .สถาบันวิจัย        

พุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตแพร่. 
พระมหาจุมพล สุยะต๊ะ , วิโรจน์ อินทนนท์ . (2565). “ลักษณะเด่นและคุณค่าของมังคลัตถทีปนี : ผลงาน

วรรณกรรมบาลีชิ้นเอกของพระสิริมังคลาจารย์” ในวารสารบัณฑิตแสงโคมค า ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 มิถุนายน : 
154 -160. 

ลิขิต ลิขิตานนท์. (2534). วรรณกรรมพุทธศาสนาเถรวาท. เชียงใหม่ : ภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

______ (2516). ยุคทองแห่งวรรณกรรมพุทธศาสนาของลานนาไทย. เชียงใหม่ : วิบูลย์การพิมพ์. 
วิโรจน์  อินทนนท์ . (2534). ปรัชญาอินเดีย. เชียงใหม่ : ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาตร์ 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
______. (2556). มังคลัตถทีปนี. ใน ตามรอยพระสิริมังคลาจารย์ สังฆปราชญ์ล้านนา, หน้า 154-182. เชียงใหม่: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่. 
สุภาพรรณ ณ บางช้าง. (2533). วิวัฒนาการวรรณคดีบาลีสายพระสุตตันตปิฎกที่แต่งในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
______. (2554). จักวาฬทีปนี: ลักษณะเด่น ภูมิปัญญา และคุณค่า. กรุงเทพฯ: ส านักงานกองทุนสนับสนุน                 

การวิจัย.  



78       วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย    ปีที่ 16 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2567

 

                              
   

สมิทธิพล เนตรนิมิตร. (2560). มังคลัตถทีปนี: แนวทางการด ารงอยู่แห่งชีวิตทียั่งยืน. ใน สารนิพนธ์พุทธศาสตร
บัณฑิต ประจ าปี 2560, หน้า 85-101. พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สมหมาย เปรมจิตต์ และคณะ. (2546). โครงการปริวรรตพระคัมภีร์ล้านนา. เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยมหามกุฏ                   
ราชวิทยาลัย วิทยาเขตล้านนา. 

อดุลย์  คนแรง. (2541). การศึกษาเชิงวิ เคราะห์ มังคลัตถทีปนี . วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต ,                   
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

 

 

 
 
 

 
 

 
 


