
  
 

~ 63 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

มโนทัศน์เร่ืองสิทธิตามธรรมชาติในพระพุทธศาสนา 
 

ธีรัตม์ แสงแก้ว1 
 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา “มโนทัศน์เรื่องสิทธิตามธรรมชาติในพระพุทธ- 
ศาสนา” เพื่อเสนอมุมมองที่มีต่อการใช้สิทธิเสรีภาพและการถูกละเมิดสิทธิเสรีภาพ สิทธิตามธรรมชาติ 
หมายถึง สิทธิที่ติดตัวมาแต่กำเนิด ซึ่งใครก็มิอาจพรากสิทธินี้ไปได้ ได้แก่ อำนาจอันชอบธรรมที่มีมา
พร้อมกับการเกิด ไม่สามารถจำหน่ายถ่ายโอนให้แก่กันได้ สิทธิตามธรรมชาตินี้มีอยู่ ในสิ่งมีชีวิตทุกชนิด 
ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์ สัตว์ และพืช คือ สิทธิของมนุษย์ สิทธิของสัตว์ และสิทธิของพืช สิ่งมีชีวิตทุกชนิด
ย่อมมีสิทธิ  ขั้นพื้นฐานคือสิทธิที่จะดำรงอยู่ในโลกใบนี้อย่างอิสระและปกติสุขโดยไม่ถูกใครเบียดเบียน 
มนุษย์มีสิทธิเสรีภาพของตนก็จริง แต่การใช้สิทธิเสรีภาพของตนไปในทางที่ไม่ถูกต้องหรือไปละเมิดสิทธิ
เสรีภาพของบุคคลอื่น ก็ก่อให้เกิดปัญหาความขัดแย้งข้ึนในสังคมเช่นกัน พระพุทธศาสนายืนยันถึงการมี
อยู่ของสิทธิตามธรรมชาติของสรรพสิ่ง โดยมองว่า สรรพสิ่งหรือตัวธรรมชาติเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงไป
ตามกฎธรรมชาติคือเป็นไปตามวิถีแห่งตน มนุษย์มีสิทธิตามธรรมชาติของมนุษย์อย่างเท่าเทียมกัน  
คือสิทธิในร่างกาย สิทธิในทรัพย์สิน และสิทธิในการกระทำ มนุษย์มีจิตวิญญาณและมีเจตจำนงเสรี  
ในการเลือกกระทำกรรมและต้องรับผิดชอบต่อกรรมที่ตัวเองกระทำ กฎแห่งกรรมย่อมให้ผลอย่าง
ยุติธรรมและแก่ทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน พระพุทธศาสนาเน้นย้ำว่า มนุษย์ควรใช้สิทธิเสรีภาพของตน  
ในการเลือกกระทำแต่กรรมดี คือสิ่งที่ถูกต้องและดีงาม โดยไม่ไปละเมิดสิทธิเสรีภาพของผู้อื่นเพื่อการ
ดำรงอยู่อย่างมีคุณค่าของตนและการอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุขของสังคม ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อม 

 
คำสำคัญ: มโนทัศน์, สิทธิตามธรรมชาติ, สิทธิของมนุษย์, สิทธิของสตัว์, พระพุทธศาสนา 

 
1 ผ ู ้ช ่วยศาสตราจารย์ประจำภาคว ิชาปร ัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร ์ มหาว ิทยาลัยเกษตรศาสตร์   
อีเมล fhumtrsk@ku.ac.th 



 
 

~ 64 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

The Concept of Natural Rights in Buddhism 
 

Theerat Saengkaew1 
 

Abstract 
 

This article aims to study “the concept of natural rights in Buddhism” to present 
the perspectives on the exercise and violation of rights and liberties. Natural rights are 
innate rights, which cannot be taken away by anyone. It is the righteous power that 
comes with birth and cannot be transferred to each other. Such natural rights are 
inherent in every living being, whether human beings, animals or plants (so-called human 
rights, animal rights and plant rights, respectively). Every living thing has the basic rights 
to live in this world freely and peacefully without being oppressed by anyone. It is true 
that human beings have their own rights and freedom, but the exercise of one’s rights 
and liberties in a wrong way or violation to the rights and liberties of others can cause 
conflicts in society. Buddhism affirms the existence of natural rights of all things, viewing 
that all things and nature change according to natural laws or their own way. Human 
beings have equal natural rights -- the rights over the body, property, and actions, and 
have the spirit and free will to choose and take responsibility for their own karma.  
The law of karma produces fair and equal consequences for everyone. Buddhism 
emphasizes that human beings should exercise their rights and liberties to do only good 
deeds as it is what is right and virtuous, not violating the rights and liberties of others. 
This will lead to valuable existence, and peaceful coexistence of society, nature and the 
environment. 

 
Keywords: Concept, Natural Rights, Human Rights, Animal Rights, Buddhism 

 
1  Assistant Professor in Department of Philosophy and Religion, Faculty of Humanities, Kasetsart 
University. Email: fhumtrsk@ku.ac.th 



  
 

~ 65 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

บทนำ 
 การอ้างสิทธิเสรีภาพในการกระทำการต่าง ๆ ที่มีต่อร่างกายและทรัพย์สินการเมือง
การปกครอง การศึกษา เศรษฐกิจ สังคม ธรรมชาติและสิ ่งแวดล้อม เป็นต้น เกิดขึ้น  
ในสังคมปัจจุบันอย่างกว้างขวาง มีการตีความหมายของสิทธิเสรีภาพและใช้อ้างอิง  
เพื่อความชอบธรรมในการกระทำของตน อาจกล่าวได้ว่า สิทธิเสรีภาพนั้นเป็นอำนาจ
กระทำการที ่ชอบธรรมของมนุษย์ เนื ่องจากว่ามีการใช้สิทธิเสรีภาพในความหมายที่
หลากหลาย บางคนใช้สิทธิเสรีภาพของตนอย่างไม่รับผิดชอบ บางคนอ้างการใช้สิทธิ
เสรีภาพของตนแต่กลับไปละเมิดสิทธิเสรีภาพของผู้อ่ืน บางครั้งการใช้สิทธิเสรีภาพก็นำไปสู่
ความขัดแย้งในสังคมเพราะตีความไม่ตรงกัน เกิดข้อถกเถียงกัน เช่น กรณีการสวรรคตของ
สมเด็จพระราชินีนาถเอลิซาเบธที่ 2 (Queen Elizabeth II) แห่งสหราชอาณาจักร คนไทย
ที่นับถือพระพุทธศาสนาบางกลุ่มได้นิมนต์พระสงฆ์สวดมนต์และทำบุญอุทิศถวายเป็น  
พระราชกุศลน้อมอาลัยถึงพระองค์ท่าน กลุ่มผู้ไม่นับถือศาสนาอ้างสิทธิและเสรีภาพที่ระบุ
ไว้ในรัฐธรรมนูญ มาตรา 34 ว่า “บุคคลย่อมมีเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น การจำกัด
เสรีภาพดังกล่าวจะกระทำมิได้” (รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2560: 9) 
วิพากษ์วิจารณ์ว่า การทำกิจกรรมของผู้นับถือพระพุทธศาสนาดังกล่าวนั้นเป็นการกระทำ 
ที่ไร้สาระไม่เป็นประโยชน์ต่อสมเด็จพระราชินีนาถเอลิซาเบธที่ 2 เพราะพระองค์ท่านนับ
ถือศาสนาคริสต์ ไม่ได้นับถือพระพุทธศาสนาจะได้รับบุญตามพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา
ได้อย่างไร ผู้เขียนเห็นว่า การนับถือศาสนาและการทำกิจกรรมทางทางศาสนานั้น ถ้ามอง
ว่าเป็นเรื่องสิทธิเสรีภาพส่วนบุคคลเลือกนับถือศาสนาหรือไม่นับถือก็ได้ แต่บุคคลที่เห็นต่าง
ก็ต้องมีความอดทนอดกลั ้นต่อความเห็นต่างและต้องเคารพต่อการใช้สิทธิเสรีภาพ          
ในการเลือกของบุคคลอื่นที่ต่างจากตนด้วย บางคนเลือกที่จะนับถือพระพุทธศาสนาและ
เลือกที่จะทำกิจกรรมทางศาสนาเพื่ออุทิศบุญกุศลให้กับบุคคลที่เขาศรัทธาก็ควรที่จะไดร้ับ  
การเคารพยอมรับจากคนที่ไม่นับถือศาสนาและไม่ควรถูกตัดสินว่าการกระทำของเขาเป็น
การกระทำที่ไร้สาระ ในทำนองเดียวกันคนที่ไม่นับถือศาสนาก็ไม่ควรถูกมองจากคนที่นับถือ
ศาสนาว่าเป็นคนที่ไร้สาระเช่นเดียวกัน จากกรณีตัวอย่างแสดงให้เห็นถึงความขัดแย้ง  
ที่เกิดขึ้นจากการอ้างสิทธิเสรีภาพของบุคคลในสังคม แล้วเส้นแบ่งของการใช้สิทธิเสรีภาพ



 
 

~ 66 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

ของแต่ละคนควรอยู่จุดใด การจะตอบคำถามนี้ได้กระจ่าง บางทีอาจต้องย้อนไปสู่คำถาม  
ตั้งต้นว่า สิทธิเสรีภาพคืออะไร มนุษย์มีสิทธิเสรีภาพจริงหรือไม่ ถ้าสิทธิเสรีภาพมีอยู่จริง  
มีอยู่อย่างไร มนุษย์ควรใช้สิทธิเสรีภาพของตนอย่างไรจึงจะอยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข  
 คำสอนในพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับสิทธิเสรีภาพเอาไว้มาก บนเส้นทาง
แห่งการพ้นทุกข์ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ มนุษย์ต้องใช้สิทธิเสรีภาพของตนในการเลือก
ทางเดินของชีวิตและต้องรับผิดชอบต่อชีวิตของตน  ผู้เขียนเห็นว่า “การศึกษามโนทัศน์ 
เรื่องสิทธิตามธรรมชาติในพระพุทธศาสนา” อาจเห็นแนวทางหรือมุมมองที่มีต่อสิทธิและ
เสรีภาพที่หลากหลายและสามารถนำมาประยุกต์ใช้ให้ถูกต้องเหมาะสมและเกิดประโยชน์
ต่อสังคมปัจจุบัน 
 
ความหมายของสิทธิตามธรรมชาติ 

สิทธิ (Right) หมายถึง อำนาจอันชอบธรรม บุคคลมีสิทธิและหน้าที่ตามรัฐธรรมนูญ 
และอำนาจที ่จะกระทำการใด ๆ ได้อย่างอิสระ โดยได้ร ับการรับรองจากกฎหมาย 
(ราชบัณฑิตยสถาน 2556: 1232) ดังนั้นความหมายกลาง ๆ ของสิทธิ คือ อำนาจอันชอบ
ธรรมที่จะกระทำการใด ๆ ได้อย่างอิสระ คำว่า “สิทธิ” ในภาษาบาลี แปลว่า ความสำเร็จ 
เช่นคำว่า “สิทธัตถะ” แปลว่า ผู ้มีความต้องการอันสำเร็จแล้ว ความหมายตามนัย 
ของภาษาบาลีนี้ไม่ตรงตามความมุ่งหมายของการเขียนบทความนี้ โดยปกติคำว่า “สิทธิ” 
มักจะใช้ในความหมายของกฎหมาย คือ อำนาจที่จะกระทำการใด ๆ ได้อย่างอิสระ  
โดยได้รับการรับรองจากกฎหมาย หมายความว่า บุคคลมีสิทธิเพราะกฎหมายได้ให้สิ ทธิ
เอาไว้ คำว่า “สิทธิ” มักจะใช้คู่กับคำอ่ืน ๆ เช่น สิทธิเสรีภาพ สิทธิหน้าที่  
 คำว่า “สิทธิ” เป็นคำที่มีความสำคัญอย่างยิ่ง เป็นคำที่แสดงถึงความเป็นมนุษย์ 
(Humanity) และแสดงถึงศักดิ ์ศรีความเป็นมนุษย์ (Human Dignity) ที ่มีเกียรติและ 
สง่างาม รัฐธรรมนูญซึ่งเป็นกฎหมายแม่บทและเป็นกฎหมายสูงสุดของประเทศไทยต้อง
ระบุให้การรับรองสิทธิของบุคคลเอาไว้ในหมวดที่ 3 ว่าด้วยสิทธิและเสรีภาพของปวงชน
ชาวไทย มาตรา 25 อย่างชัดเจนว่า “บุคคลย่อมมีสิทธิและเสรีภาพที่จะทำการนั ้นได้  
และได้รับความคุ้มครองตามรัฐธรรมนูญ ตราบเท่าที่การใช้สิทธิหรือเสรีภาพเช่นว่านั้น 



  
 

~ 67 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

ไม่กระทบกระเทือนหรือเป็นอันตรายต่อความมั ่นคงของรัฐ  ความสงบเรียบร้อยและ
ศีลธรรมอันดีของประชาชน และไม่ละเมิดสิทธิและเสรีภาพของบุคคลอื่น” และมาตรา 27 
ว่า “บุคคลย่อมเสมอกันในกฎหมาย มีสิทธิและเสรีภาพและได้รับความคุ้มครองตาม
กฎหมายเท่าเทียมกัน ชายและหญิงมีสิทธิเท่าเทียมกัน การเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็นธรรมต่อ
บุคคล...จะกระทำมิได้” (รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2560 : 7-8)  
เรื่องสิทธิจึงเป็นเรื่องสำคัญและเป็นตัวชี้วัดความเป็นมนุษย์ในโลกใบนี้ 
 สิทธิตามธรรมชาติ (Natural Rights) หมายถึง สิทธิที ่มีอยู ่ตามธรรมชาติ คือ  
สิทธิต่าง ๆ ที่ตนจะพึงมีโดยธรรมชาติ หรืออำนาจอันชอบธรรมที่จะกระทำการใด ๆ ได้  
อย่างอิสระตามธรรมชาติแห่งตน ซึ่งสิทธินี้มีมาแต่เดิมอันใคร ๆ หรืออำนาจใดจะมาลบล้าง
หรือพรากไปมิได้ การเชื่อว่า สิทธิตามธรรมชาตินี้มีอยู่น่าจะได้รับอิทธิพลมาจากแนวคิด
เรื ่องกฎธรรมชาติของนักปรัชญากรีกโบราณที่เชื ่อว่ามีกฎที่ควบคุมความเป็นไปของ    
สรรพสิ่ง ซึ่งแนวคิดนี้มีอิทธิพลต่อการเกิดขึ้นของสำนักกฎหมายธรรมชาติ กฎมนุษย์ควร
บัญญัติให้สอดคล้องกับกฎธรรมชาติ มนุษย์มีเหตุผลอยู่ในตัวสามารถใช้เหตุผลค้นหาหรือ
เข้าถึงกฎธรรมชาติอันเป็นสากลนี้ได้ ดังที่ซิเซโร (Cicero) นักปรัชญากฎหมายธรรมชาตไิด้
กล่าวไว้ว่า “กฎหมายที่แท้จริง คือเหตุผลอันถูกต้อง (True law is right reason) กลมกลืน
สอดคล้องกับธรรมชาติ แผ่ซ่านในทุกสิ่งทุกอย่าง สม่ำเสมอ นิรันดร” (สมยศ   เชื้อไทย 
2553: 84) ผู้เขียนเห็นว่า สิทธิขั ้นพื้นฐานที่แสดงถึงการมีอยู่ของสิทธิตามธรรมชาตินี้  
คือสิทธิที่จะดำรงอยู่หรือมีชีวิตอยู่อย่างอิสระและเป็นปกติสุขตามวิถีแห่งตน โดยไม่ถูก
เบียดเบียนจากสิ่งอ่ืน สิทธิตามธรรมชาตินี้ย่อมมีอยู่ในมนุษย์ สัตว์ และพืช 
 
 สิทธิตามธรรมชาติของมนุษย์ (The natural right of humans) 
 สิทธิตามธรรมชาติของมนุษย์ คือสิทธิอันชอบธรรมต่าง ๆ ที่มนุษย์จะพึงมีได้  
ตามธรรมชาติตั ้งแต่เกิดจนตายอันใคร ๆ จะพรากมิได้ เป็นสิ่ งที ่ธรรมชาติกำหนดขึ้น 
และมอบให้กับมนุษย์ทุกคน เพราะมนุษย์ทุกคนต่างก็มีศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ (Human 
Dignity) เท ่าก ัน โทมัส ฮอบส์  (Thomas Hobbes) และจอห์น ลอค (John Locke)  
นักปรัชญาการเมืองก็เชื ่อตรงกันว่า “คนทุกคนมีสิ ่งหนึ ่งที่ติดตัวมาแต่เกิดเหมือนกัน  



 
 

~ 68 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

สิ่งนี้คือสิทธิโดยธรรมชาติ คนทุกคนมีสิทธิโดยธรรมชาติเท่าเทียมกัน สิทธิดังกล่าวนี้ใครจะ
อ้างว่าตนมีมากกว่าคนอื่นไม่ได้” (สมภาร  พรมทา 2539: 45) สิทธิตามธรรมชาติของ
มนุษย์แสดงให้เห็นว่า มนุษย์ม ีความเท่าเทียมกัน มีอิสระเสรีภาพในตัวเองและมี
ความสามารถที่จะกำหนดเลือกเป้าหมายที่ดีที ่สุดให้กับตัวเองได้ ปัจจุบัน สิทธิตาม
ธรรมชาติของมนุษย์ได้รับการตีความอย่างแพร่หลายในขอบเขตความหมายของคำว่า “สิทธิ
มนุษยชน” (Human Right) รู้จักกันในนามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน (Universal 
Declaration of Human Rights) ดังข้อความในปฏิญญาข้อที่ 1 ว่า “มนุษย์ทั้งปวงเกิดมา
มีอิสระและเสมอภาคกันในศักดิ์ศรีและสิทธิในตน มีเหตุผลและมโนธรรม และควรปฏิบัติ
ต่อกันด้วยจิตวิญญาณแห่งภราดรภาพ” และข้อที ่ 3 ว่า “ทุกคนมีสิทธิในการมีชีวิต 
เสรีภาพและความมั ่นคงแห่งบุคคล” (กรมองค์การระหว่างประเทศ กระทรวงการ
ต่างประเทศ 2551: 20-21) ด้วยความสำคัญของสิทธิมนุษยชนที่เกิดขึ้นจากแนวคิดสิทธิ
ตามธรรมชาติของมนุษย์ดังกล่าวจึงได้รับการคุ้มครองจากรัฐ 
 
 สิทธิตามธรรมชาติของสัตว์ (The natural right of animals) 
 ถ้าว่าด้วยสิทธิตามธรรมชาติ สัตว์ก็เป็นสิ่งมีชีวิตประเภทหนึ่งในบรรดาสิ่งมีชีวิต
ทั้งหลายในระบบธรรมชาติ สัตว์ก็ควรจะได้รับสิทธิตามธรรมชาติของตนด้วย เช่น  สิทธิ 
ในการดำรงอยู ่ในโลกใบนี้อย่างปกติสุขตามวิถีธรรมชาติแห่งตน สัตว์สามารถรับรู้ถึง  
ความเจ็บปวดได้ไม่แตกต่างจากมนุษย์ กรณีที่สิทธิของสัตว์ถูกละเมิด สัตว์ถูกล่า สัตว์ถูก
ทรมาน แหล่งที่อยู่อาศัยตามธรรมชาติถูกบุกรุก โดยความเข้าใจของมนุษย์ที่ว่า สัตว์เป็น
ทรัพย์สินชนิดหนึ่งของมนุษย์ สัตว์เกิดมาเพ่ือเป็นอาหารของมนุษย์ มนุษย์จะกระทำต่อสัตว์
อย่างไรก็ได้ ด้วยการมีทัศนะดังกล่าวส่งผลให้มนุษย์ปฏิบัติต่อสัตว์อย่างไร้เมตตาธรรม 
ปัจจุบันเกิดเสียงเรียกร้องจากนักจริยศาสตร์เพื่อสิ่งแวดล้อม เช่น อัลโด ลีโอโพลด์ (Aldo 
Leopold) ซิงเกอร์ (Singer) ชไวท์เซอร์ (Schweitzer) ให้มนุษย์หันมาทบทวนตัวเองและ
พิจารณาตามความเป็นจริงว่า มนุษย์เป็นเพียงส่วนหนึ่งของระบบธรรมชาติ  ไม่อาจมีสิทธิ
มากไปกว่าสิ ่งมีช ีวิตอื ่น ๆ ในระบบ “ชุมชนชีวิตโลก” มนุษย์ควรขยายจริยธรรมให้
ครอบคลุมไปถึงสัตว์และสิ ่งมีชีว ิตอื ่น ๆ ชีวิตสัตว์ก็มีค่า (Value) เท่ากับชีวิตมนุษย์ 



  
 

~ 69 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

ควรปลดปล่อยสัตว์ (Animal Liberation) จากการถูกกดขี่ของมนุษย์ (ประเวศ อินทอง
ปาน 2559: 18-19) การมีพระราชบัญญัติสงวนและคุ้มครองสัตว์ป่า พระราชบัญญัติ
ป้องกันการทารุณกรรมและการจัดการสวัสดิภาพสัตว์ ถือว่าเป็นการขยายขอบเขต
จริยธรรมของมนุษย์ที่มีต่อสัตว์มากขึ้น ตระหนักรู้ถึงสิทธิตามธรรมชาติของสัตว์ ระมัดระวัง
เรื่องการใช้แรงงานสัตว์และการนำสัตว์มาเป็นอาหาร การนำซากสัตว์มาทำเป็นของใช้
เครื่องประดับ ถ้ามนุษย์เข้าใจสิทธิตามธรรมชาติของสัตว์ก็จะไม่วางตัวอยู่เหนือกฎหมาย
และจะปฏิบัติตนเองให้สอดคล้องกับกฎธรรมชาติที่ควรจะเป็น 
 
 สิทธิตามธรรมชาติของพืช (The natural right of plants) 
 พืชเป็นสิ่งมีชีวิตประเภทหนึ่งในโลก พืชก็ควรมีสิทธิในการดำรงอยู่ตามธรรมชาติ
เช่นเดียวกันกับมนุษย์และสัตว์ ทุกชีวิตถือว่ามีค่าในตัวเอง มีความงดงามตามวิถีแห่งตน  
ไม่มีพืชชนิดใดปรารถนาที่จะเกิดมาในโลกนี้เพื่อเป็นกระดาษหรือเฟอร์นิเจอร์ให้มนุษย์     
ใช้สอย เมื่อโลกธรรมชาติอุ ้มชูให้เกิดขึ้นก็อยากเป็นไปตามกฎธรรมชาติ พืชถือว่าเป็น
ทรัพยากรธรรมชาติของโลกที่ควรช่วยกันดูแลรักษา พันธุกรรมพืชนั้นถือว่าเป็นมรดก
ร่วมกันของมนุษยชาติ (Common Heritage of Mankind) ปัจจุบันมีพระราชบัญญัติ     
ป่าสงวนแห่งชาติ มีกฎหมายคุ้มครองพันธุ์พืชที่เกิดขึ้นทั้งในประเทศไทยและต่างประเทศ  
เช่น ออสเตรเลีย ฝรั่งเศส มีอนุสัญญาว่าด้วยความหลากหลายทางชีวภาพเกิดขึ้นก็นับว่า
เป็นสัญญาณการเริ่มที่ดีของมนุษย์ที่มีต่อพืชทั้งหลาย และต่อไปอาจขยายไปยังสิ่งแวดล้อม
ธรรมชาติอื ่น ๆ แม้เป็นสิ่งไม่มีชีวิต เช่น แม่น้ำ ลำธาร ภูเขา การตระหนักรู ้สิทธิตาม
ธรรมชาติของพืชจะขยายหลักความเคารพไปยังธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมอ่ืน ๆ ในโลก   
 

สิทธิตามธรรมชาติในพระพุทธศาสนา 
 สิทธิตามธรรมชาติที่มีมาพร้อมกับการเกิดขึ้นของมนุษย์ในโลกนี้ ถ้าพิจารณา  
ถึงการเกิดขึ้นของมนุษย์ตั้งแต่จุดเริ่มต้น พระพุทธศาสนายืนยันว่า มนุษย์ประกอบไปด้วย
ร่างกายและจิตใจ ร่างกายได้มาจากบิดามารดา คือ การรวมตัวกันของสเปิร์ม (Sperm) 
ของบิดาและไข่ (Ovum) ของมารดา ส่วนจิตใจได้มาจากปฏิสนธิวิญญาณ (The primary 



 
 

~ 70 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

mind) ด้วยองค์ประกอบ 3 อย่างนี้รวมกัน ชีวิตของมนุษย์จึงถือกำเนิดขึ้น ดั งข้อความ 
ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “ภิกษุทั้งหลาย เพราะปัจจัย 3 ประการประชุมพร้อมกัน  
การถือกำเนิดในครรภ์จึงมีได้ในสัตว์โลกนี้ เมื่อใดมารดาบิดาอยู่ร่วมกัน มารดามีระดูและ
คันธัพพะก็ปรากฏ” (ม.มู. 12/408/444-445) มารดาบิดาอยู่ร่วมกันเกิดเป็นปัจจัยที่ 1  
คือสเปิร์มของบิดา มารดามีระดูเกิดเป็นปัจจัยที่ 2 คือไข่ของมารดา และคันธัพพะปรากฏ
เกิดเป็นปัจจัยที่ 3 คือปฏิสนธิวิญญาณ จากจุดกำเนิดของมนุษย์ สิ ่งที่มีมาแต่แรกเกิด  
คือร่างกายกับจิตใจ (กายกับวิญญาณ) ได้แก่รูปกับนาม มนุษย์จึงมีสิทธิตามธรรมชาติ  
ต่อร่างกายและจิตใจของตน 
 
 การคิดคือสิทธิตามธรรมชาติ 
 การคิด (Thinking) หมายถึง การค้นหาและพิจารณาไตร่ตรองความหมายของ 
สิ่งต่าง ๆ การคิดมีบทบาทสำคัญมากในการใช้ชีวิตของมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตาย มนุษย์ต้อง
อยู ่ก ับความคิดของตัวเองตลอด  จากองค์ประกอบที ่สำคัญของมนุษย์ 2 ประการ  
คือ กายกับจิต พระพุทธศาสนายืนยันว่า การคิดเป็นกระบวนการทำงานของจิต (The 
working process of the mind) คือเป็นหน้าที ่ของจิต โดยปกติจิตของมนุษย์มีหน้าที่
สำคัญอยู่ 2 ประการ คือ 1. รับรู้อารมณ์หรือรู้แจ้งอารมณ์ (อารมฺมณํ วิชานาตีติ จิตฺตํ) และ 
2. คิด (จินฺเตตีติ จิตฺตํ) (พระสัทธัมมโชติก ธัมมาจริยะ 2501: 9) เมื่อการคิดเป็นหน้าที่ของ
จิตซึ่งเป็นนามธรรมที่มีอยู่จริงและมีอยู่แต่เดิมมาตั้งแต่ต้น การคิดจึงเป็นสิทธิตามธรรมชาติ
ของมนุษย์ แต่พระพุทธศาสนาก็แนะนำว่า เราเป็นเจ้าของความคิดของเราก็จริง แต่ถ้าเรา
ปล่อยไปให้ความคิดไหลไปตามธรรมชาติของมันโดยไม่ฝึกฝนพัฒนาก็อาจนำพาเราไปสู่
เส้นทางแห่งความทุกข์ได้ เพราะกระแสของความคิดมีทั้งที่เป็นกุศล (ดี) และอกุศล (ไม่ดี) 
อันจะนำไปสู่การทำบุญและบาป มนุษย์สามารถพัฒนาความคิดของตนให้ดีได้ด้วยการฝึก
จิตและฝึกฝนการคิดตามหลักโยนิโสมนสิการ (การทำไว้ในใจโดยแยบคาย) ซึ่งเป็นวิธีการ
คิดท่ีละเอียดลึกซึ้งเป็นเหตุเป็นผล เป็นวิถีทางแห่งปัญญา เป็นบ่อเกิดแห่งสัมมาทิฏฐิ ทำให้
มีเหตุผลไม่งมงาย ดังที ่พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช 2551 : 814) อธิบายไว้ว่า 
“โยนิโสมนสิการ คือความเป็นผู้ฉลาดในการคิด คิดอย่างถูกวิธีถูกระบบ พิจารณาไตร่ตรอง



  
 

~ 71 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

สาวไปจนถึงสาเหตุหรือต้นตอของเรื่องที่กำลังคิด คือคิดถึงรากถึงโคนนั่นเอง แล้วประมวล
ความคิดรอบด้านจนกระทั่งสรุปออกมาได้ว่าสิ่งนั้นควรหรือไม่ควร ดีหรือไม่ เป็นต้น”  
การคิดถือว่าเป็นต้นทางแห่งการพูดและการกระทำ  ถ้ามนุษย์คิดดีเป็นสัมมาสังกัปปะ 
(Right Thought) คำพูดและการกระทำก็จะดีตามไปด้วย การคิดถือว่าเป็นสิทธิตาม
ธรรมชาติของมนุษย์ เพราะมันเป็นสิ่งที่ขึ้นอยู่กับเราหรือเป็นอำนาจในการตัดสินใจเลือก
ของเรา  
 
 เสรีภาพและอิสรภาพคือสิทธิตามธรรมชาติ 
 เสรีภาพ (Freedom) หมายถึง ความสามารถที ่จะทำการใด ๆ ได้ตามที ่ตน
ปรารถนา โดยไม่มีอุปสรรคขัดขวาง เช่น เสรีภาพในการพูด เสรีภาพในการนับถือศาสนา, 
ความมีสิทธิที่จะทำจะพูดได้โดยไม่ละเมิดสิทธิของผู้อื่น (ราชบัณฑิตยสถาน 2556: 1256) 
ในพระพุทธศาสนา เสรีภาพเป็นนามธรรมที่บ่งถึงความเป็นอิสระของจิตมนุษย์ที่จะเลือก
กระทำหรือไม่กระทำก็ได้ เสรีภาพอาจจำแนกออกเป็น 2 ประเภท คือเสรีภาพภายนอกกับ
เสรีภาพภายใน หรือเสรีภาพทางกายกับเสรีภาพทางใจ แต่ความหมายที่แท้จริง เสรีภาพ
เป็นธรรมชาติของจิตย่อมเกิดขึ้นจากภายในจิตเสียก่อน (ความเป็นอิสระแห่งจิต) เมื่อจิต  
ใช้เสรีภาพของตนซึ่งมีอยู่โดยธรรมชาติตัดสินใจเลือกแล้วก็จะส่งผลการตัดสินใจต่อไปยัง  
การกระทำทางกายซึ่งทำให้กายเคลื่อนไหว (กายกรรม) หรือการเคลื่อนไหวทางวาจา 
(วจีกรรม) ซึ่งเป็นการเคลื่อนไหวภายนอก คือเสรีภาพเป็นส่วนการทำงานของจิตที่เรียกว่า
มโนกรรมแล้วส่งผลต่อกายกรรมและวจีกรรม คำศัพท์ที่บ่งถึงเสรีภาพในพระพุทธศาสนา 
คือคำว่า “เจตนา” (Intention) คือความตั้งใจ ความจงใจ เจตนาทำให้การกระทำเป็น
กรรม คือการลงมือทำกรรมตามเจตนาที่ตั้งไว้ คำว่า “เจตนา” จะตรงกับคำว่า “เจตจำนง
เสรี” (Free Will) ในทางปรัชญา มนุษย์ย่อมมีเจตจำนงเสรี คือมีอำนาจในการตัดสินใจ
เลือกเป็นของตนเอง ในพระพุทธศาสนามนุษย์มีเสรีภาพมีเจตนาหรือมีเจตจำนงเสรีใน 
การเลือกกระทำ มนุษย์ก็ต้องรับผิดชอบต่อการเลือกกระทำของตัวเองด้วย คือต้องยอมรับ
ผลแห่งกรรมท่ีตัวเองเป็นผู้กระทำขึ้นไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่ว ซึ่งเป็นไปตามกฎแห่ง
กรรม มนุษย์ต้องใช้เสรีภาพของตนไปในทางที่ถูกต้องดีงามและระมัดระวังการใช้เสรีภาพ 



 
 

~ 72 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

ของตัวเองไม่ให้ไปละเมิดสิทธิเสรีภาพของผู้อื่น คือสร้างความเดือนร้อนให้ผู้อื่น ตัวอย่าง
การใช้เสรีภาพในการนับถือศาสนา คือ พระพุทธเจ้าทรงสอนพระสาวกให้เผยแผ่ศาสนาไป
ตามหลักการในโอวาทปาฏิโมกข์ที่ว่า “การไม่ทำความชั่วทั้งปวง การทำแต่ความดี และ 
การชำระใจของตนให้สะอาดบริสุทธิ์” (ขุ.ธ. 25/24/39) เมื่อแสดงธรรมแล้วก็ปล่อยให้ผู้ฟัง
ธรรมได้ไตร่ตรองพิจารณาตามความเป็นจริงเองว่า ธรรมนั้นมีประโยชน์ต่อชีวิตเขาหรือไม่ 
ถ้าธรรมนั้นมีคุณค่าและเป็นประโยชน์ต่อชีวิตเขา ผู้ฟังธรรมก็จะยอมรับไปปฏิบัติและเกิด
ความเลื่อมใสเอง คือเป็นไปตามเสรีภาพหรือการตัดสินใจเลือกเองของมนุษย์ 
 อิสรภาพ (Liberation) การหลุดพ้น ตรงกับคำว่า วิมุตติ แปลว่า ความหลุดพ้นคือ
การที่จิตพ้นจากกิเลสและอาสวะ คือ ราคะ โทสะ โมหะ ได้โดยสิ้นเชิง วิมุตติ  หมายถึง 
พระนิพพานก็ได้ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) 2551: 919) อิสรภาพเป็นการพัฒนา
เสรีภาพให้เข้าถึงเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา ผู้บรรลุถึงวิมุตติก็จะพบกับอิสรภาพ  
ทีแ่ท้จริง ว่างจากตัวตน ไม่ถูกพันธนาการด้วยกิเลส ปลดเปลื้องตัวเองการจากเป็นทาสของ
กิเลส (ทาสภายใน) เข้าถึงความบริสุทธิ์สะอาดแห่งจิต กล่าวได้ว่า  ผู้เข้าถึงวิมุตติหรือ
นิพพาน เป็นผู้เข้าถึงเสรีภาพที่สมบูรณ์ 
 
 ความเท่าเทียมกันคือสิทธิตามธรรมชาติ 
 ความเท่าเทียมกัน (Equality) หมายถึง ความเสมอภาค ในทัศนะของพระพุทธ- 
ศาสนา มนุษย์เกิดมาเท่าเทียมกัน เสมอภาคกัน มีสิทธิและเสรีภาพเท่ากัน พระพุทธเจ้า
ทรงสอนให้มนุษย์เลิกดูหมิ่นเหยียดหยามกัน เพราะถือเรื่องชนชั้นวรรณะ ชาติวงศ์ตระกูล 
แต่ให้ใส่ใจต่อการกระทำหรือความประพฤติที่มีศีลธรรมมากกว่า ดังข้อความในอัคคัญญ-
สูตร มีพราหมณ์อ้างว่าวรรณะของตนประเสริฐสุด เพราะว่าเกิดจากพระโอษฐ์ของ 
พระพรหม แต่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงเรื่องนี้ไว้ว่า “วาเสฏฐะและภารทวาชะ ก็ปรากฏชัดว่า 
นางพราหมณีของพราหมณ์ทั้งหลาย มีระดูบ้าง มีครรภ์บ้าง คลอดอยู่บ้าง ให้ลูกดื่มนมบา้ง  
ก็พราหมณ์เหล่านั้นเป็นผู้เกิดทางช่องคลอดของนางพราหมณีทั้งนั้น” (ที.ปา. 11/114/84) 
ทุกคนก็เกิดมาจากครรภ์มารดา เมื ่อคลอดมาแล้วก็ได้ดื ่มนมมารดาเหมือนกัน ไม่มี  
ใครพิเศษไปกว่าคนอื ่น มนุษย์เสมอภาคกันด้วยการกระทำ ดังข้อความในวสลสูตรว่า  



  
 

~ 73 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

“คนจะชื่อว่าเป็นคนเลวเพราะชาติกำเนิดก็หามิได้ จะชื่อว่าเป็นพราหมณ์เพราะชาติกำเนิด
ก็หามิได้ แต่จะชื่อว่าเป็นคนเลวเพราะกรรม (การกระทำ) ชื่อว่าเป็นพราหมณ์เพราะกรรม 
(การกระทำ)” (ขุ.สุ. 25/142/532)  หรือข้อความที่ปรากฎในสุนทริกสูตรว่า “ท่านอย่าถาม
ถึงชาติ แต่จงถามถึงความประพฤติเถิด ไฟย่อมเกิดจากไม้ บุคคลถึงแม้เกิดในตระกูลต่ำ 
ก็เป็นมุนีได้” (สํ.ส. 15/195/275) มนุษย์เท่าเทียมกันในด้านใดบ้าง ความจริงตามธรรมชาติ
มีอยู ่ 2 ประเภท คือ 1. ตัวธรรมชาติหรือปรากฏการณ์ 2. กฎธรรมชาติ (นิยาม 5)  
ตัวธรรมชาติทั ้งสังขตธรรมและอสังขตธรรมดำเนินไปตามกฎธรรมชาติ มนุษย์เป็น 
ตัวธรรมชาติหรือปรากฏการณ์อย่างหนึ่งก็ดำเนินไปตามกฎธรรมชาตินั้นเช่นกัน มนุษย์จึง
เท่าเทียมกันใน 5 ด้านตามกฎนิยาม 5 ซึ่งเป็นกฎที่กำหนดความเป็นไปอันแน่นอนของ
ธรรมชาติ ได้แก่ อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตตนิยาม กรรมนิยาม และธรรมนิยาม (พระพรหม-
คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 2551: 166) 1. มนุษย์เท่ากันด้านกายภาพ คือเกิดจากการรวมตัว
ของมหาภูตรูปหรือธาตุ 4 คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม เหมือนกัน (อุตุนิยาม) 2.  ทุกคนเกิดจาก 
การสืบพันธุ์และมีพันธุกรรมของมนุษย์เช่นกัน (พีชนิยาม) 3.  จิตของมนุษย์ทุกคนเป็นไป
ตามกฎการทำงานจิตเหมือนกัน (จิตตนิยาม) 4. การกระทำของมนุษย์ทุกคนเป็นไปตามกฎ
แห่งกรรมและกระบวนการให้ผลของกรรมอย่างยุติธรรมเท่ากัน ไม่เลือกปฏิบัติ (กรรม
นิยาม) 5. ความเป็นไปของทุกคนตกอยู ่ภายใต ้กฎแห่งความเป็นเหตุเป ็นผลตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท เช่น ทุกคนอยู่ภายใต้กฎแห่งการเปลี่ยนแปลงเหมือนกัน คือเมื่อเกิด
มาแล้วก็ต้องแก่เจ็บและตายเหมือนกัน (ธรรมนิยาม) ดังนั้น  มนุษย์โดยกฎธรรมชาติจึง 
เท่าเทียมกัน แต่มนุษย์อาจแตกต่างกันหรือไม่เท่ากันเพราะกรรมของตนที่กระทำแตกต่าง
กัน ดังข้อความที่ว่า “กมฺมํ สตฺเต วิภชติ ยทิทํ หีนปฺปณีตตาย. แปลว่า กรรมย่อมจำแนก
สัตว์ทั้งหลายให้เลวและประณีตต่างกัน” (ม.อุป. 14/581/385) มนุษย์เท่าเทียมกันเสมอ
ภาคกันตามสิทธิธรรมชาติที่ดำเนินไปตามกฎธรรมชาติ แต่มนุษย์จะไม่เท่ากันเพราะการ
กระทำของตัวเองที่เลือกกระทำได้อย่างเสรี พระพุทธศาสนาจึงแนะนำให้มนุษย์พัฒนา
ศักยภาพตัวเองให้ทำแต่กรรมดี เพราะเราเลือกที่จะทำสิ่งที่ดีหรือสิ่งที่ถูกต้องได้เสมอ 
มนุษย์ทุกคนควรเห็นคุณค่าของตนเอง ไม่ด้อยค่าตัวเองและไม่ดูถูกเหยียดหยามผู้อื่นให้  
การเคารพยอมรับในสิทธิและเสรีภาพของกันและกัน 



 
 

~ 74 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

 หลักการเคารพสิทธิตามธรรมชาติ 
 โลกที่เจริญไปด้วยวัตถุอาจทำให้มนุษย์พาตัวเองไปผูกพันอยู่กับวัตถุแล้วตีค่า
ตัวเองกับผู้อื ่นเสมอด้วยวัตถุ และลุ่มหลงติดอยู่ในวังวนของโลกที่ถูกตีความด้วยกิเลส  
ไม่สามารถถอยห่างตัวเองออกมาจากพันธนาการของกิเลส ไม่ใส่ใจต่อการพัฒนาวุฒิภาวะ
ทางศีลธรรมของตนเอง ทำให้ขาดอิสรภาพ ขาดมโนธรรม (Conscience) หรือความรู้สึก
ผิดชอบชั่วดีที่จะสร้างภาวะสัมพันธ์ที่ถูกต้องต่อสรรพสิ่งในโลก ในขณะที่โลกยังคงต้องการ
จริยธรรมแห่งการเคารพยอมรับ จริยธรรมแห่งการแบ่งปันและการเอาใจใส่ด ูแล  
ถ้าปรารถนาจะให้เกิดสังคมที่ดีที่พึงประสงค์เช่นนั้น พระพุทธศาสนาแนะนำให้ฝึกปฏิบัติ
ด้วยหลักธรรมต่อไปนี้ 1. หลักกตัญญูกตเวที การตระหนักรู้คุณที่สิ ่งอื่นมีต่อเรา เพราะ 
ตัวเราได้รับการพยุงและสนับสนุนจากสิ่งอื่นในการดำรงอยู่ เราต้องตอบแทนกลับด้ วย 
การทะนุถนอมดูแลเอาใจใส่สิ ่งต่าง ๆ ที่แวดล้อมเราเป็นอย่างดี 2.  หลักเมตตากรุณา  
ความปรารถนาที่จะให้คนอื่นสัตว์อื่นมีความสุขและพ้นจากความทุกข์ จิตที่ประกอบด้วย
เมตตากรุณาจะทำให้มนุษย์เคารพในชีวิตของผู้อื่นและสัตว์อื่น หลักเอาใจเขามาใส่ใจเรา 
ตัวเรารักสุขเกลียดทุกข์ฉันใด สัตว์อื ่นก็รักสุขเกลียดทุกข์ฉันนั้น 3.  หลักสัมมาอาชีวะ  
การเลี้ยงชีวิตในทางที่ชอบ ทำให้เกิดการเคารพในทรัพย์สินของผู้อื ่น 4.  หลักกามสังวร 
ความสำรวมในกามคุณ การรู ้จักยับยั ้งควบคุมความต้องการของตนเองได้ ทำให้เกิด  
การเคารพในคู่ครองของคนอื่น 5. หลักสัจจะ ความสัตย์ ความซื่อตรง ทำให้ชีวิตเราอยู่กับ
ความจริง ไม่พูดเท็จ โกหก หลอกลวง เคารพต่อตัวเองและผู้อื่น 6. หลักสติสัมปชัญญะ 
ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ ฝึกตนให้เป็นคนรู้จักยั้งคิด รู้สึกตัวเสมอว่า สิ่งใดควรทำและ  
ไม่ควรทำ ทำให้ไม่ประมาทและมีสติในการใช้ชีวิต 7. หลักสมาธิ การฝึกจิตให้สงบตั้งมั่น  
ทำให้จิตสงบนิ่งมีพลังไม่ฟุ ้งซ่าน ลดความเครียด สามารถกำจัดความคิดที ่ชั ่วร้ายและ
ควบคุมจิตให้ทำในสิ่งที่ถูกต้องได้ 8. หลักเจริญปัญญา ทำให้เกิดปัญญาเห็นแจ้ง เข้าใจ 
สิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ละอัตตาตัวตนได้ มองเห็นสรรพสิ่งไม่แปลกแยกกัน เข้าถึง
ความคิดและจิตสำนึกที่บริสุทธิ์สะอาด รู้สึกรักและเคารพในสิทธิเสรีภาพตามธรรมชาติ  
ของมนุษย์ สัตว์ พืชและสิ่งแวดล้อมท้ังปวง 
 

  



  
 

~ 75 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

สรุป  
 การศึกษามโนทัศน์เรื่องสิทธิตามธรรมชาติในพระพุทธศาสนาโดยมีวัตถุประสงค์
เพื่อค้นหามุมมองที่มีต่อการใช้สิทธิเสรีภาพและการถูกละเมิดสิทธิเสรีภาพ พบว่า สิทธิ 
(Right) หมายถึง อำนาจอันชอบธรรมที่จะกระทำการใด ๆ ได้อย่างอิสระ คำว่า  “สิทธิ” 
เป็นคำที่มีความหมายและความสำคัญที่บ่งถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ (Human Dignity) 
ทำให้มนุษย์มีชีวิตอยู่อย่างมีเกียรติและสง่างาม ด้วยความสำคัญดังกล่าวในกฎหมายของ  
ทุกประเทศจึงต้องรับรองสิทธิของมนุษย์เอาไว้ ในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย 
พุทธศักราช 2560 ก็ได้ประกาศรับรองสิทธิเอาไว้ในมาตราต้น ๆ ว่า บุคคลย่อมมีสิทธิ 
และเสรีภาพและได้รับการคุ้มครองตามกฎหมายเท่าเทียมกัน ชายและหญิงมีสิทธิเท่าเทียม
กัน การเลือกปฏิบัติโดยไม่เป็นธรรมต่อบุคคลจะกระทำมิได้ คำว่า “สิทธิ” ดังกล่าว  
ได้พัฒนามาจากแนวคิดเรื่องกฎของธรรมชาติ (Natural Law) ของนักปรัชญากรีกโบราณ 
ที่แสวงหากฎธรรมชาติ เกิดแนวคิดกฎหมายธรรมชาติในกฎหมายโรมัน ต่อมาแนวคิด
กฎหมายธรรมชาติดังกล่าวได้รับการพัฒนาไปสู่แนวคิดเรื่องสิทธิตามธรรมชาติ (Natural 
Law) สิทธิตามธรรมชาติ หมายถึง สิทธิที่มีอยู่ตามธรรมชาติอันเป็นอำนาจอันชอบธรรม  
ที่จะกระทำการใด ๆ ได้อย่างอิสระ อันใคร ๆ หรืออำนาจใด ๆ จะมาลบล้างไม่ได้ สิทธิขั้น
พื้นฐานที่แสดงถึงถึงการมีอยู่ของสิทธิตามธรรมชาตินี้ คือ สิทธิที่จะดำรงอยู่หรือมีชีวิตอยู่
อย่างอิสระและเป็นปกติสุขตามวิถีแห่งตน โดยไม่ถูกเบียดเบียนจากสิ ่งอื ่น สิทธิตาม
ธรรมชาตินี้ย่อมมีอยู่ในมนุษย์ สัตว์ และพืช สิทธิตามธรรมชาติของมนุษย์คือสิทธิมนุษยชน 
(Human Right) มนุษย์ทั้งปวงเกิดมามีอิสระและเสมอภาคกันในศักดิ์ศรีและสิทธิในตน  
มีเหตุผลและมโนธรรม และควรปฏิบัติต่อกันด้วยจิตวิญญาณแห่งภราดรภาพ สิทธิตาม
ธรรมชาติของสัตว์ สัตว์ก็เป็นสิ่งมีชีวิตตามธรรมชาติ ก็ควรมีสิทธิในการดำรงอยู่อย่างอิสระ
เฉกเช่นเดียวกันมนุษย์ สัตว์มีสิทธิเรียกร้องสิทธิบางประการได้ เช่น สิทธิที่จะไม่ฆ่าและ
ทำลายชีวิตสัตว์ สิทธิตามธรรมชาติของพืช พืชเป็นสิ่งมีชีวิตในระบบธรรมชาติเช่นกัน ก็ควร
ที่จะได้รับสิทธิตามธรรมชาติการดำรงอยู่ของตนเช่นกัน อย่างน้อยก็ควรมีสิทธิที่จะเรียกร้อง
ให้มนุษย์ปฏิบัติต่อพืชอย่างเพ่ือนที่เป็นกัลยาณมิตรต่อกัน  



 
 

~ 76 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

 มโนทัศน์เรื่องสิทธิตามธรรมชาติในพระพุทธศาสนา พบว่า พระพุทธศาสนายืนยัน
หรือยอมรับการมีอยู่ของสิทธิตามธรรมชาตินี้ สิ่งที่ยืนยันถึงการมีอยู่ของสิทธิตามธรรมชาติ
ของมนุษย์คือการคิด (Thinking) การคิดยืนยันถึงการมีอยู่ของจิตหรือวิญญาณ เพราะมี
ปัจจัยที่สำคัญอย่างหนึ่งในสามปัจจัยที่ทำให้มีมนุษย์เกิดขึ้นในโลกนี้คือ ปฏิสนธิวิญญาณ 
(The Primary Mind) ทำให้มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตที่มีวิญญาณครอง การคิดเป็นกิจกรรมหรือ
หน้าที่ของจิต พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับเรื่องการคิดไว้มาก เพราะการคิดจะเป็น
ต้นทางที่จะนำไปสู่การพูดและการกระทำในชีวิตของมนุษย์จริง ๆ มนุษย์มีอิสระในการคิด 
ก็จริง แต่ถ้าปล่อยให้การคิดดำเนินไปตามธรรมชาติของจิต การคิดอาจเดินทางไปบน
เส้นทางแห่งความชั่วร้ายได้ (คิดชั่ว) พระพุทธศาสนาจึงแนะนำให้มนุษย์ฝึกคิดไปตามวิธีคิด 
ที่ถูกต้องที่เรียกว่า วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ จะทำให้มนุษย์มีหลักในการคิดที่ถูกต้อง  
มีวิธีการคิดที่ละเอียดลึกซึ้งมีเหตุผล เป็นวิถีทางแห่งปัญญา เป็นบ่อเกิดแห่งสัมมาทิฏฐิ  
ทำให้มีเหตุผลไม่งมงาย สิ่งที่ยืนยันถึงการมีอยู่ของสิทธิตามธรรมชาติของมนุษย์อีกประการ
หนึ่ง คือ เสรีภาพและอิสรภาพ (Freedom and Liberation) เสรีภาพคือความสามารถ 
ที่จะทำการใด ๆ ได้ตามที่ตนปรารถนาโดยไม่มีอุปสรรคขัดขวาง เสรีภาพเป็นนามธรรม  
ที่บ่งถึงความเป็นอิสระของจิตมนุษย์ที่จะเลือกกระทำหรือไม่กระทำก็ได้ คำว่า “เสรีภาพ”  
จะตรงกับคำศัพท์ทางพระพุทธศาสนาคำหนึ่งคือคำว่า “เจตนา” (Intention) เจตนา 
แปลว่า ความตั้งใจ ความจงใจ จะตรงกับคำว่า “เจตจำนงเสรี” (Free Will) ในทางปรัชญา 
มนุษย์มีเจตนาหรือเจตจำนงเสรีในการเลือกกระทำสิ่งต่าง ๆ ก็จริง มนุษย์ก็ต้องมีความ
รับผิดชอบต่อการกระทำของตนเองด้วย คือ เมื ่อตัดสินใจทำกรรม กรรมหรือกระทำ 
จะดำเนินไปตามกฎแห่งกรรม (Law of Action) อย่างเท่าเทียมกันและยุติธรรมเสมอ 
ดังนั้น ก่อนตัดสินใจทำกรรม ควรพิจารณาไตร่ตรองใช้เสรีภาพในการทำกรรมให้ดี จะได้ไม่
ต้องมาเดือดร้อนในภายหลัง ที่สุดของการพัฒนาเสรีภาพคือการบรรลุถึงอิสรภาพภายใน  
ที่แท้จริงที่เรียกว่า วิมุตติ คือความหลุดพ้นจากกิเลสอาสวะทั้งปวง เข้าถึงความบริสุทธิ์
สะอาดแห่งจิตมีเสรีภาพอย่างสมบูรณ์ สิ ่งยืนยันถึงการมีอยู ่ของสิทธิตามธรรมชาติ  
ของมนุษย์อีกประการหนึ่งคือความเท่าเทียมกัน (Equality) มนุษย์เกิดมาเท่าเทียมกัน 
มนุษย์เสมอภาคกันตามกฎธรรมชาติที่เรียกว่า นิยาม 5 ไม่มีใครมีอภิสิทธิ์มากไปกว่าใคร 



  
 

~ 77 ~ 

                            วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 
(กรกฎาคม - ธนัวาคม พ.ศ. 2565) 

มนุษย์ทุกคนเท่าเทียมกันก็จริง แต่ก็อาจไม่เท่ากันในบางเรื ่องนั่นเพราะมนุษย์ทำกรรม  
ไม่เท่ากัน กรรมและการให้ผลแห่งกรรมจึงทำให้มนุษย์แตกต่างกัน ดังนั้น มนุษย์ควรใส่ใจ
ต่อการกระทำของตัวเองให้ทำในสิ่งที่ดีงามและถูกต้องเท่านั้น นอกจากนั้น พระพุทธศาสนา
ยังเสนอแนะให้มนุษย์พัฒนาสิทธิและเสรีภาพของตัวเองให้สมบูรณ์ด้วยการปฏิบัติตาม  
หลักกตัญญูกตเวที หลักเมตตากรุณา หลักสัมมาอาชี วะ หลักกามสังวร หลักสัจจะ  
หลักสติสัมปชัญญะ หลักสมาธิ และหลักเจริญปัญญา อันจะทำให้มนุษย์เคารพในสิทธิ
เสรีภาพตามธรรมชาติของมนุษย์ สัตว์ พืชและสิ่งแวดล้อมทั้งปวง ก่อให้เกิดการอยู่ร่วมกัน  
อย่างปกติสุขของสรรพสิ่งในโลกใบนี้ 
 
  



 
 

~ 78 ~ 

                 Journal of Thai Language and Thai Culture     
                   Volume 8 Issue 2 (July - December 2022) 

รายการอ้างอิง 

กรมองค์การระหว่างประเทศ กระทรวงการต่างประเทศ.  2551.  ปฏิญญาสากลว่าด้วย
สิทธิมนุษยชน.  ค้นเมื่อ 30 กันยายน 2565, จาก https://humanrights.mfa. 
go.th/upload/pdf/udhr-th-en.pdf. 

ประเวศ  อินทองปาน.  2559.  พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดล้อม.  กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช).  2551.  พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ .   
พิมพ์ครั้งที่ 3.  กรุงเทพฯ: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).  2551.  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 
พิมพ์ครั้งที่ 16.  กรุงเทพฯ: บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ.  2501.  ปรมัตถโชติกะ หลักสูตรจูฬอาภิธัมมิกะตรี  
จิต เจตสิก รูป นิพพาน.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ไพศาลวิทยา. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  2539.  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ร ัฐธรรมน ูญแห ่งราชอาณาจ ักรไทย พ ุทธศ ักราช 2560 .  (2560, 6 เมษายน).  
ราชกิจจานุเบกษา .  เล่ม 134 ตอนที ่ 40 ก.  ค้นเมื ่อ 30 กันยายน 2565 ,  
จาก http://www. ratchakitcha.soc.go.th/DATA/PDF/2560/A/040/1.PDF. 

ราชบัณฑิตยสถาน.  2556.  พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 เฉลิม 
พระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคล
เฉลิมพระชนมพรรษา 7 รอบ  5 ธันวาคม 2554.  กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 

สมยศ  เชื้อไทย.  2553.  นิติปรัชญาเบื้องต้น.  พิมพ์ครั้งที่ 13.  กรงุเทพฯ: วิญญูชน.  

สมภาร  พรมทา.  2539.  ปรัชญาสังคมและการเมือง.  พิมพ์ครั ้งที ่ 2.  กรุงเทพฯ: 
สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


