
วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

 

ประเพณีประดิษฐ์ผ่านเรื่องเล่าคติชน: การวิเคราะห์พิธีสังฆทานพระมาลัยขรัว
ตากลัดของชุมชนบึงนาราง จังหวัดพิจิตร 

บุษกร  แก้วอ่ำ1 
ภาคภูมิ  สุขเจริญ2 

รับบทความ 06 กรกฎาคม 2568 แก้ไขบทความ 17 ตุลาคม 2568 ตอบรับ 26 ตุลาคม 2568 

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการฉบับนี้มุ่งวิเคราะห์ พิธีตักบาตรพระมาลัยขรัวตากลัด ในฐานะเรื่องเล่าคติชน
ที่มีบทบาทในการสืบสร้างและผลิตซ้ำประเพณีของชุมชนตำบลบึงนาราง อำเภอบึงนาราง จังหวัดพิจิตร 
โดยอาศัยระเบียบวิธีภาคสนามเสมือน (Virtual Ethnography) จากแหล่งข้อมูลสื่อร่วมสมัยและข้อมูลทุติยภูมิ 
กรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิเคราะห์ประกอบด้วยแนวคิดความทรงจำทางวัฒนธรรม ประเพณีประดิษฐ์ 
จินตนาการชุมชน และคติชนสร้างสรรค์ 

ผลการศึกษาพบว่า แนวคิด “ประเพณีที ่ถ ูกประดิษฐ์ขึ ้น” ( Invented Tradition) ของ 
Hobsbawm และ Ranger สามารถอธิบายพลวัตของพิธีกรรมดังกล่าวในฐานะการสร้างประเพณีใหม่
บนพื้นฐานของความเชื่อดั้งเดิม เพื่อให้สอดคล้องกับบริบทสังคมร่วมสมัย ขณะเดียวกัน แนวคิด “คติชน
สร้างสรรค์” (Creative Folklore) ของ ศิราพร ณ ถลาง ชี้ให้เห็นการผลิตซ้ำและการให้ความหมายใหม่
ของคติชน เพื่อสร้างคุณค่าทางเศรษฐกิจและอัตลักษณ์ท้องถิ่น สะท้อนให้เห็นว่า “พระมาลัยขรัวตากลัด”  
มิใช่เพียงวัตถุแห่งศรัทธา แต่เป็นสื่อกลางที่เชื่อมโยงอดีตกับปัจจุบัน และเป็ นกลไกสำคัญในการธำรง
ความต่อเนื่องของวัฒนธรรมท้องถิ่นในยุคสมัยใหม่ 

คำสำคัญ: คติชน, พระมาลัยขรัวตากลัด, ความทรงจำทางวัฒนธรรม,ประเพณีประดิษฐ์ , บึงนาราง 
จังหวัดพิจิตร

 
1 นักวิจัยอิสระ อีเมล butsakonka67@nu.ac.th 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำสาขาวิชาภาษาไทย ภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลยันเรศวร อีเมล 
pakpooms@nu.ac.th 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 83 ~ 

Folkloric Narratives and the Invention of Tradition: A Case 

Study of the Phra Malai Khrua Taklat Merit-making Ritual in 

Bung Narang Community, Phichit Province 

Butsakon Kaeo-am1 
Parkpoom Sukjaroen2 

Received 06 July 2025; revised 17 October 2025; accepted 26 October 2025 

Abstract 

This academic article analyzes the Taek Baht Phra Malai Khrua TaKlat 
ceremony as a folklore narrative contributing to the creation and reproduction of 
tradition within the community of Bueng Narang Sub-district, Bueng Narang District, 
Phichit Province. The study utilizes a Virtual Ethnography methodology, drawing upon 
contemporary media sources and secondary data. The analytical framework incorporates 
the concepts of Cultural Memory, Invented Tradition, Imagined Community, and Creative 
Folklore. 

The findings indicate that Hobsbawm and Ranger’s concept of “Invented 
Tradition” effectively explains the dynamic nature of this ritual as a new tradition built 
upon existing beliefs, adapted to align with the contemporary social context. 
Simultaneously, Siraporn Nathalang’s concept of “Creative Folklore” highlights the 
reproduction and reinterpretation of folklore to generate economic value and local 
identity. This reflects that “Phra Malai Khrua TaKlat” is more than an object of faith; it 
is a medium connecting the past and the present and a crucial mechanism for 
maintaining the continuity of local culture in the modern era. 

Keywords: folklore, Phra Malai Khrua Taklat, cultural memory, Invention of Tradition 
Bueng Narang, Phichit Province 

 
1 Independent Researcher.  Email: butsakonka67@nu.ac.th 
2 Assistant Professor, Thai Language Division, Department of Thai Language, Faculty of Humanities, 
Naresuan University. Email: pakpooms@nu.ac.th 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 84 ~ 

บทนำ 

คติชน (Folklore) ในฐานะองค์ความรู้ท้องถิ่นที่ถ่ายทอดผ่านภาษา มีความสัมพันธ์
แนบแน่นกับวรรณกรรมพื้นบ้าน ซึ่งรวมถึงเรื่องเล่า สำนวน และพิธีกรรมต่าง  ๆโดยเฉพาะเรื่องเล่า
ประจำถิ่นที่สะท้อนโลกทัศน์ ความเชื่อ และวิถีชีวิตของชุมชนอย่างชัดเจน (ศิราพร ณ ถลาง
2557) เรื่องเล่าเหล่านี้ไม่เพียงมีบทบาทในการตอบสนองความต้องการทางจิตใจของมนุษย์ 
หากยังเป็นเครื่องมือในการธำรงวัฒนธรรมและสร้างเอกลักษณ์ให้แก่สังคม 

ศิราพร ณ ถลาง (2559) อธิบายว่า “คติชนสร้างสรรค์” (Creative Folklore) 
หมายถึง การนำองค์ประกอบของคติชนในสังคมดั้งเดิมมาปรับใช้เพื่อวัตถุประสงค์ใหม่ ๆ 
ให้สอดคล้องกับบริบทของโลกยุคโลกาภิวัตน์ เศรษฐกิจสร้างสรรค์ การท่องเที ่ยว  
และความเป็นสังคมข้ามพรมแดน ปรากฏการณ์ดังกล่าวสะท้อนถึงการประยุกต์ใช้รากฐาน
ทางวัฒนธรรมพื้นถิ ่นไทยที ่มีอยู ่เดิม ด้วยกระบวนการผลิตซ้ำ ดัดแปลง ผสมผสาน 
สร้างสรรค์ใหม่ หรือมอบความหมายใหม่ให้สอดรับกับบริบททางสังคมร่วมสมัย 

ในบริบทของชุมชนท้องถิ่นไทย “พระมาลัย” ถือเป็นภาพแทนทางศาสนาและคติชน 
ที่มีบทบาทสืบทอดมาอย่างยาวนาน โดยเฉพาะในฐานะผู้เดินทางไปยังโลกหน้าเพื่ออุทิศบุญ 
ให้ผู้ล่วงลับ ตามคติในพุทธศาสนาแบบเถรวาท อย่างไรก็ดี การสถาปนาองค์พระมาลัยขึ้น
ในฐานะวัตถุบูชาและสื่อกลางทางความเชื่อในแต่ละชุมชนมีลักษณะเฉพาะที่แตกต่างกันไป 
ซึ่งสะท้อนให้เห็นกระบวนการปรับเปลี่ยนและผลิตซ้ำทางวัฒนธรรมในระดับพื้นที่ 

หนึ่งในตัวอย่างที่น่าสนใจคือ “พระมาลัยขรัวตากลัด” ณ วัดบึงนาราง จังหวัดพิจิตร 
ซึ่งเป็นพระหล่อสัมฤทธิ์สมัยอยุธยา และได้รับการยกย่องจากชุมชนให้เป็นศูนย์กลางความศรัทธา 
ผ่านพิธีกรรมสำคัญ เช่น การทำบุญสังฆทานเพื่ออุทิศบุญให้ผู้ล่วงลับ และพิธีขอฝน โดยมี
ความเชื่อว่าองค์พระสามารถ “ไปนรก-สวรรค์” ได้ในฐานะตัวแทนของอดีตเจ้าอาวาส 
นับเป็นเรื่องเล่าคติชนที่ยังคงมีอิทธิพลอย่างลึกซึ้งในชุมชน แม้ในยุคที่โลกเปลี่ยนแปลง 

 “พระมาลัยขรัวตากลัด” ซึ่งมิใช่เพียงรูปเคารพโบราณ หากแต่เป็นสัญลักษณ์ของ
ศรัทธา ความทรงจำร่วม และสายสัมพันธ์ทางสังคมที่ฝังรากลึกในระดบัชุมชน โดยองค์พระมาลยั
ดังกล่าวถูกเชื่อมโยงกับบุคคลในตำนานคือขรัวตากลัด พระสงฆ์ผู้บูรณะวัดบึงนารางในช่วง



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 85 ~ 

ต้นกรุงรัตนโกสินทร์ตอนต้น และต่อมามีการสถาปนา “พิธีสังฆทานพระมาลัย” ขึ้นในวัน
แรม 2 ค่ำ เดือน 11 ของทุกปี 

ในหลายพื้นที่ของประเทศไทย เช่น ภาคใต้หรือภาคกลาง มีการสวดพระมาลัยเป็น
พิธีธรรมเทศนาเพื่อให้ตระหนักในกรรมและโลกหน้า  (หอสมุดมหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์
2566) ทว่าในชุมชนบึงนาราง กลับมีการประดิษฐ์ประเพณีเฉพาะที่นำองค์พระมาลัยมาเป็น 
“องค์แทนเจ้าอาวาส” และเป็นสื่อกลางในการจัดพิธีกรรมต่าง ๆ ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะถิ่น
ที่ไม่ปรากฏในพื้นที่อื่น 

แม้การศึกษาเกี่ยวกับ “พระมาลัย” ในภาพรวมมีอยู่มากในเชิงวรรณกรรมและศาสนา 
แต่ยังมีข้อจำกัดด้านการศึกษาผ่านมุมมองของความทรงจำร่วม (Collective Memory) 
หรือการผลิตซ้ำอัตลักษณ์ชุมชนในระดับท้องถิ่นร่วมสมัย โดยเฉพาะการใช้วัตถุบูชา เรื่องเล่า 
และพิธีกรรมเป็นเครื่องมือสร้างความหมายในเชิงวัฒนธรรมและจิตวิญญาณ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ “พระมาลัยขรัวตากลัด” ในฐานะเครื่องมือ
ของชุมชนในการผลิตซ้ำอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ผ่านมุมมองเชิงคติชน ความทรงจำร่วม 
และบทบาทของพิธีกรรมในบริบทปัจจุบัน การศึกษานำกรอบแนวคิดของ Assmann (2008) 
เรื่อง “ความทรงจำทางวัฒนธรรม” แนวคิด “ประเพณีประดิษฐ์” (Invented Tradition) 
ของ Hobsbawm และ Ranger (1983 อ้างถึงใน ศิราพร ณ ถลาง, 2559) และแนวคิด 
“จินตนาการชุมชน” (Anderson, 1991) มาประยุกต์ใช้เพื่ออธิบายการดำรงอยู่ของวัตถุ
บูชาในฐานะจุดเชื่อมระหว่างศรัทธา อดีต และการปรับตัวต่อสังคมท้องถิ่น 

นอกจากนี ้ บทความยังเชื ่อมโยงกับแนวคิด “คติชนสร้างสรรค์” (Creative 
Folklore) ของ ศิราพร ณ ถลาง (2559) ซึ่งแสดงให้เห็นว่าคติชนสามารถถูกสร้าง ผลิตซ้ำ 
ดัดแปลง และตีความใหม่ให้สอดคล้องกับบริบทสังคมร่วมสมัย การนำคติพระมาลัยมาประยุกต์
และผสานเข้ากับพิธีกรรมสะท้อนกระบวนการสร้างมูลค่าเพิ่มทางสังคม เศรษฐกิจ และอัตลักษณ์
ท้องถิ่น ในขณะเดียวกันยังคงรักษาแก่นของความเชื่อและความทรงจำดั้งเดิมไว้ได้อย่างต่อเนื่อง 

ศิราพร ณ ถลาง (2559) ได้นำเสนอแนวคิด “คติชนสร้างสรรค์” (Creative 
Folklore) เพื่อเชื่อมโยงกับ “เศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์” (Creative Economy) ที่มุ่งพัฒนา



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 86 ~ 

เศรษฐกิจโดยใช้ทุนทางวัฒนธรรมเดิม ทั้งในด้านคุณค่า ความเชื่อ และภูมิปัญญาคติชน  
มาประยุกต์ให้เข้ากับสังคมร่วมสมัย โดยคติชนสร้างสรรค์หมายถึงคติชนที่ถูกสร้างขึ้นใหม่
หรือผลิตซ้ำในบริบทปัจจุบัน ผ่านการสืบทอด ดัดแปลง ต่อยอด และตีความใหม่ รวมถึง
การนำไปใช้สร้างมูลค่าเพิ่มทางเศรษฐกิจหรือเสริมอัตลักษณ์ของท้องถิ่นและชาติพันธุ์ 
สะท้อนกระบวนการสร้างสรรค์ทุนทางวัฒนธรรมในรูปแบบ เนื้อหา และวัตถุประสงค์  
ที่ปรับเปลี่ยนตามยุคสมัย 

ในการวิเคราะห์ครั้งนี้ ผู้เขียนใช้ระเบียบวิธีแบบภาคสนามเสมือน (Virtual Ethnography) 
โดยอาศัยข้อมูลจากคลิปวิดีโอสาธารณะบน YouTube ได้แก่ คลิป พระมาลัยโบราณสมัย
อยุธยา วัดบึงนาราง พิจิตร เผยแพร่โดยช่อง FaithThaiStory และคลิปจากช่อง ส.ปชส.พิจิตร  
ซึ ่งมีการสัมภาษณ์ผู ้นำทางศาสนาในพื้นที ่ ตลอดจนใช้ข้อมูลทุติยภูมิจากแหล่งอื่น
ประกอบการวิเคราะห์ โดยมุ่งเน้นการวิเคราะห์จากถ้อยคำ บริบทวัฒนธรรม และความเชื่อ
ที่ปรากฏผ่านการนำเสนอเชิงสื่อร่วมสมัย 

ถึงแม้การวิเคราะห์จากข้อมูลสาธารณะทำให้ผู้เขียนพลาดโอกาสที่จะได้บริบทเชิงลึก
ที่มาจากการสังเกตการณ์ภาคสนามโดยตรง หรือการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ซึ่งข้อมูล
ภาคสนามเหล่านี้มักเป็นส่วนหน้าที่นำเสนอความหมายเบื้องหลัง แรงจูงใจในการเผยแพร่ 
และปฏิกิริยาทางสังคมอย่างละเอียด ซึ่งเป็นข้อมูลที่ไม่อาจพบได้ครบถ้วนจากการวิเคราะห์
เนื้อหาดิจิทัลเพียงอย่างเดียว แต่การศึกษาในครั้งนี ้ผู ้เขียนได้ดำเนินการลดผลกระทบ 
และเพิ่มความน่าเชื่อถือของผลการศึกษา โดยรวบรวมข้อมูลจากหลากหลายแหล่งดิจิทัล 
ให้ครอบคลุม พร้อมวิเคราะห์ทั้งเชิงปริมาณเพื่อระบุรูปแบบและแนวโน้มหลัก และเชิงคุณภาพ
เพื่อทำความเข้าใจความหมายและบริบททางวัฒนธรรม 

การใช้ข้อมูลสาธารณะดังกล่าว สอดคล้องกับจริยธรรมทางวิชาการที่มิได้ละเมิด
สิทธิส่วนบุคคล และเปิดโอกาสให้ผู ้เขียนสามารถเข้าถึงเสียงของชุมชนโดยไม่ต้อง
ดำเนินการเก็บข้อมูลภาคสนามโดยตรง อีกทั้งยังสะท้อนวิธีวิทยาใหม่ของการศึกษาคติชน
ในยุคดิจิทัล ซึ่งสามารถวิเคราะห์เนื้อหา และบริบททางวัฒนธรรมได้จากหลักฐานเชิงภาพ เสียง 
และคำบรรยายที่เผยแพร่สู่สาธารณะ 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 87 ~ 

แนวคิดที่ใช้ในการวิเคราะห์ 

บทความนี้วางกรอบแนวคิดโดยอิงจากทฤษฎีร่วมสมัย เพื่ออธิบายบทบาทของเรื่องเล่า 
วัตถุบูชา และพิธีกรรมในฐานะกลไกของการสืบทอดและการผลิตซ้ำประเพณีในระดับท้องถิ่น 
โดยเฉพาะในบริบทของชุมชนบึงนาราง ตำบลบึงนาราง อำเภอบึงนาราง จังหวัดพิจิตร  
ซึ่งประกอบด้วยแนวคิดสำคัญ 4 ประการ 

แนวคิดแรก คือ “ความทรงจำทางวัฒนธรรม” ของ Assmann (2008) ที่มองว่า
ความทรงจำของสังคมมิได้เป็นเพียงเรื่องของปัจเจกบุคคล แต่เป็นสิ่งที่ถูกสร้างและส่งต่อ
โดยสังคมผ่านวัตถุ สัญลักษณ์ และพิธีกรรม ซึ่งมีบทบาทในการเชื่อมโยงอดีตเข้ากับปัจจุบัน 
แนวคิดนี้เปิดมุมมองให้เข้าใจองค์พระมาลัยขรัวตากลัด ในฐานะ “สื่อกลางแห่งความทรงจำ”  
ที่ถูกใช้เพื่อสร้างและคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของชุมชน 

แนวคิดต่อมา คือ “ประเพณีที่ถูกประดิษฐ์ขึ้น” (Invented Tradition) ของ Eric 
Hobsbawm และ  Terrance Ranger (1983 อ ้ า งถ ึ ง ใน ศ ิ ราพร ณ ถลาง , 2559)  
ซึ่งอธิบายว่าประเพณีประดิษฐ์คือกระบวนการสร้างหรือปรับรูปแบบของพิธีกรรมและแบบแผน
ให้สอดคล้องกับสภาพสังคมในแต่ละยุคสมัย อาจเป็นการดัดแปลงและสืบเนื่องจากสิ่งที่มีอยู่เดิม 
หรือเป็นการสร้างรูปแบบใหม่ขึ ้นในบริบทปัจจุบัน กรณีของ  พิธีสังฆทานพระมาลัย  
จึงสะท้อนให้เห็นการสร้างประเพณีขึ้นใหม่จากรากฐานของความเชื่อดั้งเดิม เพื่อให้สามารถ
สื่อสารกับผู้คนรุ่นใหม่และตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงของสังคมร่วมสมัย ซึ่งคำนิยามนี้
สามารถใช้เป็นกรอบในการอธิบายปรากฏการณ์ดังกล่าวได้ โดยในส่วนถัดไปของบทความ
จะขยายความเชื่อมโยงไปสู่แนวคิดเรื่อง “คติชนสร้างสรรค์” 

ในส่วนของแนวคิด “คติชนสร้างสรรค์” (Creative Folklore) ศิราพร ณ ถลาง (2559) 
ได้บัญญัติศัพท์นี้ขึ้นเพื่อเชื่อมโยงกับแนวคิด “เศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์” (Creative Economy)  
ที่เน้นการพัฒนาเศรษฐกิจผ่านการสร้างมูลค่าเพิ่มบนฐานทุนทางวัฒนธรรมเดิม ทั้งในมิติ
ของคุณค่า ความเชื่อ และภูมิปัญญาท้องถิ่น “คติชนสร้างสรรค์” หมายถึง คติชนที่ถูกสร้างใหม่
หรือผลิตซ้ำในสังคมไทยปัจจุบันในรูปแบบที่มีการสืบทอด ดัดแปลง ต่อยอด หรือให้
ความหมายใหม่ รวมถึงการนำคติชนไปใช้เพื่อเพิ่มคุณค่าทางเศรษฐกิจและสร้างอัตลักษณ์



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 88 ~ 

ของท้องถิ่นหรือชาติพันธุ์ ซึ่งสะท้อนให้เห็นกระบวนการสร้างสรรค์ทุนทางวัฒนธรรมใน
รูปแบบ เน้ือหา และวัตถุประสงค์ที่เปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย 

นอกจากนี้ บทความยังอ้างอิงแนวคิด “จินตนาการชุมชน” (Imagined Communities) 
ของ Benedict Anderson (1991) ที่เสนอว่า ชุมชนมิได้มีอยู ่เพียงในความเป็นจริง 
ทางภูมิศาสตร์ แต่เกิดขึ้นจากการจินตนาการร่วมผ่านภาษา เรื่องเล่า และสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรม ดังนั้น เรื่องเล่าพระมาลัยขรัวตากลัดจึงทำหน้าที่หล่อหลอม “จิตสำนึกความ
เป็นลูกหลานขรัวตากลัด” ซึ่งเชื่อมโยงผู้คนในชุมชนให้มีความรู้สึกเป็นหนึ่งเดียวกัน 

สุดท้าย บทความนี้ยังเชื่อมโยงกับแนวคิดของนักวิชาการไทย เช่น เสฐียรโกเศศ 
(2505), พุทธทาสภิกขุ (2549) และ อภิชาติ จันทร์แดง (2546) ที่มองว่า ความเชื่อ 
และพิธีกรรมมิใช่เพียงกิจกรรมทางศาสนา แต่เป็นกลไกทางสังคมและวัฒนธรรมที่ช่วยหล่อเลี้ยง
ความมั่นคงทางจิตใจและดำรงวิถีชีวิตของชุมชน โดยเฉพาะในช่วงเวลาที่สังคมเผชิญ 
กับความไม่แน่นอน เช่น ความตาย ภัยธรรมชาติ หรือการเปลี่ยนผ่านทางสังคม 

จากกรอบแนวคิดทั้งหมดนี้ บทความจะนำไปสู่การวิเคราะห์ “พระมาลัยขรัวตา กลัด” 
ในฐานะเครื่องมือทางคติชนที่มีพลังในการเชื่อมโยงอดีต ปัจจุบัน และอนาคต ทั้งในมิติของ
จิตวิญญาณ สังคม และวัฒนธรรมของชุมชนบึงนาราง 

“พระมาลัยขรัวตากลัด”: วัตถุบูชา ศรัทธา และการสืบทอดพิธีกรรมในชุมชนบึงนาราง 
ในชุมชนตำบลบึงนาราง จังหวัดพิจิตร มีวัตถุบูชาที่ชาวบ้านเรียกว่า “พระมาลัย

ขรัวตากลัด” อันถือเป็นศูนย์กลางของความศรัทธาและเป็นแกนหลักของพิธีกรรมสำคัญ 
ในระดับท้องถิ่น จากคลิป YouTube ที่เผยแพร่โดยช่อง FaithThaiStory เผยแพร่เมื่อวันที่  
24 กรกฎาคม 2565 ซึ่งมีการสัมภาษณ์พระครูพิรุณธรรมธรเกี่ยวกับประวัติพระมาลัยขรัวตากลัด3 
ข ้อมูลเก ี ่ยวกับพระพุทธร ูปหล่อสัมฤทธิ ์องค ์หนึ ่ง ซ ึ ่งเป็นที ่ เคารพบูชาในว ัดบึงนาราง 

 
3 ดูเพิ่มเติมในคลิปวิดีโอ พระมาลัยโบราณสมัยอยุธยา วัดบึงนาราง พิจิตร. เผยแพร่โดยช่อง FaithThaiStory (24 
กรกฎาคม 2565). YouTube. https://youtu.be/mIEJ7Cjxcu8 

https://youtu.be/mIEJ7Cjxcu8


วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 89 ~ 

มาแต่โบราณ โดยกรมศิลปากรได้ประเมินว่า พระพุทธรูปองค์นี้มีอายุราวพุทธศตวรรษที่ 23 ซึ่งตรง
กับสมัยปลายกรุงศรีอยุธยา4 

เรื่อง พระมาลัย เป็นวรรณกรรมเก่าแก่ที่เล่าขานกันมาช้านาน กล่าวถึงพระอรหันต์
นามว่า “พระมาลัย” ชาวเมืองโรหณกัปป์ ประเทศอินเดีย ผู้มีฤทธิ์สามารถเดินทางไปยังนรก
และสวรรค์ได้ พระองค์ได้โปรดสัตว์นรกโดยนำข่าวกรรมเก่าของพวกเขามาเล่าให้ญาติ  
ในโลกมนุษย์ฟัง เพื่อให้เกิดความสำนึกและทำบุญอุทิศส่วนกุศลช่วยเหลือญาติให้พ้นทุกข์ 

ต่อมาพระมาลัยได้รับดอกบัวแปดดอกจากชายยากจน แล้วนำไปนมัสการพระจุฬามณีเจดยี์
บนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ พระองค์ได้สนทนากับพระอินทร์และเทวดาเกี่ยวกับบุญที่ทำให้ได้
บังเกิดในสวรรค์ และได้พบกับพระศรีอาริย์เมตไตรย ซึ่งตรัสสอนว่าผู้ปรารถนาจะเกิดในยุค
ของพระองค์ต้องรักษาศีล ภาวนา ฟังเทศน์ และทำบุญให้ทาน 

วรรณกรรมเรื่องนี้เชื่อว่าแต่งขึ้นในประเทศไทยโดยพระภิกษุชาวล้านนาในราว
ปลายพุทธศตวรรษที่ 20–21 ในนาม “คัมภีร์มาเลยยเทวัตเถรวัตถุ” ต่อมา พระพุทธวิลาส
ได้แต่ง “ทีปนีฎีกา” ขยายความเพิ่มเติม และมีการแต่ง “พระมาลัยกลอนสวด” กับ  
“พระมาลัยคำหลวง” ตามมาในภายหลัง (ปรมินท์ จารุวร 2542: 196) 

องค์พระมาลัยดังกล่าวถูกอัญเชิญขึ้นประดิษฐานบนธรรมาสน์บุษบกกลางศาลาการเปรียญ 
และได้รับการเรียกขานจากชาวบ้านว่า “พระมาลัยขรัวตากลัด” เพื่อรำลึกถึง “ขรัวตากลัด” 
พระสงฆ์ผู้มีบทบาทในการบูรณะวัดบึงนารางราวปี พ.ศ. 2362 โดยขรัวตากลัดนับเป็นบุคคลสำคัญ
ในประวัติศาสตร์ของชุมชน เนื่องจากท่านเป็นผู้นำในการก่อสร้างวัดขึ้นใหม่ และได้มรณภาพ 
ในวัย 90 ปี หลังจากวางรากฐานด้านศาสนาและสังคมแก่ชุมชนบึงนารางไว้5 

ลักษณะพิเศษของพระมาลัยองค์นี้ ได้แก่ ความสามารถในการถอดแยกได้เป็น 
ห้าส่วน ประกอบด้วยองค์พระ ฐาน ข้อมือ ตาลปัตร และส่วนห่วงด้านหลังสำหรับติดฉัตร 

 
4 ดูคลิปเดียวกันในเชิงอรรถ 4 ซึ่งให้ข้อมูลว่า แม้กรมศิลปากรจะไม่ได้ระบุปีโดยตรง แต่มีการประเมินอายุว่าองค์พระ
มาลัยดังกล่าวน่าจะมีอายุราวพุทธศตวรรษที่ 23 
5 ดูคลิปเดียวกันในเชิงอรรถ 4 ความเชื่อเก่ียวกับพระมาลัยในฐานะผู้สื่อกลางระหว่างโลกน้ีกับโลกหน้า และการเรียกขาน
ว่า “พระมาลัยขรัวตากลัด” ปรากฏในคำบรรยายของพระครูพิรุณธรรมธรในคลิป 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 90 ~ 

ซึ่งเป็นลักษณะศิลปกรรมแบบอยุธยา และสอดคล้องกับข้อมูลจากคลิปวิดีโอของช่อง  
ส.ปชส.พิจิตร (2020) ที่บรรยายลักษณะขององค์พระไว้โดยละเอียด6 

นอกจากความศรัทธาที่มีต่อขรัวตากลัดในฐานะบุคคลทางประวัติศาสตร์แล้ว  
พระมาลัยองค์นี้ยังมีบทบาทเป็นสื่อกลางทางพิธีกรรม โดยชาวบ้านเชื่อว่าองค์พระสามารถ
นำบุญไปให้ญาติที ่ล ่วงลับในปรโลกได้ จึงมีการจัดพิธ ีถวาย “สังฆทานพระมาลัย”  
เป็นประจำทุกปี ในวันแรม 2 ค่ำ เดือน 11 ของปฏิทินจันทรคติ  

ปรากฏการณ์การปรับเปลี่ยน “พิธีสังฆทานพระมาลัย” สะท้อนให้เห็นถึงพลวัต
และการบูรณาการทางศาสนพิธีในสังคมไทย โดยเฉพาะอย่างยิ่งการปรับตัวให้สอดคล้องกบั
บริบททางประชากรและข้อจำกัดด้านเวลา การที่พิธีกรรมถูก รวมและย่อส่วน จากการจัด 
ในหลายช่วงเวลา (เข้าพรรษา สารท ออกพรรษา) ให้เหลือเพียงวันเดียว แสดงให้เห็นถึง  
การตอบสนองต่อความต้องการด้านประสิทธิภาพทางเวลา ของพุทธศาสนิกชนยุคใหม่ที่เน้น
ความสะดวกและความเหมาะสมกับวิถีชีวิตร่วมสมัย 

การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวยังสะท้อน การเชื่อมโยงเชิงสัญลักษณ์ ผ่านการผนวกเนื้อหา
ของ พระมาลัย เข้ากับพิธี ตักบาตรเทโวโรหณะ ซึ่งเป็นการผสานคติความเชื่อเรื่องพระพุทธเจ้า
เสด็จจากดาวดึงส์เข้ากับพุทธประวัติในโอกาสสำคัญ ส่งผลให้ประเพณีนี้ยังคงดำรงอยู่ได้ในฐานะ
พิธีกรรมรูปแบบใหม่ ที่ยังรักษาหน้าที่ทางสังคมในการสร้างบุญกุศลและเชื่อมโยงความสัมพันธ์
ระหว่างวัดกับชุมชน แม้จะมีการปรับเปลี่ยนรูปแบบเพื่อให้เหมาะกับบริบทปัจจุบันก็ตาม 

นอกจากนี้ยังมี พิธีขอฝนผ่านองค์พระมาลัย ซึ่งถือเป็นตัวแทนของ ขรัวตากลัด 
โดยหากปีใดฝนไม่ตกต้องตามฤดูกาล จะมีการอัญเชิญองค์ท่านลงจากธรรมาสน์เพื่อ
ประกอบพิธ ีขอฝน อันสะท้อนให้เห็นถึงความเชื ่อและพิธ ีกรรมที ่ปรับเปลี ่ยนตาม
สภาพแวดล้อมทางสังคม 

 
6 รายละเอียดลักษณะเฉพาะขององค์พระมาลัย เช่น การถอดแยกชิ้นส่วนและฐานบุษบกแบบเชิงช่างอยุธยา ปรากฏใน
คลิป ส.ปชส.พิจิตร. (8 ตุลาคม 2563).อยากรู้ถามมาEP48 พาทัวร์ วัดบึงนาราง จ พิจิตร วัดโบราณสมัยกรุงศรีอยุธยา
ตอนต้น แบบ NewNormal. YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=xxxxxx 

https://www.youtube.com/watch?v=xxxxxx


วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 91 ~ 

กล่าวได้ว่า ปรากฏการณ์นี้สอดคล้องกับแนวคิด “ประเพณีประดิษฐ์” (Invented 
Tradition) ของ Eric Hobsbawm และ Terrance Ranger (1983 อ้างถึงใน ศิราพร ณ ถลาง 
2559) ที่อธิบายว่าประเพณีประดิษฐ์หมายถึงการสร้างขึ้นใหม่ของแบบแผนหรือพิธีกรรม 
ซึ่งอาจเกิดจากการดัดแปลงและสืบเนื่องจากสิ่งที่มีอยู่เดิม หรือเป็นประเพณีที่ถูกกำหนดขึ้นใหม่
ในสังคมยุคปัจจุบัน ทั้งนี้ พิธีสังฆทานพระมาลัยจึงจัดเป็นการสร้างประเพณีพิธีกรรมใหม่
บนฐานของความเชื่อเดิม หรือเป็นการประยุกต์ประเพณีเดิมให้สอดคล้องกับบริบทใหม่ของ
สังคมไทยร่วมสมัย 

พิธีกรรมเหล่านี้แสดงให้เห็นว่า ชาวบ้านไม่ได้มององค์พระเป็นเพียงวัตถุ แต่เป็น 
“ร่างแทน” (symbolic substitute) ของขรัวตากลัดในความหมายเชิงพิธีกรรม การกระทำที่
ทำซ้ำทุกปีนี้เป็นตัวอย่างของสิ่งที่ Eric Hobsbawm (1983) เรียกว่า “ประเพณีประดิษฐ์” 
(invented tradition) คือ การสร้างความต่อเนื่องกับอดีตโดยการผลิตความทรงจำใหม่  
ให้ดูเป็น “ของเดิม” ที่น่าเชื่อถือในบริบทปัจจุบัน การประกอบพิธีกรรมซ้ำอย่างมีแบบแผน
นี้ช่วยให้ความเชื่อคงอยู่ และยืนยันสถานะของพระมาลัยขรัวตากลัดในฐานะศูนย์กลางของ
ศรัทธาทางวัฒนธรรม 

นอกจากนี้ ข้อมูลจากพระครูพิรุณธรรมธรยังเผยให้เห็นเครือข่ายการสืบทอดทางศรัทธา
ภายในระดับครอบครัว โดยมีการเล่าว่าย่าทวดของย่าท่านเป็นน้องสะใภ้ของขรัวตากลัด 
ความสัมพันธ์เช่นนี้สะท้อนให้เห็นว่า ตำนานพระมาลัยขรัวตากลัดมิได้ดำรงอยู่เพียงใน
ระดับเรื่องเล่าของวัด แต่เป็นส่วนหน่ึงของประวัติศาสตร์ครอบครัวของผู้คนในชุมชน 

การสืบทอดยังดำเนินผ่านสายศิษย์ของขรัวตากลัด ซึ่งกลายมาเป็นเจ้าอาวาสในรุ่นต่อมา 
ได้แก่ หลวงปู ่ชม ซึ ่งขรัวตากลัดเป็นทวดของหลวงปู ่ชม การสืบทอดทางตระกูลและ
ตำแหน่งทางศาสนาเหล่านี้ชี ้ให้เห็นว่า “พระมาลัยขรัวตากลัด” มิได้เป็นเพียงศิลปวัตถุ  
แต่มีสถานะเป็น “ตัวแทนความทรงจำ” (memory figure) ตามแนวคิดของ Assmann (2008) 
ที่อธิบายว่าวัตถุบูชาและพิธีกรรมเป็น “ภาชนะ” ของความทรงจำร่วม และสามารถดำรงคณุค่า
ทางวัฒนธรรมได้อย่างยาวนานผ่านการปฏิบัติซ้ำ 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 92 ~ 

พระมาลัยขรัวตากลัดจึงเป็นทั้งวัตถุแห่งความศรัทธา ศิลปวัตถุทางวัฒนธรรม  
และตัวแทนทางจิตวิญญาณของชุมชนที่ผสานอดีตกับปัจจุบันได้อย่างแนบเนียน โดยเฉพาะ
ในแง่ของวัตถุที่ไม่ได้เป็นเพียง “สิ่งของ” หากแต่มีบทบาทเป็นผู้กระทำ (object as agent) 
ที่กระตุ้นและมีอิทธิพลต่อการดำรงอยู่ของความเชื่อ การรวมกลุ่ม และความต่อเนื่องของ
พิธีกรรมในชุมชน และวัฒนธรรมศึกษาในยุคใหม่ แนวคิดที ่ว ัตถุสามารถมีบทบาท 
เชิงอำนาจในการสร้างความหมายและกระทำตอ่บริบททางวัฒนธรรม สอดคล้องกับแนวคิด
ของ Glassie (1999) ที่มองว่าวัตถุไม่เพียงแต่เป็นผลผลิตของวัฒนธรรม แต่ยังเป็นผู้กระทำ
ในกระบวนการสื่อสารทางสังคม 

ตำนานพระมาลัยขรัวตากลัด: มุมมองเชิงคติชน 

ชุมชนบึงนาราง จังหวัดพิจิตร มีประวัติความเป็นมายาวนานและมีร่องรอยของ
การตั้งถิ่นฐานตั้งแต่ช่วงปลายสมัยอยุธยา โดยจากคำบอกเล่าของชาวบ้านและข้อมูลจาก
พระครูพิรุณธรรมธร ได้สะท้อนให้เห็นว่าชุมชนแห่งนี้มีรากฐานทางสังคมและศาสนาที่แนบแน่น
มาแต่โบราณ วัดบึงนารางซึ่งเป็นศูนย์กลางของชุมชน เคยถูกทิ้งร้างในช่วงหนึ่ง ก่อนที่จะได้รับ
การบูรณะโดย “ขรัวตากลัด” พระภิกษุผู้ได้รับความเคารพอย่างสูงจากชาวบ้านในราวปี
พุทธศักราช 2362 

พระมาลัยซึ่งประดิษฐานอยู่ในวัดบึงนารางนั้น มีลักษณะเป็นพระหล่อด้วยโลหะสำริด 
เชื่อกันว่าเก่าแก่ถึงพุทธศตวรรษที่ 23 โดยข้อมูลนี้ปรากฏในคำบรรยายจากคลิปวิดีโอที่เผยแพร่
โดยช่อง FaithThaiStory (2565) แม้จะไม่มีเอกสารทางการจากกรมศิลปากรเผยแพร่ต่อสาธารณะ 
แต่คำบรรยายดังกล่าวได้เสนอว่าวัตถุดังกล่าวเป็นศิลปวัตถุสมัยปลายอยุธยา ซึ่งช่วยเสริม
ความเข้าใจเกี่ยวกับความต่อเน่ืองของศรัทธาและวัฒนธรรมในพื้นที่ 

นอกจากนี้ ความสัมพันธ์เชิงเครือญาติระหว่างขรัวตากลัดกับบุคคลในสายสกุลของ
พระครูพิรุณธรรมธร ยังแสดงให้เห็นถึงการสืบทอดองค์ความรู้ ความศรัทธา และความทรงจำ
ของชุมชนอย่างไม่ขาดตอน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง มีการเล่าสืบต่อกันว่าย่าทวดของย่าพระครู
พิรุณธรรมธรเป็นน้องสะใภ้ของขรัวตากลัด ซึ ่งสะท้อนถึงการเชื่อมโยงของตำนานกับ



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 93 ~ 

ประวัติศาสตร์ครอบครัวในระดับท้องถิ่น  และทำให้เรื่องเล่าเกี่ยวกับพระมาลัยขรัวตากลัด
มีความเป็นจริงร่วมที่ฝังแน่นในความรู้สึกของคนในชุมชน   

เพื่อเสริมความเข้าใจที่ลุ่มลึกเกี่ยวกับบทบาทของ “พระมาลัยขรัวตากลัด” ในชุมชน 
บึงนาราง บทความฉบับนี้มิได้จำกัดเพียงการศึกษาจากเอกสารทุติยภูมิเท่านั้น แต่ยัง
พิจารณาจากแหล่งข้อมูลพื้นถิ่นโดยเน้นการศึกษาจากข้อมูลภาคสนามเสมือน (virtual 
ethnography) ที่ได้ข้อมูลจากสื่อร่วมสมัย (อาทิ คลิปวิดีโอบนแพลตฟอร์ม YouTube) 
และข้อมูลทุติยภูมิที่ถูกรวบรวมไว้ ข้อมูลจากคลิปวิดีโอสาธารณะที่เผยแพร่บนแพลตฟอร์ม 
YouTube ซึ่งได้สะท้อน “ความทรงจำร่วมของชุมชน” (Assmann 2008) และบทบาท
ของวัตถุบูชาในฐานะสื่อกลางทางวัฒนธรรมที่ช่วยสร้างความต่อเน่ืองของอัตลักษณ์ท้องถิ่น 

นอกจากนี้ ขอมูลข้างต้นมีการอ้างองจากคลิป YouTube ช่อง FaithThaiStory 
ซึ่งเผยแพร่เมื่อวันที่ 24 กรกฎาคม ค.ศ. 2565 โดยมีการบันทึกภาพองค์พระมาลัยจริง 
และบรรยายตำนานที่เชื่อมโยงกับประเพณีดังกล่าว การใช้สื่อร่วมสมัยเช่นนี้ช่วยเปิดพื้นที่
ให้การศึกษาคติชนในยุคดิจิทัลสามารถเข้าถึงเสียงของชุมชนแม้ไม่ได้ลงพื้นที่จริงได้อย่างมีพลัง 
ข้อมูลจากแหล่งเหล่านี้จึงมิใช่เพียงข้อเท็จจริงประกอบ หากแต่เป็นประจักษ์พยานร่วมสมัย
ที่มีน้ำหนักต่อการวิเคราะห์ในเชิงวัฒนธรรม 

ตำนานพระมาลัยขรัวตากลัดที่ปรากฏในชุมชนตำบลบึงนาราง จังหวัดพิจิตร  
เป็นเรื ่องเล่าคติชนที่สะท้อนความเชื่อในเรื ่องโลกหน้า การอุทิศบุญ และความผูกพัน
ระหว่างบุคคลในอดีตกับชุมชนในปัจจุบัน ตำนานนี้มีศูนย์กลางอยู่ที่ “พระมาลัย” ซึ่งเป็น
พระสาวกในพุทธศาสนาเถรวาท มีบทบาทสำคัญในวรรณกรรมไทยและคติชนเกี่ยวกับ
นรก-สวรรค์ โดยเฉพาะความเชื่อว่า “พระมาลัยสามารถเดินทางไปโปรดสัตว์ในนรก 
และสวรรค์ได้” ความเชื่อนี้ถูกนำมาผสานเข้ากับประวัติของขรัวตากลัด พระภิกษุในอดีต  
ผู้บูรณะวัดบึงนาราง จนเกิดเป็นการเล่าขานถึง “พระมาลัยขรัวตากลัด” ซึ่งกลายเป็น  
ทั้งบุคคลในประวัติศาสตร์และบุคลาธิษฐานเชิงศรัทธาของชุมชนในเวลาเดียวกัน 

ลักษณะการผสานกันของตัวละครในตำนานเชิงศาสนา (พระมาลัย) กับบุคคลจริง
ในประวัติศาสตร์ท้องถิ่น (ขรัวตากลัด) คือกระบวนการสำคัญในการสร้าง “ตัวแทนความทรงจำ” 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 94 ~ 

(memory figure) ซึ่งเป็นสิ่งที่พบได้ในวัฒนธรรมคติชนไทยหลายแห่ง ศิราพร ณ ถลาง 
(2557) เคยกล่าวถึงลักษณะนี้ว่า เรื่องเล่ามิใช่เพียงแค่การสื่อสาร แต่เป็น “ระบบของการ
ให้ความหมาย” ซึ่งผ่านกระบวนการทางภาษาและพิธีกรรม โดยเฉพาะเมื่อเรื่องเล่านั้น
เชื่อมโยงกับการให้คุณค่า การอุทิศบุญ หรือการสร้างอัตลักษณ์ร่วมของชุมชน 

การอัญเชิญองค์พระมาลัยขึ้นประดิษฐานบนธรรมาสน์บุษบกในศาลาการเปรียญ 
และการเรียกขานองค์พระนี้ว่า “พระมาลัยขรัวตากลัด” คือการสร้างความหมายใหม่ให้แก่ 
“วัตถุบูชา” จนกลายเป็นตัวแทนแห่งศรัทธาและเครื่องยึดโยงอดีตกับปัจจุบัน เรื่องเล่า
เกี่ยวกับพระมาลัยขรัวตากลัดจึงทำหน้าที่เป็น “ตำนานท้องถิ่น” (local legend) ที่มีพลัง
ในการหล่อหลอมความเชื่อ ความผูกพัน และความเป็นชุมชนร่วมกัน (Assmann 2008) 

นอกจากนี้ เรื่องเล่าดังกล่าวยังสะท้อน “โลกทัศน์แบบบุญ-บาป” ที่ฝังรากในวิถีไทย 
โดยเฉพาะในชุมชนชนบท ซึ่งแนวคิดนี้ถูกส่งผ่านการเล่าขานในครอบครัวและชุมชน ไม่ได้มีเพียง
บทบาทในการอธิบายทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่ควบคุมพฤติกรรมผ่าน “การสร้าง
แรงจูงใจทางศีลธรรม” ให้ประชาชนมุ่งสู่การอุทิศบุญแก่ผู้ล่วงลับ ดังที่  ศิราพร ณ ถลาง 
(2557) กล่าวว่า เรื่องเล่าพื้นบ้านมิได้เป็นเพียงการสื่อสาร หากแต่เป็นระบบความหมาย  
ที่หล่อหลอมวิถีคิดและความสัมพันธ์ของชุมชน 

เมื่อตำนานพระมาลัยขรัวตากลัดได้รับการผลิตซ้ำผ่านพิธีกรรม เช่น การถวาย
สังฆทานประจำปี และการขอฝนในยามแล้ง ความเชื่อนั้นจึงมิได้เป็นเพียง “เรื่องในอดีต” 
แต่กลายเป็น “วัฒนธรรมที่ยังมีชีวิต” ซึ่งถ่ายทอดผ่านรูปแบบที่เปลี่ยนแปลงตามบริบททาง
สังคมและศรัทธา 

ด้วยเหตุนี้ การอ่านตำนานพระมาลัยขรัวตากลัดในเชิงคติชนจึงไม่ได้จำกดัอยู่แค่ใน
ฐานะเรื่องเล่าเท่านั้น หากแต่เป็นการเข้าใจถึง “เครื่องมือของชุมชน” ในการรักษาอัตลักษณ์ 
ประวัติศาสตร์ และความสัมพันธ์ร่วมกันของคนรุ่นก่อนกับรุ่นหลังผ่านรูปเคารพ ความเชื่อ 
และพิธีกรรมที่มีพลังทางสังคมและจิตวิญญาณในระดับลึก 

 
 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 95 ~ 

พิธีกรรมสังฆทานพระมาลัย: ประเพณีที่ถูกสืบสร้าง 

พิธีกรรมคือหนึ่งในองค์ประกอบสำคัญของวัฒนธรรมซึ่งทำหน้าที่ทั ้งในฐานะ
รูปแบบของการแสดงออกทางศรัทธา และกลไกในการสืบทอดความทรงจำของชุมชน 
(Turner 1969) พิธีกรรมสังฆทานพระมาลัยของชาวตำบลบึงนาราง จังหวัดพิจิตร จึงมิได้
เป็นเพียงกิจกรรมศาสนา หากแต่เป็น “การแสดงออกเชิงวัฒนธรรม” ที่เชื่อมโยงระหว่าง
ตำนาน ความเชื่อ และวิถีชีวิต ผ่านกระบวนการสืบทอด ปรับเปลี่ยน และฟื้นฟูตามยุคสมัย 

พิธีกรรมนี้จัดขึ้นเป็นประจำในวันแรม 2 ค่ำ เดือน 11 ของทุกปี โดยมีจุดมุ่งหมาย
หลักคือการอุทิศบุญกุศลให้แก่ผู้ล่วงลับผ่าน “องค์พระมาลัยขรัวตากลัด” ซึ่งถือเป็นวัตถุบูชา
ประจำวัดที่มีสถานะทางจิตวิญญาณสูงสุดในชุมชน ความพิเศษของพิธีกรรมดังกล่าวอยู่ที่
การผสมผสานระหว่างคติความเชื่อเรื่องโลกหน้า ว่าพระมาลัยสามารถนำบุญไปยังนรกและสวรรค์ได้ 
เข้ากับศรัทธาต่อขรัวตากลัดในฐานะพระสงฆ์ผู้บูรณะวัดและก่อตั้งชุมชนขึ้นใหม่ในช่วงต้น
รัตนโกสินทร์  

ดังนั้น วันแรม 1 ค่ำ (เทโวโรหณะ) เน้นการเชื่อมโยงกับ พุทธประวัติ และ สวรรค์ 
(การเสด็จลงจากดาวดึงส์) วันแรม 2 ค่ำ (สวดพระมาลัย) เน้นการเชื่อมโยงกับโลกหลังความตาย 
(การนำบุญไปนรก-สวรรค์) การนำกิจกรรมนี้มาจัดในวันเดียวกันแต่เป็นคนละช่วงเวลา  
จึงทำหน้าที่เป็นส่วนขยายของอานิสงส์ ที่ได้รับในวันตักบาตรเทโวฯ เพื่อส่งบุญน้ันไปยังโลก
เบื้องล่างและบรรพบุรุษโดยเฉพาะ โดยอาศัยอานุภาพของพระมาลัยและขรัวตากลัดเป็นสื่อกลาง 
ทำให้พิธีกรรมนี้ทำหน้าที่ครบถ้วนทั้งการบูชาพระพุทธเจ้าตามพุทธประวัติ และการสงเคราะห์ 
ผู้ล่วงลับตามคติพื้นบ้านในคราวเดียวกัน ซึ่งเป็นการบริหารจัดการเวลาและพิธีกรรมได้
อย่างมีประสิทธิภาพสูงสุด 

ในอดีต การจัดพิธีสังฆทานจะมีการจัดสำรับของสด อัญเชิญองค์พระมาลัยลงจาก
ธรรมาสน์มาประดิษฐาน ณ ศาลาการเปรียญ มีการสวดมนต์ ทำวัตร เจริญภาวนา  
และถวายสังฆทานตามลำดับขั้นตอนอย่างครบถ้วน แต่จากการเปลี่ยนแปลงของบริบททางสังคม 
เศรษฐกิจ และวิถีชีวิตของชาวบ้าน พิธีกรรมนี้ได้ถูกปรับลดทอนลงในบางขั้นตอน เช่น  



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 96 ~ 

ใช้ของแห้งแทนของสด งดการอัญเชิญองค์พระออกนอกอุโบสถ และย่นย่อระยะเวลาของพิธี
ให้เหมาะสมกับปัจจุบัน 

พิธีกรรมที่วัดบึงนารางแสดงให้เห็นถึงการ ผลิตซ้ำทางคติชน  และการ บูรณาการ
ทางความเชื่อ อย่างชาญฉลาด โดยเริ่มต้นจากแก่นเรื่องทางพุทธประวัติที่ว่า วันตักบาตร  
เทโวโรหณะ (แรม 1 ค่ำ เดือน 11) คือช่วงเวลาที่พระพุทธเจ้าเสด็จลงจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ 
และกระทำการเปิดโลกให้ 3 โลก คือ สวรรค์ มนุษย์และนรกได้มองเห็นกันได้ การรวมพิธี
เข้าด้วยกันในวันแรม 2 ค่ำ เดือน 11 จึงทำหน้าที่เป็น ส่วนขยายของอานิสงส์ ในช่วงเวลา 
“เปิดโลก” นี ้ โดยเปลี ่ยนจุดเน้นจากพุทธประวัติไปสู่  การอุทิศบุญกุศลแก่ผู ้ล่วงลับ  
ผ่านการสวดพระมาลัย ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับการเดินทางไปนรกและสวรรค์อย่างสอดคล้อง
กันอย่างลงตัว นอกจากนี้ พิธีดังกล่าวยังถูกทำให้เป็น ประเพณีประดิษฐ์ ของชุมชนผ่านการบูชา 
“องค์พระมาลัยขรัวตากลัด” การยกย่อง “ขรัวตากลัด” (พระสงฆ์ผู้บูรณะวัดและก่อตั้ง
ชุมชนในยุคต้นรัตนโกสินทร์) ให้มีสถานะทางจิตวิญญาณสูงสุด จึงเป็นการ ผสานอำนาจ
ทางความเชื่อ เข้ากับความศรัทธาต่อวีรบุรุษท้องถิ่น ทำให้พิธีกรรมนี้มีความสมบูรณ์ 
ทางความหมายและสร้างความผูกพันอันแน่นแฟ้นในประวัติศาสตร์และศรัทธาของชุมชน
ได้อย่างมีเอกลักษณ์ 

แม้จะมีการปรับเปลี่ยนในเชิงพิธีการ แต่ “แก่นความเชื่อ” ยังคงดำรงอยู่ นั่นคือ 
ความศรัทธาต่อพระมาลัยขรัวตากลัด และความหวังในการอุท ิศบุญให้ผ ู ้ล ่วงลับ 
ปรากฏการณ์นี ้สอดคล้องกับแนวคิดของ Hobsbawm และ Ranger (1983) ว่า 
“ประเพณี” มิได ้เป็นสิ ่งตายตัว หากแต่สามารถถูก “ผลิตซ้ำ” และ “สืบสร้าง” 
(reconstructed) ให้เหมาะสมกับบริบทสมัยใหม่ได้ โดยยังคงรักษา “ความต่อเนื่อง 
เชิงความหมาย” (symbolic continuity) ไว้กับอดีตอย่างแนบเนียน7 

การฟื้นฟูพิธีกรรมดังกล่าวขึ้นในยุคปัจจุบันไม่ได้เกิดขึ้นอย่างไร้ทิศทางหรือเหตผุล 
หากแต่มีบุคคลสำคัญในพื้นที่อย่างพระครูพิรุณธรรมธร ซึ่งเป็นทายาทของตระกูลในชุมชน

 
7 ดูการอภิปรายเรื่องการผลิตซ้ำและการสร้างประเพณีใหม่ใน Hobsbawm และ Ranger (The Invention of   
Tradition, 1983, Cambridge University Press). 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 97 ~ 

บึงนาราง ได้กลับมารื้อฟื้นประเพณีนี้ให้มีชีวิตอีกครั้ง โดยใช้ตำนานและเรื่องเล่าท้องถิ่น  
เป็น “ทุนเชิงวัฒนธรรม” (cultural capital) เพื่อกระตุ้นความภาคภูมิใจในหมู่ลูกหลาน 
และสร้างการตระหนักรู้ถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรมผ่านพิธีกรรมที่จับต้องได้ 

กล่าวโดยสรุป พิธีกรรมสังฆทานพระมาลัย เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของ “พิธีกรรมที่
ถูกฟื้นฟูและสืบสร้าง” โดยมิได้เป็นเพียงพิธีกรรมเชิงศาสนา แต่เป็น “เครื่องมือทางคติชน” 
ที่ทำหน้าที่ธำรงความทรงจำ สร้างความต่อเนื่องของอัตลักษณ์ และเปิดพื้นที่ให้กับพลวัต
ของศรัทธาในสังคมร่วมสมัย 

เรื่องเล่าในฐานะกลไกการผลิตซ้ำและประดิษฐ์อัตลักษณ์ชุมชน 

ในบริบทของชุมชนท้องถิ่น อัตลักษณ์มิได้เป็นสิ่งหยุดนิ่ง หากแต่เป็นผลลัพธ์ของ
กระบวนการ “ผลิตซ้ำทางวัฒนธรรม” ที่ดำเนินไปอย่างต่อเนื่อง โดยมีการแปรเปลี่ยนตาม
บริบททางสังคม เศรษฐกิจ และเทคโนโลยีของแต่ละยุคสมัย กรณีศึกษาของเรื ่องเล่า     
พระมาลัยขรัวตากลัดในชุมชนตำบลบึงนาราง จังหวัดพิจิตร เป็นตัวอย่างที่สะท้อนให้เห็นว่า
ตำนานหรือความเชื่อในเชิงศาสนามิได้ดำรงอยู่ในฐานะวรรณกรรมเล่าสู่กันฟังเท่านั้น แต่ยัง
ทำหน้าที่เป็น “กลไกการหล่อหลอมอัตลักษณ์ร่วมของชุมชน” (communal identity) 
ผ่านการจดจำ การประกอบพิธีกรรม และการสืบทอดค่านิยมทางศรัทธา 

Benedict Anderson (1991) เสนอแนวคิดเรื่อง “จินตนาการชุมชน” (Imagined 
Communities) โดยชี้ให้เห็นว่าความเป็นชุมชนเกิดขึ้นจากการมีจินตภาพร่วมผ่านภาษาพูด 
ภาษาเขียน สื่อ และสัญลักษณ์ต่าง ๆ ในกรณีของชุมชนบึงนาราง เรื่องเล่าพระมาลัยขรัวตากลัด
ได้กลายเป็น “แกนกลางของจินตนาการร่วม” ที่เชื่อมโยงสมาชิกในชุมชนเข้าด้วยกัน ไม่ว่า
ผู้คนเหล่านั้นจะสืบสายเลือดเดียวกันหรือไม่ การเรียกตนเองว่าเป็น “ลูกหลานขรัวตากลัด” คือ
รูปธรรมของการผลิตซ้ำความหมายทางอัตลักษณ์ผ่านเรื่องเล่าในระดับครัวเรือนและชุมชน 

องค์พระมาลัยที่ถูกเรียกขานว่า “พระมาลัยขรัวตากลัด” ก็สะท้อนกระบวนการ
เปลี่ยนแปลงวัตถุบูชาทางศาสนาให้มีความหมายเฉพาะในบริบทของชุมชน โดยกลายเป็น 
“ศูนย์กลางความทรงจำ” (lieux de mémoire) ตามแนวคิดของ Assmann (2008) ที่ชี้ว่า ความ



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 98 ~ 

ทรงจำร่วมในระดับวัฒนธรรมมิได้ปรากฏเฉพาะในถ้อยคำหรือประวัติศาสตรล์ายลักษณ์ หากแต่
ดำรงอยู่ในรูปของวัตถุ พิธีกรรม สถานที่ รูปเคารพ และพฤติกรรมเชิงประเพณีต่าง ๆ  
ซึ่งร่วมกันหล่อหลอมอัตลักษณ์ของชุมชน 

กระบวนการผลิตซ้ำอัตลักษณ์ของชุมชนยังสามารถเห็นได้จากการสืบทอดบทบาท
ของพระภิกษุในตระกูลเดียวกัน ได้แก่ ขรัวตากลัด หลวงปู่ชม ซึ่งล้วนมีบทบาทในฐานะเจ้าอาวาส
ของวัดบึงนารางติดต่อกันเป็นลำดับ การจัดประเพณีที่ใช้เรื่องเล่าท้องถิ่นเป็นแกนกลาง  
ยังเสริมสร้างความภาคภูมิใจในรากเหง้าและสถาปนา “สำนึกเชิงวัฒนธรรมร่วม” 
(cultural consciousness) ให้เข้มแข็งยิ่งขึ้น ดังที่ ศิราพร ณ ถลาง (2557) อธิบายไว้ว่า 
เรื่องเล่าและพิธีกรรมทำหน้าที่เป็น “เครื่องมือของชุมชน” ในการธำรงอัตลักษณ์ท่ามกลาง
ความเปลี่ยนแปลง 

ประเด็นที่ควรกล่าวถึงคือ ชุมชนบึงนารางสามารถฟื้นฟูอัตลักษณ์ของตนไดโ้ดยใช้ 
“ทุนวัฒนธรรม” ที่มีอยู่เดิม ได้แก่ ตำนาน วัตถุบูชา พิธีกรรม และความเชื่อ ซึ่งได้รับการ
นำเสนอซ้ำในงานบุญประจำปี การเล่าขานภายในครัวเรือน และคำบอกเล่าจากผู้นำทางศาสนา 
เช่น พระครูพิรุณธรรมธร ผู้ทำหน้าที่เป็นทั้งนักอนุรักษ์และสื่อกลางของความทรงจำร่วม 
สิ่งเหล่านี้ชี ้ว่า อัตลักษณ์ของชุมชนมิได้ตกทอดอย่างนิ่งเฉย หากแต่ถูก “สร้าง สืบสาน  
และแปรเปลี่ยน” อย่างมีนัยในบริบทสังคมร่วมสมัย 

กล่าวโดยสรุป เรื่องเล่าพระมาลัยขรัวตากลัดคือกระบวนการสื่อสารทางวัฒนธรรม
ที่ทำหน้าที่ “ผลิตซ้ำ” ความเป็นชุมชนผ่านการจินตนาการร่วม การเรียกชื่อ การประกอบพิธีกรรม 
และการสืบทอดบทบาทศาสนาในระดับท้องถิ่น เป็นตัวอย่างสำคัญของการใช้อดีตในการ
กำหนดปัจจุบัน และฟื้นคืนพลังวัฒนธรรมท้องถิ่นในยุคที่อัตลักษณ์ประสบความท้าทาย
จากโลกสมัยใหม่ 

ความทรงจำร่วมกับการประดิษฐ์ประเพณีในชุมชนบึงนาราง 

เมื่อเรื่องเล่าพระมาลัยขรัวตากลัดทำหน้าที่เป็นกลไกในการผลิตซ้ำอัตลักษณ์ของ
ชุมชนผ่านการจินตนาการร่วมในระดับวัจนภาษาและสายสัมพันธ์ทางสังคม บทบาทของ



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 99 ~ 

พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับพระมาลัยขรัวตากลัดก็ยิ่งตอกย้ำให้เห็นถึงการสานต่อ “ความทรง
จำร่วม” (collective memory) ในบริบทของวัฒนธรรมที่มิได้หยุดนิ่ง หากแต่มีพลวัต
อย่างต่อเน่ืองภายใต้เง่ือนไขทางประวัติศาสตร์และสังคม 

พิธีกรรมถวายสังฆทานพระมาลัยในชุมชนบึงนาราง จังหวัดพิจิตร จึงสามารถวิเคราะห์ได้
ว่าเป็น “พื้นที่แห่งความทรงจำ” (lieux de mémoire) ตามแนวคิดของ Pierre Nora 
(1989) ที ่ม ิใช ่พ ื ้นที ่ทางกายภาพเพียงอย่างเด ียว แต่เป็นพื ้นที ่ทางว ัฒนธรรมซึ ่งรองรับ 
ความทรงจำร่วมของชุมชนผ่านการจัดการกับอดีตอย่างมีนัยสำคัญ ทั้งในรูปของวัตถุบูชา 
(องค์พระมาลัยขรัวตากลัด), พฤติกรรมเชิงประเพณี (การจัดพิธีสังฆทาน), และบทบาทของ
ผู้นำชุมชน (พระครูพิรุณธรรมธร) ที่ร่วมกันธำรง “ร่องรอยแห่งอดีต” ให้อยู่ในรูปของ
พิธีกรรมที่มีชีวิต 

ปรากฏการณ์สำคัญที่ชี ้ให้เห็นถึงพลวัตของความทรงจำ ได้แก่ การปรับเปลี่ยน
รูปแบบของพิธีกรรมให้สอดคล้องกับวิถีชีวิตสมัยใหม่ เช่น การเปลี่ยนจากการถวายของสด
เป็นของแห้ง การลดขั้นตอนพิธีกรรม และการอัญเชิญพระมาลัยเฉพาะในบางปี ทั้งหมดนี้
มิใช่การลดทอนความศรัทธา แต่คือกระบวนการ “ต่อรองเชิงวัฒนธรรม” (cultural 
negotiation) ระหว่างอดีตกับปัจจุบัน ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด “ประเพณีที่ถูกประดิษฐ์ขึ้น” 
(Invented Tradition) ของ Eric Hobsbawm และ Terrance Ranger (1983 อ้างถึงใน 
ศิราพร ณ ถลาง, 2559)  ที่เสนอว่า ประเพณีจำนวนมากมิใช่สิ่งคงที่ หากแต่เป็นผลของ
กระบวนการผลิตซ้ำ สร้างใหม่ และประยุกต์ให้ทันสมัยอยู่เสมอ 

การที่ชุมชนบึงนารางสามารถรักษาแก่นสารของความเชื่อผ่านการปรับประเพณี 
โดยไม่ตัดขาดจากรากเหง้าเดิม แสดงให้เห็นถึงพลังของความทรงจำที่มิใช่เพียงเครื่องมือ
ระลึกถึงอดีต หากแต่เป็นพลังสร้างสรรค์ทางสังคมที ่ส่งผลต่อความรู้สึกเป็นเจ้าของ
วัฒนธรรมในระดับท้องถิ ่น ขณะเดียวกันยังเป็น “ทุนวัฒนธรรม” (cultural capital)  
ที่เสริมสร้างความภาคภูมิใจ และดึงดูดความสนใจจากบุคคลภายนอก เช่น นักท่องเที่ยว
หรือผู้ศรัทธาที่เข้าร่วมพิธีสังฆทานในแต่ละปี  



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 100 ~ 

กล่าวโดยสรุป ความทรงจำร่วมของชุมชนบึงนารางไม่ได้เป็นเพียงภาพอดีตที่หยุดนิ่ง 
แต่ดำรงอยู่ในรูปของพิธีกรรมที่เคลื่อนไหวตามบริบททางสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม 
โดยมี “ตำนานพระมาลัยขรัวตากลัด” เป็นแกนกลางของการธำรงและฟื้นฟูประเพณี  
ให้คงอยู่ในสำนึกของชุมชนอย่างมีชีวิตชีวา 

ความเชื่อในประเพณีตักบาตรพระมาลัย: การสร้างความหมายทางวัฒนธรรมและจิต
วิญญาณในสังคมบึงนาราง 

เสฐียรโกเศศ (2505) กล่าวว่า “ประเพณี” คือพฤติกรรมที่มนุษย์ประพฤติซ้ำ ๆ 
จนกลายเป็นนิสัยทางสังคม หากเป็นสิ่งที่ติดตัวมาแต่กำเนิด เรียกว่า “อุปนิสัย” แต่หาก
เกิดจากการเรียนรู้จากผู้อื่นในหมู่คณะ และประพฤติเหมือนกันเป็นส่วนใหญ่ ก็กลายเป็น 
“นิสัย” หรือ “ประเพณี” ซึ่งถือเป็นลักษณะของ “นิสัยสังคม” ที่ได้รับการสืบทอดมาอย่าง
ต่อเน่ือง จนกลายเป็น “ประเพณีปรัมปรา” ที่สะท้อนอัตลักษณ์ของชนชาติได้อย่างมั่นคง 

พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับพระมาลัยขรัวตากลัดในชุมชนบึงนาราง เช่น การถวายสังฆทาน
ในวันแรม 2 ค่ำ เดือน 11 ในช่วงออกพรรษา มิได้เป็นเพียง “พิธีทางศาสนา” หากแต่สะท้อน 
ชุดความเชื่อที่ฝังแน่นในโครงสร้างวัฒนธรรมของชุมชน กล่าวคือ ชาวบ้านมิได้มองพระมาลัย
เป็นเพียงองค์พระสาวก แต่ให้สถานะ “แทนขรัวตากลัด” เจ้าอาวาสผู้ล่วงลับ ผู้สามารถนำบุญ
ไปสู่ญาติที่ล่วงลับในปรโลกได้ ความเชื่อดังกล่าวสัมพันธ์กับแนวคิด “ศรัทธาในฐานะระบบคุณค่า” 
(Spiro 1966) ที่ไม่ได้เกิดจากความงมงาย แต่เป็นโครงสร้างทางสังคมที่ช่วยอธิบายการดำรงอยู่
ของมนุษย์ท่ามกลางความไม่แน่นอน 

ความเชื่อเรื่องนรกสวรรค์ในพิธีนี้ยังสอดคล้องกับแนวคิดของ พุทธทาสภิกขุ (2549)  
ที่อธิบายว่า “นรก” คือสภาวะทางใจที่เกิดจากการถูกไฟแห่งความทุกข์เผาใจ และ “สวรรค์” คือ
ความสุขสงบที่มีหลายระดับ ตั้งแต่ระดับกามาวจรไปจนถึงนามธรรม ความหมายเหล่านี้
มิใช่เพียงคำสอนในเชิงอภิปรัชญา หากแต่เป็นภาษาทางวัฒนธรรมที่ชาวบ้านนำมาใช้ใน
การจัดการอารมณ์ ความสูญเสีย และความหวัง 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 101 ~ 

ในขณะเดียวกัน แนวคิดของ Weston La Barre (1970) และ Melford Spiro (1966) 
ซึ่งปรากฏอยู่ในหนังสือ The Anthropology of Religious Conversion ที่เรียบเรียงโดย Buckser 
(2003) ช่วยอธิบายว่า พิธีกรรมศาสนาเป็นการตอบสนองความรู้สึกของความกลัว ความไม่มั่นคง 
และความหวังที่มนุษย์มีต่อสิ่งเหนือธรรมชาติ โดยเฉพาะในสังคมที่ยังพึ่งพาธรรมชาติ เช่น 
ฤดูกาลฝนตกในพื้นที่เกษตรกรรม ความศรัทธาจึงมิใช่เพียงศาสนา แต่เป็นโครงสร้างทางอารมณ์ 
(emotional structure) ที่มีบทบาททางสังคมอย่างลึกซึ้ง 

กล่าวอีกนัยหนึ่ง พิธีสังฆทานพระมาลัยคือการปฏิบัติเชิงสัญลักษณ์เพื่อรักษา
สมดุลระหว่างโลกนี้และโลกหน้า ระหว่างความทรงจำของคนตายและความหวังของคนเปน็ 
ซึ่งสามารถตีความตามแนวของ อภิชาต จันทร์แดง (2546) ว่าความเชื่อและพิธีกรรมคือ
องค์ประกอบหลักของภูมิปัญญาท้องถิ่นที่ทำหน้าที่สร้างความเข้มแข็งทางสังคม และเป็น
รากฐานของการดำรงอยู่ร่วมกัน 

ในบริบทของบึงนาราง พิธีกรรมที่ดูเหมือนเรียบง่ายนี้จึงมิใช่เพียงการทำบุญ แต่เป็น 
cultural negotiation ระหว่างอดีต ปัจจุบัน และอนาคต ที ่ชุมชนใช้ต่อรองกับเวลา  
ความเปลี่ยนแปลง และความไม่แน่นอนของชีวิตอย่างสง่างาม 

ความแตกต่างของพิธีกรรมพระมาลัยในบริบทพื้นที่ต่าง ๆ 

พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับพระมาลัยปรากฏในหลายพื้นที่ของประเทศไทย โดยเฉพาะใน 
ภาคใต้ เช่น จังหวัด พัทลุง นครศรีธรรมราช และสงขลา ซึ่งมีประเพณีสวดพระมาลัยในวัด
หรืองานศพช่วงวันพระใหญ่หรือวันสำคัญทางศาสนา การสวดมักดำเนินในช่วงกลางคืนโดยมี
แม่เพลงและลูกคู่ขับร้องสอดรับกันอย่างมีท่วงทำนอง ใช้ภาษาร้อยกรองเพื่อปลุกเร้าให้ผู้ฟัง
ตระหนักถึงบาปบุญ คุณธรรม และผลแห่งกรรมในโลกหน้า อันเป็นการสื่อสารธรรมะผ่านศิลปะ 
วัจนภาษาและเสียงเพลง ทั้งนี้ การสวดพระมาลัยในบริบทดังกล่าวมุ่งเน้นในเชิงเทศนาเพื่อ
ส่งเสริมศรัทธาและความกลัวต่อบาปมากกว่าการประกอบพิธีกรรมทางศาสนาเชิงพิธีวัตถุ 
ในพื้นที่ภาคกลาง เช่น พระนครศรีอยุธยาและสุพรรณบุรี ก็มีการสวดพระมาลัยในลักษณะ
คล้ายคลึงกัน โดยเน้นการเผยแผ่ธรรมะตามบทคัมภีร ์เป็นสำคัญ (หอสมุดมหาวิทยาลัย 
สงขลานครินทร์ 2566) อย่างไรก็ตาม ในพื้นที่เหล่านี้ยังไม่ปรากฏว่ามีการสร้างรูปหล่อของ



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 102 ~ 

พระมาลัย หรือมีพิธีกรรมที่เชื่อมโยงโดยตรงกับวัตถุบูชาที่เป็นองค์แทนของนักบวชใน
ตำนานท้องถิ่น  

ตรงกันข้ามกับบริบทในชุมชนบึงนาราง จังหวัดพิจิตร ที่ได้สถาปนา “พระมาลัย
ขรัวตากลัด” ขึ้นในรูปแบบของพระหล่อสัมฤทธิ์อันศักดิ์สิทธิ์ สืบเนื่องจากตำนานและสายสัมพันธ์
ของชาวบ้านกับพระภิกษุผู้เป็นต้นธารของวัด การจัด “พิธีสังฆทานพระมาลัย” ในวันแรม 
2 ค่ำ เดือน 11 ของทุกปี ไม่ได้มีเพียงการทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้บรรพชน แต่ยังสะท้อนถึง
การผลิตซ้ำและสืบสร้างความเชื่อด้วยการจัดวางองค์พระมาลัยไว้ในฐานะ “แทนเจ้าอาวาส”  
หรือผู้รับสังฆทานแทนผู้ล่วงลับ 

ลักษณะเช่นนี้แสดงให้เห็นว่า พิธีกรรมพระมาลัยในบึงนาราง มิได้เป็นเพียงการสวด
ตามธรรมเนียม แต่คือ พิธีกรรมเฉพาะถิ่น ที่เชื่อมโยงตำนานคติชน ความเชื่อเชิงศาสนา และการ
จัดการวัตถุบูชาเข้าด้วยกันอย่างมีนัยทางวัฒนธรรม เป็นกระบวนการแสดงออกถึงการสถาปนา
อดีตและผลิตซ้ำอัตลักษณ์ชุมชนผ่านพิธีกรรมร่วมสมัยอย่างมีพลวัต 

บทสรุป 

บทความนี้มุ ่งศึกษาปรากฏการณ์ “พระมาลัยขรัวตากลัด” แห่งวัดบึงนาราง 
จังหวัดพิจิตร ด้วยกรอบการวิเคราะห์ทางคติชนวิทยาและวัฒนธรรมศึกษา ผลการศึกษา
ชี้ให้เห็นว่า พระมาลัยขรัวตากลัดมิได้เป็นเพียงวัตถุโบราณ แต่เป็นศูนย์กลางแห่งศรัทธา
และกลไกทางสังคมที่สะท้อนค่านิยม ความเชื่อ และอัตลักษณ์ของชุมชนอย่างแนบแน่น 

ในมิติทางวัฒนธรรม พระมาลัยขรัวตากลัดถูกยกให้เป็นตัวแทนของปฐมเจ้าอาวาส
ผู้ก่อตั้งชุมชน และยังคงมีบทบาทในพิธีกรรมร่วมสมัย เช่น พิธีสังฆทานอุทิศบุญและพิธีขอฝน 
โดยเฉพาะการผนวกพิธีสังฆทานพระมาลัยเข้ากับการตักบาตรเทโวในช่วงออกพรรษา  
ซึ ่งเป็นการสืบสานคติ “โลกเปิด” จากพุทธประวัติ เพื ่ออุทิศบุญแก่ผู ้ล่วงลับอย่างมี
ความหมาย การปรับรูปแบบดังกล่าวสะท้อนแนวคิด “ประเพณีประดิษฐ์” ( Invented 
Tradition) ของ Eric Hobsbawm และ Terrance Ranger (1983 อ้างถึงใน ศิราพร ณ ถลาง 
2559) ที่อธิบายว่าประเพณีประดิษฐ์หมายถึงการสร้างขึ้นใหม่ของแบบแผนหรือพิธีกรรม 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 103 ~ 

ซึ่งอาจเกิดจากการดัดแปลงและสืบเนื่องจากสิ่งที่มีอยู่เดิม หรือเป็นประเพณีที่ถูกกำหนด
ขึ้นใหม่ในสังคมยุคปัจจุบัน ซึ่งมองว่าประเพณีถูกสร้างและปรับขึ้นใหม่เพื่อรับใช้ความต้องการ
ของสังคมในแต่ละยุค ไม่ว่าจะเป็นการสร้างหลักยึดทางจิตใจในช่วงเวลาแห่งความไม่แน่นอน 
(Spiro 1966) หรือการธำรงความรู้สึกเป็นหนึ่งเดียวผ่านเรื่องเล่าเชิงศรัทธาที่สืบทอดต่อกันมา 
(อภิชาต จันทร์แดง 2546) 

ในมุมมองของผู้เขียน การศึกษาปรากฏการณ์นี้มีความสำคัญต่อการทำความเข้าใจ
ความสัมพันธ์ระหว่างวัตถุ ศรัทธา และชุมชน เพราะแสดงให้เห็นถึงพลังของชุมชนท้องถ่ิน
ในการสร้างสรรค์ รักษา และปรับตัวทางวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่อง การยอมรับว่าบางประเพณีถูก 
“สร้างขึ้นใหม่” มิได้ลดคุณค่า หากแต่เปิดโอกาสให้เข้าใจวัฒนธรรมในฐานะสิ่งมีชีวิตที่
เคลื่อนไหวไปพร้อมกับสังคมร่วมสมัย การสืบสานประเพณีจึงควรมาควบคู่กับการตีความ
และสร้างความหมายใหม่ เพื่อให้ประเพณีกลายเป็นพลังในการขับเคลื่อนสังคมอย่างยั่งยืน 

นอกจากนี้ ปรากฏการณ์ พระมาลัยขรัวตากลัด ยังสามารถอธิบายได้ภายใต้แนวคิด 
“คติชนสร้างสรรค์” (Creative Folklore) ของ ศิราพร ณ ถลาง (2559) ซึ่งมองว่าคติชน
มิได้เป็นเพียงมรดกทางวัฒนธรรมที่คงอยู่ในรูปแบบเดิม หากแต่เป็นกระบวนการสร้างใหม่ 
ผลิตซ้ำ ดัดแปลง และตีความให้สอดคล้องกับโลกสมัยใหม่ การสร้างสรรค์คติชนจึงเป็นการ
ใช้ทุนทางวัฒนธรรมที่มีอยู่เดิมมาประยุกต์ให้เกิดคุณค่าทางเศรษฐกิจ สังคม และจิตวิญญาณ 
ในปัจจุบัน กรณีของพิธีสังฆทานพระมาลัยและการยกสถานะ “ขรัวตากลัด” เป็นบุคคล
ต้นแบบทางศรัทธา จึงสะท้อนให้เห็นการใช้ “คติชน” เป็นเครื่องมือในการสร้างอัตลักษณ์
ท้องถิ่นและการต่อรองความหมายทางศาสนาในยุคดิจิทัล 

โดยสรุป “พระมาลัยขรัวตากลัด” มิใช่เพียงโบราณวัตถุ แต่เป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม
ที่สะท้อนพลังของชุมชนในการเชื่อมโยงอดีตกับปัจจุบัน ผ่านการรังสรรค์ประเพณีใหม่  
โดยใช้คติพระมาลัยเป็นแกนกลาง อันเป็นตัวอย่างของการผสาน “ประเพณีประดิษฐ์”  
และ “คติชนสร้างสรรค์” ที่ช่วยธำรงและต่อยอดความทรงจำทางวัฒนธรรมให้ดำรงอยู่ใน
โลกสมัยใหม่ได้อย่างงดงามและทรงพลัง 

 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 104 ~ 

บทวิจารณ์วิเคราะห์: ข้อค้นพบหลักและพลวัตของศรัทธา 

ในฐานะผู้ศึกษาและผู้เขียนบทความฉบับนี้ ผู้เขียนมองว่า “พระมาลัยขรัวตากลดั” 
มิได้เป็นเพียงโบราณวัตถุหรือสัญลักษณ์ทางศาสนา หากแต่เป็น  “ศูนย์กลางของศรัทธา” 
และ “ความทรงจำร่วม” ที่ถูกผลิตสร้างขึ้นอย่างมีเป้าหมายและมีนัยทางอำนาจ บทความนี้จึง
มุ่งวิเคราะห์กลไกการผลิตสร้างดังกล่าว เพื่อทำความเข้าใจพลวัตระหว่างความเชื่อ วัฒนธรรม 
และอำนาจในบริบทท้องถิ่นบึงนาราง โดยมีข้อค้นพบสำคัญดังนี้ 

1. การผลิตสร้าง “ประเพณีประดิษฐ์” ในฐานะกลยุทธ์ทางอำนาจและเศรษฐกิจ 
ผลการศึกษาพบว่าพิธีสังฆทานพระมาลัย ณ วัดบึงนาราง เป็นตัวอย่างชัดเจนของ  
“ประเพณีประดิษฐ์” Eric Hobsbawm และ Terrance Ranger (1983 อ้างถึงใน ศิราพร 
ณ ถลาง 2559)  ที่เกิดขึ้นผ่าน ปฏิบัติการเชิงกลยุทธ์ ของคณะสงฆ์ท้องถิ่น มิใช่เพียงการ
ฟื้นฟูเพื ่อธำรงคุณค่าทางศาสนาเท่านั ้น แต่เป็นการดำเนินการเพื่อ  สร้างฐานอำนาจ 
และศูนย์กลางทางเศรษฐกิจของวัด การริเริ่มและรื้อฟื้นพิธีกรรมอย่างต่อเนื่องช่วยเพิ่ม 
“ทุนทางสัญลักษณ์” ให้กับวัด ทำให้เกิดความโดดเด่นในช่วงเทศกาลออกพรรษา และเป็น
การดึงดูดทรัพยากรในรูปแบบของเงินบริจาคและสังฆทาน ซึ่งสะท้อนถึงการใช้ศรัทธาเป็น
เครื่องมือสร้างอำนาจเชิงวัฒนธรรมที่มีประสิทธิภาพ   

หากตีความตามกรอบแนวคิด “ประเพณีประดิษฐ์” (Hobsbawm) ในการตีความ
ตามบริบทของ (ศิราพร ณ ถลาง,2559) อาจมองได้ว่าพิธีสังฆทานพระมาลัย ณ วัดบึงนาราง 
เป็นตัวอย่างของการใช้ “ประเพณีประดิษฐ์” ในฐานะนวัตกรรมทางวัฒนธรรม ที่ตรงกันข้าม 
กับประเพณีจารีตที่คงที่ การรื้อฟื้นและผนวกรวมพิธีนี้เข้ากับ ตักบาตรเทโวโรหณะ ซึ่งเป็น
วันสำคัญของรัฐ มิได้มีจุดประสงค์เพียงธำรงคุณค่า แต่เป็นการปฏิบัติการเชิงกลยุทธ์   
เพื ่อสร้างฐานอำนาจและศูนย์กลางทางเศรษฐกิจของวัด  โดยการอ้างอิงเชื ่อมโยงกับ  
รากวัฒนธรรมเดิม (คติพระมาลัย และ ขรัวตากลัดปฐมเจ้าอาวาส) เพื่อให้ผู้คนรับรู้ว่าเป็น
ประเพณีเก่าแก่ที่สืบทอดมานาน ทั้งนี้เพื่อเสริมสถานะทางสังคมของวัด  และระดมทุนที่
จำเป็นต่อการดำเนินงานในโลกสมัยใหม่ 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 105 ~ 

2. ชุมชนจินตกรรมและการเชื่อมโยงกับอำนาจรัฐ พิธีสังฆทานพระมาลัยถูกผนวกรวม 
เข้ากับพิธีตักบาตรเทโวโรหณะ ซึ่งเป็นวันสำคัญทางศาสนาที่รัฐให้การรับรอง การเชื่อมโยงนี้ 
ทำให้พิธีกรรมท้องถิ่นได้รับความชอบธรรมในระดับสังคมและการเมือง  โดยอาศัยแนวคิด 
“ชุมชนจินตกรรม” (Anderson, 1983) ในการสร้างภาพลักษณ์ของความเป็นหนึ่งเดียว
ระหว่างศรัทธาท้องถิ่นกับศาสนจักรส่วนกลาง การผสานดังกล่าวจึงมิใช่เพียงการรักษาขนบ 
หากเป็นการต่อรองกับอำนาจรัฐเพื่อขยายพื้นที่แห่งการยอมรับทางวัฒนธรรมและทำให้ 
“พระมาลัยขรัวตากลัด” ได้รับการยกระดับเป็นสัญลักษณ์วัฒนธรรม ที่มีสถานะเหนือกว่า
วัตถุบูชาพื้นบ้านทั่วไป 

3. การจัดการความไม่แน่นอนของชุมชนในมิติทางเศรษฐกิจและสังคม พิธีกรรมที่
เกี่ยวข้องกับพระมาลัย เช่น การอุทิศบุญหรือพิธีขอฝน ทำหน้าที่เป็นกลไกทางจิตวิทยาสังคม 
(Spiro, 1966) ที่ช่วยให้ชุมชนจัดการกับภาวะไม่แน่นอนทางเศรษฐกิจและภัยธรรมชาติ เช่น 
ความแห้งแล้ง การรวมศูนย์ศรัทธาไว้ที่องค์ขรัวตากลัดในฐานะสื่อกลาง ช่วยสร้างความมั่นคง
ทางอารมณ์และความหวังร่วมของชุมชน ทำให้ศรัทธาทำหน้าที่เป็นเครื่องมือประคับประคอง
ความสัมพันธ์ทางสังคมในยามวิกฤตได้อย่างทรงพลัง 

4. การตลาดทางวัฒนธรรมและภาวะลดทอนความศักดิ์สิทธิ์ พิธีสังฆทานพระมาลัย 
ยังสะท้อนกระบวนการ “ทำให้ศักดิ ์สิทธิ ์กลายเป็นสินค้าทางวัฒนธรรม” (Cultural 
Commodification) ผ่านการพัฒนาเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงประวัติศาสตร์และศาสนา  
ซึ่งแม้จะสร้างรายได้และกระตุ้นเศรษฐกิจ แต่ก็มีผลให้ความศักดิ์สิทธิ์และความหมาย
ดั้งเดิมของพิธีกรรมถูกจัดระเบียบและปรับรูปแบบ (Standardized) ให้สอดคล้องกับ
รสนิยมของนักท่องเที่ยวและตลาดภายนอก ความเชื่อและพิธีกรรมจึงถูกวางอยู่ในภาวะ 
ที่ถูกนำเสนอในรูปแบบที่ตอบสนองต่อความคาดหวังของสังคมภายนอก ซึ่งอาจนำไปสู่ 
การลดทอนความลึกซึ้งทางจิตวิญญาณ และความหมายดั้งเดิมของประเพณี 

ในเชิงการพัฒนา พิธ ีส ังฆทานพระมาลัยยังมีศ ักยภาพสูงในการต่อยอดสู่   
“การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและประเพณี” ที่ยั่งยืน (วารัชต์ มัธยมบุรุษ , 2552) รูปแบบ
การท่องเที ่ยวเช่นนี ้ไม่เพียงส่งเสริมเศรษฐกิจท้องถิ ่น แต่ยังคงรักษาความศักดิ ์สิทธิ์  



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 106 ~ 

และความหมายเชิงวัฒนธรรมไว้ได้อย่างกลมกลืน โดยเปิดโอกาสให้ชุมชนทำหน้าที่เป็น  
“ผู้ผลิตวัฒนธรรม” ที่มีส่วนร่วมในกระบวนการอนุรักษ์อย่างแท้จริง 

5. ปรากฏการณ์พระมาลัยขรัวตากลัดยังสามารถอธิบายได้ผ่านแนวคิด “คติชน
สร้างสรรค์” ของ ศิราพร ณ ถลาง (2559) ซึ่งชี้ให้เห็นว่าคติชนไม่ใช่มรดกหยุดนิ่ง แต่เป็น
ทุนทางวัฒนธรรมที่ถูกสร้าง ผลิตซ้ำ ดัดแปลง และตีความใหม่ให้สอดคล้องกับบริบทปัจจุบัน 
การนำคติพระมาลัยและพิธีกรรมเกี่ยวข้องไปใช้ในกิจกรรมร่วมสมัย เช่น การตักบาตรเทโว
และการอุทิศบุญแก่ผู้ล่วงลับ สะท้อนการประยุกต์คติชนเพื่อสร้างมูลค่าเพิ่มทั้งเชิงเศรษฐกิจ 
สังคม และอัตลักษณ์ท้องถิ่น โดยคงแก่นความศรัทธาและความทรงจำดั้งเดิมไว้ในขณะเดียวกัน 

กล่าวโดยสรุป พระมาลัยขรัวตากลัดจึงเป็นมากกว่าสัญลักษณ์ทางศาสนา หากแต่เป็น 
“สัญลักษณ์แห่งการผลิตสร้าง” ที่สะท้อนพลวัตของอำนาจ การต่อรอง และการปรับตัว
ทางวัฒนธรรม ในสังคมท้องถิ่น ความหมายดั้งเดิมของพิธีกรรม (เช่น การอุทิศบุญหรือคติ
พระมาลัย) มิได้ถูกลบเลือน แต่ถูก “จัดวางใหม่” (Re-positioned) และ “นำมาใช้เชิงกลยุทธ”์ 
เพื่อตอบสนองต่อเง่ือนไขทางเศรษฐกิจและการเมืองร่วมสมัย  

การศึกษาครั้งนี้จึงชี้ให้เห็นว่าการ “จัดการอดีต” ของชุมชนไม่ใช่เพียงการอนุรักษ์ 
หากเป็นการสร้างทุนทางสัญลักษณ์ เพื่อความอยู่รอดของสถาบันศาสนาในโลกยุคใหม่ 
แม้ว่าพิธีกรรมจะถูกแปลงสภาพให้รองรับการท่องเที่ยวและเศรษฐกิจสมัยใหม่ แต่ความศักดิ์สิทธิ์
และความทรงจำดั้งเดิมยังคงดำรงอยู่ภายใต้การควบคุมและกำหนดความหมายใหม่จาก
ปัจจัยภายนอก การวิเคราะห์ในที่นี้จึงมิได้มุ่งลดทอนคุณค่าทางศรัทธา หากแต่เป็นการ  
เปิดเผยกลไกเชิงอำนาจที่ทำให้ “ประเพณี” ยังคงมีชีวิตและความหมายในยุคแห่งความ
ทันสมัยอย่างลึกซึ้ง 
 
 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 107 ~ 

รูปภาพที่เกี่ยวกับพิธีสังฆทานพระมาลัยขรัวตากลัด 

ภาพที่ 1  พระมาลัยขรัวตากลัด ในขบวนตักบาตรเทโวโรหณะ วันออกพรรษา 
(ที่มา: พระครพูิรุณธรรมธรรมธร, 2566-2567) 

ภาพที่ 2  พิธีสวดพระมาลัย 
(ที่มา: พระครพูิรุณธรรมธรรมธร, 2566-2567) 

ภาพที่ 3  ตักบาตรเทโว 
(ที่มา: พระครพูิรุณธรรมธรรมธร, 2566-2567) 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 108 ~ 

ภาพที่ 4  ขบวนแห่พระมาลยัและเจ้าอาวาสวัดบึงนาราง 

(ที่มา: พระครพูิรุณธรรมธรรมธร, 2566- 2567) 
 

ภาพที่ 5  ถวายสังฆทานพระมาลัย 
(ที่มา: พระครพูิรุณธรรมธรรมธร, 2566- 2567) 

ภาพที่ 6  การประกาศเชิญชวนคนมาทำบุญตักบาตรพระมาลัยในปีที่ผ่านมา 
(ที่มา: พระครพูิรุณธรรมธรรมธร, 2566- 2567) 

 
 

 



วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 109 ~ 

รายการอ้างอิง 

ภาษาไทย 
FaithThaiStory. 2565. พระมาลัยโบราณสมัยอยุธยา วัดบึงนาราง พจิิตร. [วดิีโอ].  
 YouTube. https://youtu.be/mIEJ7Cjxcu8.  
ปรมินท์ จารุวร. 2542. การสืบทอดทำนองสวดและประเพณีสวดมาลัยที่บ้านหนองขาว  

จังหวัดกาญจนบุรี. วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต สาขาภาษาไทย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. 2549. นพิพานที่น่ีและเดี๋ยวนี้. กรุงเทพฯ: มิตรสาส์น. 

ศิราพร ณ ถลาง. 2557. ทฤษฎีคติชนวิทยา: วิธีวทิยาในการวิเคราะห์ตำนาน-นิทาพื้นบ้าน.  
 กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ศิราพร ณ ถลาง. 2559. “คติชนสร้างสรรค์”: บทสังเคราะห์และทฤษฎี.  
 กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวทิยาสิรินธร. 

ส.ปชส.พิจิตร. 2563. อยากรู้ถามมาEP48 พาทัวร ์วัดบึงนาราง จ พิจิตร วดัโบราณสมัย 
 กรุงศรีอยุธยาตอนต้น แบบ NewNormal. [วดิีโอ]. YouTube.  

https://www.youtube.com/watch?v=xxxxxx.  

เสฐียรโกเศศ. (2505). การศึกษาเรื่องประเพณีไทย. กรุงเทพฯ: รุ่งเรืองธรรม. 

วารชัต์ มธัยมบุรุษ. 2552. รูปแบบการบริหารจัดการท่องเที่ยวสำหรับนักท่องเที่ยวชาวญี่ปุ่นที่ 
 พำนักระยะยาวในจังหวัดเชียงใหม่. วทิยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยแม่โจ้. 

หอสมุดมหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 2566. พิธีสวดพระมาลัยในภาคใต้.  
 สืบค้นจาก https://clib.psu.ac.th/southerninfo/content/1/06866f2a.  

อภิชาต ิจันทร์แดง. 2546. ความเชื่อ พิธีกรรม: กระบวนการเรยีนรู้เพื่อศักยภาพการ 
พึ่งตนเองของชุมชนชนบท ศึกษาเฉพาะกรณีชุมชนบ้านยางหลวง ตำบลท่าผา  
อำเภอแม่แจ่มจังหวัดเชียงใหม่. วิทยานพินธ์ปรญิญามหาบัณฑิต
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

https://youtu.be/mIEJ7Cjxcu8
https://www.youtube.com/watch?v=xxxxxx
https://clib.psu.ac.th/southerninfo/content/1/06866f2a


วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย 

ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม พ.ศ. 2568) 

~ 110 ~ 

ภาษาต่างประเทศ 
Anderson, B. 1991. Imagined communities: Reflections on the origin and  

spread of nationalism. London: Verso. 
 

Assmann, J. 2008. Communicative and cultural memory. In A. Erll & A.  
Nünning (Eds.), Cultural memory studies: An international and 
interdisciplinary handbook. (pp. 109–118). De Gruyter. 

Buckser, A., & Glazier, S. D. (Eds.). 2003. The anthropology of religious  
conversion. Lanham, MD: Rowman & Littlefield. 

Glassie, H. 1999. Material Culture. Bloomington: Indiana University Press. 

Hobsbawm, E. J., & Ranger, T. (Eds.). (1983). The invention of tradition.  
Cambridge University Press. 

La Barre, W. 1970. The Ghost Dance: Origin of Religion. New York: Dell. 

Nora, P. 1989. Between Memory and History: Les Lieux de Memoire.  
Representations, 26, 7–24. 

Spiro, M. E. 1966. Religion: Problems of definition and explanation. In M.  
Banton (Ed.), Anthropological approaches to the study of religion. 
(pp. 85–126). London: Tavistock. 

Turner, V. 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure.  
 Brunswick and London: Aldine Transaction. 
 
 
 


