MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Konsep Sad al-Dhara’i ‘(Penutupan Pintu Keburukan) Berkaitan Pendekatan
Pencegahan dan Pemulihan dalam Pendidikan Seksualiti di Malaysia
The Concept of Sad al-Dhara’i ‘(Blocking the Means) Related to Preventive and

Rehabilitation in Sexuality Education in Malaysia
Nazerah Mustafa1
Abdul Latiff Abu Bakar'
Mokmin Basri'

Abur Hamdi Usman2

(Received: Noverber 26, 2021; Revised: December 20, 2021; Accepted: December 27, 2021)

ABSTRAK

Topik ini mengenai menutupi pintu keburukan (Sad al-Dhara’i‘) memberi gambaran
bahawa al-Mafsadah (keburukan) di kalangan remaja yang seakan berlaku sekiranya tidak
disekat. Objektif kajian ini ialah mengenalpasti perbezaan dan meneliti peranan serta mengkaji
hikmah terhadap psikoterapi Islam mengenai konsep Sad al-Dhara’i‘ berkaitan pendekatan
pencegahan dan pemulihan. Metodologi kajian ini menggunakan kaedah kualitatif dengan
melakukan analisis kandungan dan analisis dokumen terhadap kitab-kitab ulama lampau dan
kontemporari. Kesahannya boleh dipercayai dengan bahan rujukan dan bibliografi yang
disertakan. Pernyataan masalah adalah ekoran memelihara faktor pelindung dan menangani
faktor risiko dari berleluasa, namun melalui intervesi peranan kerajaan iaitu Jabatan Kebajikan
Masyarakat, Enakment Tatasusila Jenayah Syariah oleh Jabatan Agama Islam Negeri, Tindakan
Dasar Keluarga Sakinah Negara oleh JAKIM dan Bahagian IPD Komuniti, PDRM sebagai satu
bentuk yang dapat menutupi pintu keburukan yang destruktif atau merosakkan. Hasil kajian
psikoterapi Islam ialah membebaskan diri dari kejahilan dan jiwa yang murung. Oleh itu,
konsep Hikmah Terapi Islam menjelaskan bahawa pendekatan pencegahan adalah lebih
dominan dari pemulihan (prevention is better than cure) melalui penutupan pintu keburukan
Sad al-Dhara’i‘. Oleh itu, semoga kesimpulan hikmah Terapi Islam ini dapat menjadi pegangan
setiap remaja berpandukan gerak geri dan perbuatan serta sikap Rasulullah SAW.

Kata Kunci: Sad al-Dhara’i‘, Pencegahan, Pemulihan, Pendidikan, Seksualiti

1 Universiti Islam Malaysia (UIM), Selangor, Malaysia

2 Kolej Universiti Islam Antarabangsa Selangor (KUIS), Malaysia. (Corresponding author / Email : aburhamdi@kuis.edu.my)

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 with 74



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

ABSTRACT

This topic is about Sad al-Dhara’i, which implies blocking the means to al-Mafsadah
(evil) among teenagers, which is likely to materialize if the means towards it are not obstructed.
This research aims to study Islamic Psychotherapy's difference, role, and wisdom towards
preventive and rehabilitation given by Sad al-Dhara’i‘. The methodology used is the qualitative
approach on documents and content analysis on books of previous and contemporary scholars.
The validity and transparency of articles may be believable by references given. The problem
statement is about how the risk and protective factors are being widespread even though
through the iniative of Malaysian government, that is Jabatan Kebajikan Masyarakat, Enakmen
Tatasusila Jenayah Syariah, Tindakan Dasar Keluarga Sakinah Negara, JAKIM, and IPD
Community, PDRM as form of blocking the ends of destructive acts or harmful. The result of
Islamic Psychotherapy clearly says that prevention is much better than the rehabilitation made
through Sad al-Dhara’i‘. Therefore, it’s concluded that every teenager should firmly hold Islamic
Psychoteraphy wisdom as by the attitude and movement of the Prophet Muhammad (pbuh).

Keywords: Sad al-Dhara’i’, Prevention, Rehabilitation, Education, Sexuality

Pendahuluan

Sad al-Dhara’i‘ dilihat sebagai satu konsep yang menutupi segala pintu yang
membawa kepada perbuatan jenayah sosial yang diharamkan ajaran Islam. Kalimah
Sad al-Dhara’i® berasal daripada dua perkataan iaitu, sad bermaksud mendapat, tegap dan
lurus, juga menentukan tujuan, membetulkan dan mendidik (Farhat, 2000). Lafaz Sad juga
bermaksud tutup, menegah, menghalang, menyekat atau pun sumbat (Ibn Manzur, 1958).
Manakala al-Dhara’i® merupakan kata jamak daripada perkataan dhari‘ah, yang bermaksud
menghalang dari berlakunya perkara fasad seperti melihat aurat wanita ajnabi yang boleh
membawa kepada zina (Mohamad, Omar, Muda & Yahya, 2001; Badran, 1965). Biasanya,
perkataan al-Dhara’i menunjukkan kepada keburukan (Zaydan, 2009), sepertimana dipaparkan
setiap hari dalam media pelbagai insiden pergaduhan, pembunuhan, pencabulan, anak lari dari
rumabh, hilang pedoman dan sebagainya (Yaakub, 2004).

Gejala sosial seperti pergaulan bebas tanpa batas, mengambil dadah, perbuatan
membuli, pornografi, cinta terhadap pasangan dan 105 daripada 124 remaja menyebabkan
mereka terjebak dalam salah laku seksual ini (Azmi, 2009). Golongan remaja berisiko dapat

dikenalpasti apabila seseorang terlibat menyalahi had nilai dalam masyarakat dan golongan ini

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 75



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

terutamanya dari kumpulan keluarga yang konflik dan berlaku perceraian. (Nazim, Shama &
Hamjah, 2013). Dora (2004) yang mendapati kurangnya kasih sayang dan berlaku pengabaian
ibu bapa terhadap pergaulan bebas. Ibu Pejabat Balai Polis Johor Baru pula melaporkan terdapat
peningkatan kes juvana antara 2001-2004, faktor ini menyumbang kepada masalah keciciran dan
menyebabkan pembentukan tingkah laku tidak bermoral. Di Kelantan, Rahman et al. (2011)
mendapati pelajar antara 13-17 tahun, 50% dari mereka telah melalui pengalaman mengadakan
seksual di awal usia sebelum 14 tahun. Sejak tahun 2012, Pelan Tindakan Pendidikan Kesihatan
Reproduktif dan Sosial (PKRS) melaporkan 49.7 peratus remaja mengadakan hubungan intim
dengan lebih daripada seorang pasangan, akibatnya mengalami kehamilan dari keterlanjuran
yang tidak disekat.

Hal ini seiring sepertimana yang disebut oleh Muhammad Yusuf (2002) menyenaraikan
tiga punca utama menyebabkan kepincangan masyarakat, iaitu; pertama, tertipu dengan
godaan syahwat; kedua, berpaling dari ajaran agama; ketiga, tewas dengan perancangan pihak
musuh Islam tanpa sedar iaitu seperti golongan Liberalism dan Sekularism yang permisif di
sebalik nama Hak Asasi Manusia. Menurut golongan ini, orang lain tidak boleh campur tangan
dalam hal-hal lain walaupun perbuatan melanggar tatasusila seperti pergaulan bebas, pakaian
menjolok mata, berhibur di pusat-pusat hiburan di samping minum arak atau pun berjudi
(Hussin, 2007). Sejajar dengan perkembangan kumpulan LGBT di Malaysia, disokong oleh
Negara besar di dunia dan didokong oleh perjuangan peringkat antarabangsa iaitu United
Nation Human Right Convention (UNHRC). Dengan itu, prinsip, akhlak dan nilai agama Islam
mengancam perundangan jenayah syariah disebabkan tuntutan hak sepertimana di Negara luar
(Mohamad, 2015). Kepercayaan Islam yang baru menggantikan kepercayaan Islam yang lama
dan pencegahan penyakit kelamin hanya diselesaikan secara superficial (dasar) menurut
pemikiran, dan hal ini yang menyimpang dari sosiobudaya Negara ini (Abdullah, 2007).

Din (2001) menegaskan bahawa manusia mempunyai kerohanian yang tunduk pada akal
yang waras, membezakan yang baik dan buruk iaitu tunduk pada hawa nafsu yang merosakan.
Oleh itu, langkah pencegahan merupakan sesuatu yang penting untuk melatih remaja
meningkatkan keupayaan menahan diri daripada terjebak dalam pintu maksiat atau dosa-dosa
besar. Tujuan konsep Sad al-Dhara’i‘ supaya dapat mengelakkan remaja dari melakukan
keburukan, disebabkan agama Islam sebagai punca dan pencetus utama kepada akhlak dan

peribadi terpuji, secara langsung ianya berhubung dengan prinsip ketuhanan (Din, 2001).

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 76



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Oleh itu, dalam menangani kepincangan ini, timbul beberapa persoalan yang perlu
diteliti, iaitu Pertama, meneliti perbezaan di antara pendekatan pencegahan dan pemulihan;
Kedua, menyingkap dan mengenalpasti pendekatan ini dilihat sebagai satu pendekatan yang
mampu menutupi pintu-pintu keburukan; Ketiga, mengkaji hikmah pelaksanaan psikoterapi
Islam dalam pencegahan dan pemulihan berkaitan penutupan pintu keburukan yang terbuka

luas dalam Negara ini.

Metodologi Kajian

Objektif kajian ini ialah mengenalpasti perbezaan dan meneliti peranan serta mengkaji
hikmah terhadap psikoterapi Islam mengenai konsep Sad al-Dhara’i’ berkaitan pendekatan
pencegahan dan pemulihan. Kajian ini menggunakan kaedah kualitatif dengan metod kajian
analisis kandungan mengenai menutupi pintu maksiat dengan konsep Pencegahan dan
Pemulihan. Data dipungut dari al-Quran, al-Hadith kitab-kitab ulama lampau dan kontemporari
dan data dianalisis mengikut analisis dokumen dan analisis kandungan. Rekabentuk kajian
kualitatif menunjukkan perkaitan yang jelas antara strategi, rekabentuk dan teknik kajian serta
sangat bersesuaian dengan penggunaan yang dikemukakan oleh Cresswell (2009). Kesahan
bahan ini dipercayai dan boleh diterima pakai kerana seiring dengan pengkajian yang

disertakan dalam rujukan dan bibliografi.

Kajian Literatur

Konsep kebaikan memberi gambaran bahawa (makruf) itu bersifat (al-maslahah), dan
keburukan (al-mafsadah) itu bersifat kerusakan disebut dalam al-Quran sebagai munkar. Dengan
itu, al-Suyuti (tth.) menegaskan bahawa makruf membentuk akhlak dengan pimpinan
keperibadian terpuji, manakala munkar membentuk akhlak yang tercela, kerana kecenderungan
manusia menuruti hawa nafsu. Manusia dikendalikan oleh syahwat juga menggambarkan
kerakusan dan kebodohannya. Menurut al-Suyuti (t.th.) bahawa makruf dan munkar keduanya
adalah Dbersifat syariah. Ibn Miskawayh (1999) menyatakan bahawa kebaikan manusia terletak
pada pemikirannya untuk berfikir dan tingkah laku manusia mengandungi unsur naluri dan
unsur usaha latihan.

Begitu juga al-Khayr (kebajikan), al-Ma ‘ruf, al-Bir, al-Maslahah yang menjurus kepada
semua kebaikan. Istilah-istilah tersebut bermaksud menuruti syarak dengan melakukan

kebaikan dan meninggalkan akhlak yang tidak baik. Dalam surah al-Bagarah ayat 177, Allah

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 with 77



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

SWT berfirman tentang kebaikan itu antara lain merujuk kepada orang yang beriman dan
melakukan amalan kebaikan sesama manusia memberi maksud “Bukanlah perkara kebajikan itu
hanya kamu menghadapkan muka ke pihak timur dan barat, tetapi kebajikan itu ialah
berimannya seseorang kepada Allah, dan hari akhirat, dan segala malaikat, dan segala Kitab,
dan sekalian Nabi; dan mendermanya seseorang akan hartanya sedang ia menyayanginya, -
kepada kaum kerabat, dan anak-anak yatim dan orang-orang miskin dan orang yang terlantar
dalam perjalanan, dan kepada orang-orang yang meminta, dan untuk memerdekakan hamba-
hamba abdi; dan mengerjanya seseorang akan sembahyang serta mengeluarkan zakat;, dan
perbuatan orang-orang yang menyempurnakan janjinya apabila mereka membuat perjanjian; dan
ketabahan orang-orang yang sabar dalam masa kesempitan, dan dalam masa kesakitan, dan
juga dalam masa bertempur dalam perjuangan perang Sabil. orang-orang yang demikian
sifatnya), mereka itulah orang-orang yang benar (beriman dan mengerjakan kebajikan); dan
mereka itulah juga orang-orang yang bertaqwa.”

al-Mafsadah (kerosakan), al-Shar (kejahatan), al-Munkar (kebatilan), serta al-Fahishah
(kekejian) yang merujuk kepada keburukan yang berdasarkan syarak, akal dan kemanusiaan. al-
Shar bererti perlakuan yang tidak menuruti syarak bagi mereka yang melakukan kejahatan
sosial. al-Munkar dan al-Mafsadah adalah perkara yang seakan sama ertinya dengan al-Shar dan
al-fahishah. Contohnya ialah surah a-Isra ayat 32 yang menerangkan bahawa zina itu perkara
keji sebagai mana maksud ayat “Janganlah kamu mendekati zina, sesungguhnya zina itu
adalah suatu perbuatan yang keji (fahisyah) dan suatu jalan yang buruk.”

Dalam pendekatan pemulihan ini, remaja bermasalah sangat memerlukan intervensi ahli
keluarga sedangkan realiti yang diterima daripada keluarga pada awal pendedahan adalah rasa
kecewa, malu dan akhirnya meminggirkan remaja tersebut. Kesalahan pelaku terpaksa
ditanggung sendiri dan bebanan tekanan yang hebat tidak dapat dikongsi bersama ahli
keluarga. Ibn Manzur (1958) pula menjelaskan bahawa keburukan manusia adalah sesuatu yang
menjadikannya hina pada pandangan manusia.

Pada tahun 2003, lebih 300 orang kanak-kanak dan remaja berusia antara 13-25 tahun,
terlibat dengan salah laku seksual dan seks bebas sehingga membawa kepada kehamilan dan
pengguguran janin di Malaysia (Sabran, 2003). Menurut al-Tawil (1992) tujuan pendidikan seks
ialah berasaskan naluri, memberi peringatan dan pengajaran sejak baligh dan remaja akan
berwaspada terhadap penyimpangan yang dilarang oleh agama Islam sekiranya dibekali dengan

ilmu keimanan. Dalam hal tersebut, ditekankan pengajaran psikologis ini secara menyeluruh

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 78



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

agar remaja memahami kesucian hubungan seksual dan dosa besar pada pandangan Allah SWT
(Hathout, 1994). Hal ini termasuk sebagai suatu usaha preventif dan Ibn Manzur (1958) pula
menjelaskan bahawa keburukan manusia adalah sesuatu yang menjadikannya hina. Oleh itu,
pengetahuan perubahan biologis dan psikologis berkaitan fungsi organ reproduksi tidak harus
diabaikan. Hal ini sejajar dengan pandangan Al-Attas (1994), iaitu pendidikan merupakan proses
penerapan adab ke dalam diri seseorang. Syariat Islam adalah bertujuan memelihara kebaikan
dan manfaat (maslahah dan manfaat) dan menjauhi keburukan dan bahaya.

Imam al-Ghazali (t.th.) dalam kitabnya al-Mabadi’ al-Khamsah atau al-Usul al-Khamsah
membahagikan al-Daruriyyat kepada lima elemen iaitu pemeliharaan agama Islam (hifz al-din),
memelihara nyawa atau jiwa (hifz al-nafs), memelihara akal (hifz al-‘aql), memelihara keturunan
(hifz al-nasl) dan memelihara harta (hifz al-mal). Oleh itu, setiap manusia yang mendambakan
kemaslahatan untuk Kkesejahteraan akan mengambil inisiatif untuk mengutamakan lima
al-Daruriyyat ini dalam kehidupan. Dalam memelihara keturunan bertujuan melindungi daripada
gangguan zina mata dan zina faraj, mujahadah melawan hawa nafsu sehingga melalui

perkahwinan menghasilkan keturunan adalah menjadi matlamat utama umat Islam.

Hasil Kajian dan Perbincangan

1. Pendekatan Pencegahan dalam Islam

Pendekatan pencegahan adalah melindungi seseorang atau sesuatu kumpulan secara
proaktif dari terlibat dalam sesuatu masalah yang boleh menjadi serius. Manakala, pendekatan
pemulihan (rehabilitation) melibatkan aktiviti untuk memulihkan seseorang atau sesuatu
kumpulan yang telah melakukan keburukan dan telah mengalami kerosakan akhlak. Kant (1785)
dalam teori kewajipan seseorang individu (principle of duty), berpendapat konsep tekad baik
(goodwill) adalah bertindak dengan betul (intrinsic) tanpa menentukan niat seseorang. Proses
Pencegahan tidak dapat dilaksanakan apabila semua genap masyarakat lalai terhadap
tanggungjawab (duty for the sake of duty) (Kant, 1785).

Oleh itu, prinsip kewajipan dalam Islam perlu dilaksanakan, sepertimana dijelaskan tiga
unsur utama iaitu pertama, ilmu; kedua, jihad; ketiga, ubudiah, yang menegaskan bahawa
pendidikan adalah sebuah sistem sosial yang menentukan pengaruh dan kesan keluarga atau
sekolah dalam membentuk akhlek remaja (Mahmud, 2004). Darussalam (1997) menjelaskan
manusia menyedari bahawa pendidikan Islam perlu menekankan proses reproduksi manusia

(prokreasi) tidak dipandang maksiat. Persenggamaan yang membentuk janin sehingga kelahiran

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 it 79



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

melalui nikah yang halal patut diutamakan dan Islam mengangkat fitrah seksualiti dan institusi
keluarga yang sah dan tinggi di sisi Islam. Omar (2010) mengatakan bahawa etika atau akhlak
adalah disiplin ilmu yang mengkaji berbagai isu baik dan buruk tentang adat, susila, tabiat,
cara berfikir, sikap, agama, yang dapat mempengaruhi pertanggungjawaban manusia seperti
akal, niat, kebebasan dan sebagainya.

2. Pendekatan Pemulihan Cara Islam

Akhlak adalah suatu perkara amat penting yang berperanan sebagai penanda aras bagi
diri seseorang. Seharusnya pemahaman mengenai nilai-nilai dasar (core values) akan
menjadikan manusia itu kebaikan. Al-Attas (1979) selalu menekankan perlunya penguasaan ilmu
agama Islam yang murni dan mendalam sebagai memberi makna terhadap proses ubudiah
kepada Tuhan. Pemahaman nilai-nilai dasar ini akan menjadikan manusia yang terpelihara
secara intelektual dan spiritual. Aspek ilmu yang mengangkat nilai-nilai dasar ini adalah ilmu
fardhu ain yang menjadi media bagi menghayati serta tunduk kepada segala peraturan Allah
SWT (Abu Bakar, 2005). Oleh itu, manusia perlu memfokuskan kepada kefahaman tentang
teknik latihan spiritual, mengenal diri, mengetahui kebaikan solat sebagai menilai penyakit
spiritual (Aziz, 2009). Setiap pergerakan solat ini juga menyebabkan darah dapat beredar ke
seluruh tubuh dan apabila sujud darah akan beredar ke bahagian otak dan memberikan tenaga
mengawal bacaan dalam solat dan melindungi fikiran lain yang mengganggu solat (Husain,
2006). Untuk menghilangkan kebiasaan berbuat dosa dan bangkit untuk membersihkan jiwa,
usaha merasa takut pada siksaan hari akhirat, kekerapan membaca dan kefahaman makna
al-Quran. Sentiasa beristiqgamah dan bertaubat untuk meninggalkan dosa serta tetap hatinya
untuk tidak kembali melakukan dosa-dosa yang serupa di masa akan datang (al-Qushayri, 1959).
Maka hilanglah rasa ketagihan melakukan dosa, menyesal, bertaubat dan khusyuk serta kembali
dan memohon dengan rasa takut (khawf) dan harapan (raja’) kepada Allah SWT (An-Najar,
2004a). Sikap menyedari kelemahan dan kurang upaya diri, berazam sepenuhnya dan
mengharapkan keampunan dari Allah SWT merupakan amalan mukmin sejati (al-Muhasibi,
1929). Di samping itu, manusia memerlukan ikhlas, sabar dan benar bersepadu dalam setiap
amalan dan tidak akan sempurna ketiga sifat ini yang saling menguatkan yang lain (al-Kharraz,
1981).

Di Malaysia, Akta Kanak-Kanak 2001, ditubuhkan bagi tujuan perlindungan dan
pemulihan kanak-kanak bermasalah, antaranya sumbang mahram atau inses yang ada pertalian

darah. Mengikut Santoso (1997) dan kecederaan dihadapi ialah luka pada bibir, (lesion on lips

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 with 80



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

caused by scratch), jangkitan pada alat kelamin. Inses termasuk dalam bentuk kekerasan
seksual dan bahaya apabila berlaku inses kepada mangsa (Karman, 1984). Menurut Yaakub
et al. (2017), nilai moral pesalah tegar seperti pesalah juvana dan nilai moral merupakan antara
pendekatan proaktif dilaksanakan melalui pendekatan pemulihan Islam bagi pesalah seks
remaja. Pendekatan pemulihan ini memerlukan teknik yang berkesan supaya membuka minda
untuk menimba ilmu pengetahuan dalam membentuk keimanan dan mendapat petunjuk Ilahi
(Mansor, 2016).

Pemulihan cara Islam menurut pengkaji ialah mengembalikan fitrah kerohanian yang
tercalar akibat seseoang itu terjebak dalam pintu-pintu kekejian yang terbuka luas. Pemulihan
amat diperlukan untuk mengembalikan fitrah kejiwaan, fikiran, spiritual, akhlak, fizikal dan
pemahaman berdasarkan kebenaran yang mutlak. Fungsi pemulihan secara Islam ini didapati
berasaskan rangka pendidikan dan pengajian dengan tujuan untuk mengimbangi ilmu dan
jilwanya mengenai ilmu tauhid, fekah dan ibadah yang telah jauh terpesong. Oleh itu, golongan
remaja hendaklah bermuhasabah dan mengenali isi hati sama ada mahrim atau pun tidak.

3. Peranan pencegahan dan pemulihan dalam Sad al-Dhara’i’

Peranan pencegahan dan pemulihan dikenalpasti dapat menutupi pintu keburukan
melalui Sad al-Dhara’i‘ terhadap akhlak remaja. Didapati peranan kerajaan, Pejabat Hal Ehwal
Agama Islam, Tindakan Dasar Keluarga Sakinah Negara, JAKIM dan IPD Komuniti, PDRM yang
melaksanakan pendekatan pencegahan dan pemulihan dalam menutupi pintu maksiat iaitu:

3.1 Peranan Kerajaan

Di bawah Akta Kanak-Kanak 2001. Pihak Jabatan Kebajikan Malaysia (JKM)
telah menubuhkan Taman Seri Puteri (TSP) di bawah seksyen 55 (tempat perlindungan) bagi
rehabilitasi kanak-kanak yang terjebak melakukan perbuatan seksual, atau bersetubuh dengan
apa-apa maksud lucah, samada di bawah kawalan muncikari atau diancam bagi maksud
pelacuran. Kemasukan melalui perintah Mahkamah Bagi Kanak-Kanak di bawah Perenggan
40(1)(e) atau memohon sendiri di bawah subseksyen 41(1) memerlukan perlindungan segera.
Tempoh perlindungan dan pemulihan selama 3 tahun tetapi boleh dibebaskan sebelum tamat
tempoh dengan Kuasa Menteri atau kelulusan Lembaga Pelawat. Manakala, Asrama Akhlak
ditubuhkan di bawah seksyen 61 (Asrama Akhlak) Akta Kanak-Kanak 2001, lima buah untuk
lelaki dan tiga untuk perempuan. Bertujuan memberikan rehabilitasi kepada kanak-kanak yang
terlibat dengan jenayah, menyebabkan cedera parah, merogol, melakukan sumbang mahram

atau mencabul kehormatan, kesalahan di bawah seksyen 377B, 377C, 377D, 377E Kanun

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 81



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Keseksaan. Kemasukan melalui perintah Mahkamah, 91(1)(e)(perintah percubaan) atau seksyen
46 (kanak-kanak tidak terkawal) (Ramli, 2017a).

Sementara, Sekolah Tunas Bakti (STB) adalah diluluskan kepada yang berusia sepuluh
tahun (10) ke atas dan memerlukan institusi untuk penahanan dan pemulihan di bawah seksyen
65. Kemasukan mengikut Perintah Mahkamah di bawah perenggan 91(1)(f), dihantar ke sekolah
diluluskan atau Sekolah Henry Gurney). Tempoh Pemulihan selama tiga tahun tetapi boleh
dibebaskan sebelum tamat tempoh dengan kelulusan Kuasa Menteri atau Lembaga Pelawat.
Perbezaan di antara Asrama Akhlak merupakan satu tempat percubaan dalam memulihkan
akhlak kanak-kanak yang diperintahkan selama 1 tahun manakala Sekolah Tunas Bakti (STB)
merupakan tempat yang tetap selama 3 tahun. Sementara Taman Seri Puteri merupakan
Institusi yang hanya menempatkan perempuan berumur bawah 18 tahun yang lebih cenderung
kepada pelacuran (Ramli, Z 2017b).

Menurut pengkaji, pihak Jabatan Kebajikan Masyarakat yang mewakili Kerajaan
Malaysia dalam menangani pelaku dalam berbagai jenis kesalahan telah melakukan peranannya
secara berkesan. Terdapat tiga (3) buah pusat yang ditubuhkan oleh kerajaan, iaitu Asrama
Akhlak, Sekolah Tunas Bakti dan Taman Seri Puteri yang dinilai mencukupi untuk menangani
berbagai jenis permasalahan remaja. Dianggapkan sesiapa yang terlibat dengan mana-mana
kategori kesalahan tersebut tidak akan mengulangi lagi untuk memasuki pusat pemulihan ini.
Hal ini berlaku kerana ia menjejaskan maruah dan dipandang serong oleh segelintir masyarakat.
Bagaimanapun, mereka memerlukan rawatan pemulihan bagi mengubah hala tuju dan
kewibawaan pelaku. Oleh yang demikian, diharapkan agar penghuni pusat ini dapat menjadi
duta kecil kepada remaja lain supaya menjaga kewibawaan diri dan nama baik keluarga
terpelihara.

3.2 Pejabat Hal Ehwal Agama Islam Seluruh Negeri di Malaysia

Peranan Pegawai Penguatkuasa Agama (PPA) dalam melaksanakan Hisbah di
negeri Selangor (Abdullah, 2000), banyak memberi tumpuan kepada aspek pencegahan maksiat
melalui penubuhan skuad ini dan PPA melaksanakan hisbah Pengurusan Hal Ehwal Islam yang
berkait dengan kesusilaan. Di Kelantan, unit pencegahan bertanggungjawab mengumpulkan
data statistik kasalahan dan mengendalikan program-program kaunseling dan pencegahan,
termasuk di dalam premis. Hal ini bagi mengelakkan lebih banyak berlaku kes perzinaan dan
kegiatan buang bayi, (Abdul Rahim & Mohamed Saifuddin, 2018). Di Johor Bahru, Exco Hal

Ehwal Agama Islam dan Pendidikan Johor, Aminolhuda Hassan berkata dalam

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 82



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

menguatkuasakan undang-undang Kesalahan Jenayah Syariah (1997) dijalankan bertujuan
mencegah masyarakat Islam terlibat perkara bertentangan hukum syarak. Sebanyak 1,732 kes
tangkapan dibuat dan 511 kes dari jumlah ini merupakan kes khalwat di bawah Enakmen
Kesalahan Jenayah Syariah Negeri Johor (1977). Selain itu, kesalahan yang sering dilakukan
tangkapan ialah berjudi di bawah seksyen 18(1), memabukkan di bawah seksyen 19(1) dan juga
khalwat di bawah seksyen 27(1)(a)(b) (Othman, 2019). Aminolhuda Hassan menjelaskan lagi,
JAIJ mendapat kerjasama yang baik dari PDRM, AADK, Jabatan Imigresen Malaysia dan pihak
berkuasa tempatan (PBT). Di samping mengharapkan kerjasama daripada masyarakat awam
dan membuat aduan resmi di Pejabat Agama Daerah atau di Ibu Pejabat (Othman, 2019). Di
Malaysia, banyak pengajaran yang diperoleh daripada Pejabat Hal Ehwal Agama Islam seluruh
negeri mengenai pendekatan pencegahan terhadap kesalahan yang diwartakan di bawah
Enakmen Tatacara Kesalahan Jenayah Syariah. Tangkapan di bawah seksyen tertentu
dikenakan bagi kesalahan besar seperti perzinaan, buangan bayi dan sumbang mahram dan
seumpamanya. Pihak PHEAI memberikan teguran bertahap kepada mereka yang melakukan
perkara terbabit, iaitu dengan mengadakan konseling bagi kesalahan yang masih boleh
dibendung. PHEAI mendapat sokongan dari agensi-agensi lain seperti JPJ dan PBT serta PDRM
bagi memudahkan urusan pemeriksaan dijalankan. Oleh itu, kelegaan pada masyarakat apabila
ada pihak menangani aspek pencegahan dan keamanan persekitaran dapat dirasai oleh semua
pihak.

3.3 JAKIM dan Organisasi Kerajaan

Kesan pencegahan di dapati agak berhasil sepertimana ditunjukkan oleh KKM,
Bahagian Kesihatan Seksual dan Reproduktif. Berlaku penurunan kes 10-19 tahun yang telah
terdaftar di fasiliti kesihatan primer KKM bagi tahun sebanyak 18,847 (2012), 17,5688 (2013),
16,528 (2014), 13,831 (2015), 12,492 (2016), 11,024 (2017), 3,972 (2018). Mulai 2008, KKM telah
mewujudkan Jawatankuasa Teknikal Kesihatan Remaja Kebangsaan (JTKRM) untuk memantau
implementasi Dasar Kesihatan Remaja Negara dan Pelan Tindakan Kesihatan Remaja
Kebangsaan 2015-2020. Kementerian Pembangunan Wanita Keluarga dan Masyarakat (KPWKM)
mendokong Dasar Kebangsaan Negara (DKN) secara prinsipnya mengutamakan perspektif
keluarga secara konsisten dan menjadi pemangkin kepada komitmen semua masyarakat.
Hubungan JAKIM dengan LPPKN di bawah KPWKM, membolehkan data-data hasil penyelidikan
dikongsi dengan semua keluarga di Malaysia. JAKIM menumpukan berkaitan kaunseling Syar’i

sebagai satu nilai tambah dan meliputi usahasama persefahaman dengan Lembaga Penduduk

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 83



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

dan Pembangunan Keluarga Negara (LPPKN) dan Jabatan Hal Ehwal Agama Islam Negeri
(JHEAIN).

Jabatan Kehakiman Syariah Malaysia membangunkan Pelan Strategik JKSM yang lebih
berfokus dalam tempoh 2016 — 2020 (Pindaan 2013-2018). Dari pembabitan dengan JAKIM, satu
bahagian baru ditubuhkan, iaitu Bahagian Sokongan Keluarga Islam, hasil keputusan Mesyuarat
Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Agama Islam (MKI) ke 47 dipengerusikan oleh Tun Abdullah
Ahmad Badawi. Di sini, pelaksanaan hukuman ta’zir adalah disyariatkan, telah dilakukan oleh
Khulafa al-Rasyidin dan tidak boleh diingkari sesiapa selepasnya serta mendatangkan gerun
pada pelaku jenayah. Ta’zir pada istilahnya, adalah hukuman yang tidak ditetapkan oleh syara’
pada setiap maksiat (El-Muhammady, 1998). Dabit ini bertujuan menghalang dan
memperbetulkan semula akhlak pesalah daripada kembali mengulangi kejahatan tertentu
umpamanya seperti mendidik kanak-kanak dan orang kafir. Oleh itu, kerjasama JAKIM dan
Mahkamah Syariah yang menghasilkan pengetahuan mengenai perundangan Mahkamah seperti
dilaporkan oleh Ismail (2011) dalam Law Report 4, 2011.

Pelan Tindakan Dasar Keluarga Sakinah Negara (TDKSN) dilaksanakan secara holistik
oleh pegawai-pegawai JAKIM, JAIN, MAIN di seluruh negara. Berdasarkan Buku Laporan
Tahunan JAKIM 2017, JAKIM berupaya menerbitkan modul hal berkaitan Modul Kemahiran
Keibubapaan, Modul Pembangunan Remaja, Modul Pendidikan Kanak-Kanak, Modul Pengurusan
Konflik Keluarga dan Modul Kehamilan dan Kelahiran (Othman, 2017) . Walaubagaimanapun,
keberkesanan modul-modul ini masih boleh dipersoalkan apabila terdapat kes perceraian
dilaporkan 70 kes setiap hari bagi kalangan pasangan Islam mengikut statistik JAKIM bagi
tahun 2011. Didapati ada dalam kalangan remaja terdedah kepada persekitan keluarga, jiran
tetangga dan persekolahan, jiran tetangga yang negatif, namun mengikut (Hoover-Dempsey &
Sandler, 2005), mengatakan bagaimana ibu bapa meletakkan peranan keibubapaan yang baik
terhadap anak itu lebih penting. Manakala CAqﬂ (198b) menyatakan remaja mengalami pelbagai
cabaran dan dugaan diawal permulaan awal usia baligh, walaupun begitu, nilaian iman
seharusnya difahami berasaskan pengertian hukum syarak.

Namun, bagaimanapun, sinergi hubungan ibu dan ayah mendorong potensi anak

berkembang dengan baik tanpa tekanan dan paksaan. Manakala Ibn ‘Abd al-Barr menguatkan

pendapat Ibn Hajar menyebut khilqat Islamiyah iaitu fitrah yang diciptakan Allah SWT untuk

manusia merupakan satu benih kesetiaan menerima kebenaran Islam (al-Nawawi, 1978).

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 with 84



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Pengkaji sangat bersetuju dengan penulisan mengenai khilgat Islamiyah yang
menyentuh tentang peranan ibu bapa dalam apa hal sekali pun, terutamanya mengenai benih
kesetiaan menerima kebenaran Islam. JAKIM menganjurkan TDKSN untuk memberikan peluang
kepada remaja dan ibu bapa menangani sesuatu isu yang berbangkit dan ditangani
berdasarkan modul Pengurusan Konflik Keluarga. Ibu bapa perlu mempunyai kemahiran dalam
memahami anak dari pelbagai sudut dan dapat dipelajari dalam modul Kemahiran Keibubapaan.
Sementara itu, mana-mana pelaku yang telah pun melebihi had kemampuan ibu bapa dan
melampaui batas perundangan negara, maka setelah melalui beberapa proses undang-undang,
di mana akhirnya JKSM akan mengambil alih dengan penetapan hukuman ta’zir kepada pelaku
terbabit. Apapun, tujuannya adalah untuk mengembalikan kesedaran pelaku mengenai erti
kehidupan dan meningkatkan kembali nilai keimanan yang jauh tercamar dan tersusut. Oleh
itu, kesedaran ini sepatutnya bermula di peringkat awal baligh lagi sehingga seterusnya pada
peringkat mencapai dewasa.

3.4 Pihak IPD Bahagian Komuniti, PDRM

Sad al-Dhara’i‘ dapat dicapai apabila PDRM mengambil langkah memelihara
keselamatan ‘remaja berisiko’ yang melakukan kejahatan nafsu dengan naluri seks disalurkan
cara tidak sah dan bertentangan dengan nilai Islam serta rasional berfikir diketepikan
(Ghazalba, 1981). Golongan ini didedahkan dengan pelbagai jenis jenayah supaya dapat
memperlengkapkan diri dengan undang-undang Negara. Selain itu, banyak langkah-langkah
Program Permuafakatan Kementerian Pendidikan Malaysia (KPM) dan PDRM dianjurkan,
antaranya Pegawai Perhubungan Sekolah (PPS), yang menjalankan ‘Pemantauan Jenayah
Penyalahgunaan Dadah Pelajar Sekolah (Mokhtar, 2019). Begitu juga PPS Membantu Disiplin di
Sekolah dan PPS Membantu Kes Buli di Sekolah, menegaskan PDRM dapat mengatasi banyak
keadaan, dengan pembabitan Jabatan Pendidikan, sekolah dan badan bukan kerajaan serta ibu
bapa yang menjadi individu penting dalam mencorakkan kehidupan anak. (“PDRM sambut
baik”, 2017).

4, Hikmah pelaksanaan psikoterapi Islam (Sad al-Dhara’i‘)

Pengertian psikoterapi Islam adalah proses pengobatan dan penyembuhan melalui
al-Ouran dan As-Sunnah atau pun secara empiriknya melalui pengajaran Allah, para malaikat,
rasul dan ahli waris para nabi (Adz-Dzakiy, 2001). Psikoterapi juga dikatakan pengobatan
dengan secara psikologis untuk masalah berkaitan fikiran, perasaan dan perilaku. Menurut

Mujib (2002) berasal dari dua perkataan iaitu “Psyche” yang ertinya jiwa, fikiran atau mental,

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 85



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

manakala “Therapy” ialah penyembuhan, pengubatan dan perawatan. Penyembuhan yang
digunakan berdasarkan metod psikologis yang diertikan sebagai pemulihan minda iaitu rawatan
sakit jiwa atau gangguan mental dengan menggunakan kaedah psikologi (Jaya, 1994).
Psikoterapi Islam mempunyai fungsi tersendiri iaitu fungsi pemahaman tentang masalah hidup
manusia, fungsi pengendalian iaitu mengarahkan setiap aktiviti manusia berada dalam
pengendalian dan pengawasan Allah. Fungsi peramalan iaitu potensi melakukan analisis
tentang banyak kejadian. Fungsi pengembangan (development) iaitu mengembangkan ilmu
Islam berhubung dengan masalah kehidupan, fungsi pendidikan iaitu memberi ilmu
pengetahuan dan meningkatkan kualiti daya manusia (Amin, 2010).

Hikmah pelaksanaan psikoterapi Islam melalui konsep Sad al-Dhara’i‘ ini berupaya
menundukkan nafsu seseorang sehingga tegaknya sendi-sendi kehidupan. Psikoterapi Islam
juga berhasil mengembalikan rasa keinsafan yang mendalam setelah melalui pelbagai kejahilan
seperti rasa dendam, pemarah, berperasangka buruk, berkelakuan liar, suka mengambil hak
orang lain (Adz-Dzakiy, 2001). Malah pelaksanaan hikmah yang diperolihi iaitu menyedari
eksistensi manusia perlu pada bimbingan dan rehabilitasi dari kejahilan. Hal ini menunjukkan
bahawa jiwa manusia yang murung dan rasa keimanan yang tandus boleh dikembalikan melalui
sumber Al-Quran. Penyelidik Islam mengkaji hal spiritual, yang merupakan sumber membentuk
kebaikan dan menghilangkan kejahatan (An-Najar, 2004b). Kajian spiritual yang merangkumi
tujuh domain spiritual, iaitu al-Qalb, al-Nafs, al-‘Aql al-Ruh, al-Tawhid, al-‘Ibadah dan
al-Akhlaq, lebih kepada soal kepercayaan dan pengukuhan mampu melakukan proses
pencegahan dan pemulihan (Baharuddin & Ismail, 2014). Bagi kajian tentang aspek psikoterapi
Islam dalam kitab Jawi “Penawar Bagi Hati” oleh Syeikh Abdul Qadir al-Mandili melalui proses
takhalli (menghapuskan sifat mazmumah) dan tahalli (penyuburan sifat mahmudah). Juga
dikemukakan tiga komponen utama iaitu; pertama, kawalan dan pencegahan tujuh anggota
zahir; kedua, rawatan dan pemulihan (rehabilitation) sifat-sifat dicela; ketiga, suntikan
penerapan sifat-sifat terpuji. (Badariah dan Che Zurina (2013).

Berdasarkan buku al-Jawab al-Kafi Liman Sa’ala al-Dawa’ al-Shafi, tentang beberapa
proses terapi meliputi: Irshad (konseling), Tabyin (penjelasan), Tanbih wa Tahdid (peringatan
dan ancaman), Amr bi Tagwa wa Nahy ‘an Ma siyah (menyeru pada ketakwaan dan mencegah
kemaksiatan), al-Bir wa al-ta‘ah (perbuatan baik dan ketaatan), Maw‘izhah tentang al-Quran,
iman, kematian, neraka dan perkara yang menghapus kebaikan atau pahala, serta doa, dzikir

dan tahlil. Hal kemaksiatan dijelaskan bahawa berpunca dari kejahilan berkaitan al-laaazat

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 86



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

(pandang pertama), al-khatarat (pikiran terlintas dalam benak), al-lafazat (ucapan vyang
dilafazkan) dan al-khutuwat (langkah nyata untuk sebuah perbuatan). Pengertian maksiat itu
yang pertama, sebagai racun; kedua, perbuatan yang terkeluar dari norma kemanusiaan; dan
ketiga; kedurhakaan yang membawa pada kedurhakaan yang lainnya. Ketiga-tiga unsur ini
diimbangi oleh al-‘itidad dan boleh melalui dua keadaan, di mana kedua elemen itu memberi
keburukan dan kebaikan pada tingkah laku manusia (al-Jawziyyah, 1986; t.th.).

Al-Durani (1987) menjelaskan maksiat adalah segala perbuatan yang sifatnya
meninggalkan yang wajib dan mengerjakan apa yang diharamkan. Dalam ajaran Islam,
Rasulullah SAW diutus ke dunia ini bagi memberikan petunjuk pencegahan dan pemulihan
yang boleh dikuti dari perkataan, perbuatan, sikap dan gerak-geri Rasulullah SAW sebagai
pedoman seluruh umat Islam. Oleh yang demikian, dengan hikmah psikoterapi Islam dapat
menjadikan elemen spiritual sebagai esensi perilaku yang menentukan baik buruk kehidupan
seseorang manusia.

Menurut pemerhatian pengkaji, di Malaysia, Psikoterapi Islam sedang berkembang dan
sangat diperlukan oleh remaja yang menghadapi masalah yang kritikal. Peserta yang mengalami
masalah dan mengikuti pelaksanaan psikoterapi Islam telah menunjukkan perkembangan yang
sungguh menakjubkan. Mereka dilengkapkan diri dengan persediaan menghadapi tekanan dari
pihah yang tidak bertanggung jawab. Kebanyakan dari mereka yang telah melaluli psikoterapi
ini, dapat mendisiplinkan diri dari mengikuti telunjuk orang lain untuk jalan yang salah. Di
dapati antara psikoterapi Islam yang dapat dicontohi ialah Shifaul Qalbi. Terapi yang
mengutamakan JATI (jujur, amanah, tanggungjawab, ikhlas) sebagai pengukuhan kepada IMEJ
(Iman, Mental, Emosi dan Jasmani). Berdasarkan empat perkara ini dan mengambil pengajaran
dari perkara tersebut, menjadikan mereka seolah baru dilahirkan semula bersama kekuatan yang
baru dalam diri mereka. Kini hidup mereka mempunyai cahaya yang memandu cara hidup yang
berterusan dengan cahaya iman dengan kesegaran minda, emosi yang kukuh serta fizikal yang
mantap. Psikoterapi Shifaul Qalbi ini diasaskan oleh Shamsuri bin Osman pada tahun 2008,
sebagai seorang yang ketagihan dadah dalam waktu yang lama iaitu melebihi lebih kurang 27
tahun, dan berbekalkan kesedaran diri sendiri (self-awaraness) yang tinggi, beliau mampu tidak
bergantung pada dadah lagi. Oleh itu, hikmah psikoterapi Islam ini boleh melakukan
penyuburan sifat terpuji melalui anggota tubuh yang bersepadunya tujuh domain spiritual, iaitu

al-Qalb, al-Nafs, al-‘Aql, al-Ruh, al-Tawhid, al-‘Ibadah dan al-Akhlag, yang mampu melakukan

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 with 87



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

proses pencegahan dan pemulihan dan akhirnya menutupi segala pintu keburukan

(Sad al-Dhara’i’).

Kesimpulan

Konsep penutupan pintu maksiat (Sad al-Dhara’i‘) seharusnya menjadi satu pegangan
dalam menentukan konsep pencegahan dan pemulihan ahklak bagi pembangunan remaja.
Pendekatan pencegahan seharusnya bermula dengan suatu ketetapan mengenai kewajipan
dalam Islam, iaitu ilmu yang memandu manusia untuk berjihad melawan nafsu dan melakukan
ubudiah kepada Allah SWT. Hal ini merupakan sebuah sistem sosial yang mempengaruhi sikap
dan cara berfikir terhadap kesyumulan agama Islam yang membentuk semula akhlak remaja.
Manakala, proses pendekatan pemulihan secara Islam adalah bertujuan mengembalikan nilai
moraldan akhlak serta menambahkan ilmu pengetahuan terhadap pesalah tegar juvana.
Pendekatan ini memerlukan beberapa teknik yang berkesan untuk membentuk keimanan
mendapat petunjuk Ilahi.

Dengan itu, peranan kerajaan iaitu Jabatan Kebajikan Masyarakat (JKM), Tindakan
Dasar Keluarga Sakinah Negara (TDSKN) iaitu di bawah JAKIM, Enakmen Tatasusila Jenayah
Syariah (ETJS) iaitu Bahagian Penguatkuasaan Islam Negeri, telah menjalankan peranan dengan
baik, namun masih dipersoalkan memandangkan meningkatnya perlakuan jenayah dari masa
kesemasa.

Justeru itu, sekiranya pendekatan pencegahan dapat dilakukan dengan lebih berkesan,
maka pendekatan pemulihan tidak akan menjadi dominan untuk memulihkan seseorang yang
telah mengalami kerosakan akhlaknya (prevention is better than cure). Proses ini juga
menunjukkan pencegahan terhadap tujuh anggota zahir dan menjauhkan sifat-sifat tercela serta
melakukan penerapan sifat-sifat terpuji. Dalam hal ini, hikmah psikoterapi Islam boleh dilihat
dalam proses takhalli (menghapuskan sifat mazmumah) dan taaalli (penyuburan sifat
mahmudah). Dengan itu, boleh ditegaskan bahawa dengan penutupan pintu-pintu keburukan
(Sad al-Dhara’i‘), hikmah psikoterapi Islam dikatakan banyak memberi perlindungan kepada
setiap individu. Sumber daya dapat dibangun dan dikembangkan semula kualiti iman dan ihsan
sehingga membawa kepada perubahan dalam kehidupan.

Walaubagaimanapun, hikmah Psikoterapi Islam menunjukkan potensi menyeluruh bagi
remaja yang berpegang dan mengikut panduan Rasulullah SAW. Untuk tujuan tersebut, adalah

dicadangkan mengenai potensi psikoterapi Islam, yang perlu diperbanyakkan di kalangan

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 88



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)
remaja bermasalah sama ada perempuan ataupun lelaki. Psikoterapi Islam mempunyai banyak
hikmah yang boleh dicapai oleh organisasi yang melakukan terapi ini sama ada organisasi
kerajaan atau pun swasta. Bagi mana-mana organisasi pun, para guru untuk mendidik
kumpulan sasar ini bukan hanya dipilih dari kalangan yang pandai ilmu keagamaan semata-
mata, tetapi yang mempunyai keperibadian yang terpuji. Dalam erti kata lain, seseorang itu
tidak mengutamakan gaji semata-mata untuk pembiayaan, malah yang lebih menjadi fokus
ialah mengutamakan anak didikan yang jauh terbelenggu dengan perkara keji dan keburukan.
Pemahaman bahawa pengampunan itu milik Allah SWT sekiranya kesedaran itu bersandarkan
kepada keinsafan dan taubat yang berada di pangkal hati yang jujur dan ikhlas. Maka
keikhlasan seorang guru dan pendakwah yang cermat menyantuni pesertanya akan

mendatangkan hasil yang sungguh baik.

Rujukan

CAqil, F. (1985). Mu ‘jam IIm al-Nafs. Beirut: Dar El-Ilm Lil Malayin.

Abdul Rahim, N. F. & Mohamed Saifuddin, F. A. (2018). Cegah Maksiat: Kelantan Teruskan
Operasi di Semua Premis. Berita Harian. Dicapai daripada
-kelantan-maksiat-berita/nasional/2018/10/491780/cegah /https://www . bharian.com.my
premis-semua-di-operasi-teruskan. (lihat 4 June 2020).

Abu Bakar, U. (2005). Fungsi Ganda Lembaga Pendidikan Islam. Yogyakarta: Safiria Insania.

Abdullah, H. F. (2007). Membongkar Aliran Islam liberal. Kempas, Johor: Penerbit Jahabersa.

Abdullah, M. S. (2000). Penyelarasan Pengurusan Islam Peringkat Negeri dan Kebangsaan. DIm.
Don, A. G., Abdullah, B. & Abd Ghani, Z. (Pnyt.). Dakwah dan Pengurusan Islam di
Malaysia; Konsep dan Pelaksanaan. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Adz-Dzakiy, H. B. (2001). Konseling dan Psikoterapi Islam. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru.

al-Attas, S. M. N. (1994). Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Rangka Pikir Pembinaan
Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Mizan.

al-Attas, S. M. N. (1979). Aim and Objectives of Islamic Education. London, UK: Hodder &
Stoughton.

al-Durani, F. (1987). Khasais al-Tasyri al-Islami fi al-Siyasah wa al-Hukum. Beirut: t.pt.

al-Ghazali, A. H. (t.th.) al-Mabadi ”al-Khamsah. Beirut: Dar al-Kutub al—cﬂmiyyah.

al-Jawziyyah, I. Q. (1986). Kitab al-Ruh. Beirut: Dar al-Kitab Al-Arabi.
al-Jawziyyah, I. Q. (t.th.). al-Jawab al-Kafi Liman Sa’ala al-Dawa’ al-Shafi. Beirut: Ibn Hazm.

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wit 89


https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2018/10/491780/cegah-maksiat-kelantan-teruskan-operasi-di-semua-premis
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2018/10/491780/cegah-maksiat-kelantan-teruskan-operasi-di-semua-premis

MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

al-Kharraz, A. S. (1981). Masalah Sufi atau Jalan Menuju Kepada Allah. Singapura: Pustaka
Nasional Pte Ltd.

al-Muhasibi. (1929). al-Masa il fi A‘mal al-Qulub wa al-Jawarih. Kaherah: “Alam al-Kutub.

al-Nawawi, A. Z. (1978). Sharh Sahih Muslim. Beirut: Dar al- Figh.

al-Qushayri, A. K. (1959). Risalah Sufi Al-Qusyairi. Johor Bahru: Perniagaan Jahabersa.

al-Suyuti, J. (t.th.). al-Jami’ al-Saghir fi Ahadith al-Bashir al-Nazir. t.tp.: Dar al-Fikr.

al-Tawil, O. (1992). al-Tarbiyah al-Jinsiyyah fi al-Islam Ii al-Fatayat wa al-Fityan. Jordan: Dar
al-Furgan.

Amin, S. M. (2010). Bimbingan dan Kaunseling Islam. Jakarta: Amzah.

An-Najar, A. (2004a). Imu Jiwa Dalam Tasawuf Studi Komparatif dengan Imu Jiwa
Kontemporer. Jakarta: Pustaka Azzam.

An-Najar, A. (2004b). Psikoterapi Sufistik dalam Kehidupan Modern. Jakarta: t.pt.

Aziz, N. A. A. (2009). Internet, Laman Web Pornografi dan Kaedah Psikospiritual Islam dalam
Menangani Keruntuhan Akhlak Remaja Pelayar Laman Web Pornografi. Jurnal
Usuluddin, 29, 147-169. http://mjs.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/7306.

Azmi, S. S. (2009). Persepsi Terhadap Tingkahlaku Seks Sebelum Nikah di Kalangan Mahasiswa
Melayu Universiti Malaya. Kuala Lumpur: Jabatan Antropologi dan Sosiologi, Fakulti
Sastera dan Sains Sosial, Universiti Malaya.

Badariah, S. & Che Zarina. (2013). Beberapa Aspek Psikoterapi Islam. Afkar, 14, 109-142.

Badran, B. A. (1965). Usul al-Figh. Iskandariah, Mesir: Dar al-Ma‘arif.

Baharuddin, E., & Ramli, Z. (2014). Definisi dan konsep kecerdasan ruhaniah menurut perspektif
sarjana Islam. Jurnal Penyelidikan Islam JAKIM, 26, 49-61.

Cresswell, J. W. (2009). Research Design Qualitative Approach. Los Angeles, LA: Sage.

Darussalam, A. (1997). Dinamika Ilmu Akhlak Islamiyah. Kuala Lumpur: Utusan Publication &
Distributors Sdn Bhd.

Din, H. (2001). Manusia dan Islam. Jil. 1&2. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Dora, M. T. (2004). Isu dan Faktor Penderaan Kanak-Kanak di negeri Johor Darul Takzim.
Simposium Kebangsaan Kebajikan Kanak-Kanak. The Gurney Resort Hotel & Residences,
Pulau Pinang.

El-Muhammady, A. H. (1998). Undang-Undang Jenayah Islam Enakmen Negeri-Negeri. Bandar
Baru Bangi Selangor: Wadah Niaga

Farhat, Y. S. (2000). Mu ‘jam al-Tullab. Beirut: Dar al-Kutub al-‘lIlmiyyah.

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wif 90


http://mjs.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/7306

MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Gazalba, S. (1981). IImu Filsafat dan Islam tentang Manusia dan Agama. KL: Penerbitan Pustaka
Antara.

Hathout, H. (1994). Revolusi Seksual Perempuan: Obsesi dan Genekologi Dalam Tinjauan Islam.
Bandung: Mizan.

Hoover-Dempsey, K. V., & Sandler, H. M. (2005). The social context of parental involvement:
A path to enhanced achievement (Final performance report for OERI Grant#
R305T010673). Nashville, TN: Vanderbilt University.

Husain, A. (2006). Islamic Psychology Emergence of a New Field. New Delhi: Global Vision
Publishing House.

Hussin, N. (2007). Undang-undang Islam: jenayah, keterangan dan prosedur. Siri Perkembangan
Undang-Undang di Malaysia (13). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Ibn Manzur, M. (1958). Lisan al- Arab. Jil. 4. Beirut: Dar Sadir.

Ibn Miskawayh. (1999). Menuju Kesempurnaan Akhlak. Bandung: Mizan.

Ismail, S. Z. (2011). Hukuman Alternatif dari Perspaktif Undang-Undang Syariah. Syariah Law
Report 4, 31.

Jaya, Y. (1994). Peranan Taubat dan Maaf Dalam Kesehatan Mental. Jakarta: YPI Ruhama.

Kant, I. (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. t.tp.: t.pt.

Karman, A. (1984). Crimen Victim: Introduction to Victimology. California, CA: Standard
University Press.

Mahmud, A. A. (2004). Akhlak Mulia. Jakarta: t.pt.

Mansor, N. H. (2016). Implementasi Ibadah Islam Sebagai Terapi Salah Laku Seksual Remaja:
Kajian Terhadap Pusat Perlindungan Wanita T erpilih di Selangor. International Journal of
Malay World and Civilization (IMAN), 4(1), 73-84.

Mohamad, M. (2015). Lesbian, gay, biseksual dan transgender: perspektif undang-undang
jenayah syariah. Jurnal Undang-undang dan Masyarakat, 19, 29-36.

Mohamad, M. N., Omar, A. F., Muda, M. Z. & Yahya, M. Z. (2001). Selangor: Universiti
Kebangsaan Malaysia.

Mokhtar, N. A. (2019, Feb 8). PPS bantu cegah, pantau jenayah pelajar sekolah. BH Online.
Dicapai daripada: -bantu-https://www .bharian.com.my/berita/nasional/2019/02/528703/pps
sekolah-pelajar-jenayah-pantau-cegah. (lihat 5 January 2021)

Muhammad Yusuf, M. S. (2002). Manhaj al-Qur’an al-Karim fi Islah a]—Mujtamac. Beirut: Dar

al-Salam

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 91


https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2019/02/528703/pps-bantu-cegah-pantau-jenayah-pelajar-sekolah
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2019/02/528703/pps-bantu-cegah-pantau-jenayah-pelajar-sekolah

MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Mujib, A. (2002). Nuansa-Nuansa Psikologi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nazim, A. M. Shama, F., & Hamjah, S. H. (2013). Ciri-ciri Remaja Berisiko: Kajian
Literatur. Islamiyyat: International Journal of Islamic Studies, 35(1): 111-119.

Omar, M. N. (2010). Falsafah Akhlak. Bangi: Penerbit UKM.

Othman, A. (2019). JAIJ Terus Laksana Tindakan Penguatkuasaan. Sinar Harian. Dicapai
daripada -laksana-terus-https://www.sinarharian.com.my/article/8611/EDISI/Johor/Jaij
penguatkuasaan-tindakan.

Othman. (2017). Laporan Tahunan JAKIM. Dicapai daripada http://www.scrib.com/document/
439969828. (lihat 25 April 2021)

PDRM Sambut Baik Usaha Cegah Gejala Buli Pelajar Sekolah. (2017, August 10). Rmp.gov.my.
Dicapai daripada -baik-sambut-berita/berita/2017/08/10/pdrm-https://rmp.gov.my/arkib
sekolah-pelajar-buli-gejala-cegah-usaha. (lihat 16 July 2021)

Rahman, A. A., Rahman, R. A., Ibrahim, M. I, Salleh, H., Ismail, S. B., Ali, S. H., ... & Ahmad,
A. (2011). Knowledge of sexual and reproductive health among adolescents attending
school in Kelantan, Malaysia. Southeast Asian Journal of Tropical Medicine & Public
Health, 42(3):717-725.

Ramli, Z. (2017a). Jabatan Kebajikan Masyarakat Asrama Akhlak. Kuala Lumpur: Kementerian
Pembangunan Wanita Keluarga dan Masyarakat.

Ramli, Z. (2017b). Jabatan Kebajikan Masyarakat Taman Seri Puteri. Kuala Lumpur: Kementerian
Pembangunan Wanita Keluarga dan Masyarakat.

Sabran, M. S. (2003). Model Pembangunan Komuniti. Pertanika Journal of Social Science &
Humanities, 11(2):135-145.

Santoso, T. (1997). Seksualitas dan Hukum Padana. Jakarta: Ind-Hill Co.

Yaakub, A. et al. (2017). Pendekatan Program Pendidikan ke atas Remaja Hamil Luar Nikah.
International Journal of Islamic Studies (al-Qanatir), 8(3): 24-31.

Yaakub, M. B. (2004). Peranan Keibubapaan Dalam Menangani Masalah Sosial Semasa dari
Perspektif Islam. Simposium Kebangsaan Kebajikan Kanak-Kanak. The Gurney Resort
Hotel & Residence, Pulau Pinang.

Zaydan. A. K. (2009). al-Wajiz fi Usul al-Figh. Beirut: Dar al-Tawzi wa al-Nasyr al-Islamiyah.

U9 2 afufl 2 NINMIAN-TWNAN 2564 wih 92


https://www.sinarharian.com.my/article/8611/EDISI/Johor/Jaij-terus-laksana-tindakan-penguatkuasaan
https://www.sinarharian.com.my/article/8611/EDISI/Johor/Jaij-terus-laksana-tindakan-penguatkuasaan
http://www.scrib.com/document/%20439969828
http://www.scrib.com/document/%20439969828
https://rmp.gov.my/arkib-berita/berita/2017/08/10/pdrm-sambut-baik-usaha-cegah-gejala-buli-pelajar-sekolah
https://rmp.gov.my/arkib-berita/berita/2017/08/10/pdrm-sambut-baik-usaha-cegah-gejala-buli-pelajar-sekolah

