
MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 74 

 

Konsep Sad al-Dhara’i‘(Penutupan Pintu Keburukan) Berkaitan Pendekatan 

Pencegahan dan Pemulihan dalam Pendidikan Seksualiti di Malaysia  

The Concept of Sad al-Dhara’i‘(Blocking the Means) Related to Preventive and 

Rehabilitation in Sexuality Education in Malaysia  

Nazerah Mustafa
1

 

Abdul Latiff Abu Bakar
1 

Mokmin Basri
1 

Abur Hamdi Usman
2

 

 

 

(Received: Noverber 26, 2021; Revised: December 20, 2021; Accepted: December 27, 2021) 

 

ABSTRAK 

 Topik ini mengenai menutupi pintu keburukan (Sad al-Dhara’i‘) memberi gambaran 

bahawa al-Mafsadah (keburukan) di kalangan remaja yang seakan berlaku sekiranya tidak 

disekat. Objektif kajian ini ialah mengenalpasti perbezaan dan meneliti peranan serta mengkaji 

hikmah terhadap psikoterapi Islam mengenai konsep Sad al-Dhara’i‘ berkaitan pendekatan 

pencegahan dan pemulihan. Metodologi kajian ini menggunakan kaedah kualitatif dengan 

melakukan analisis kandungan dan analisis dokumen terhadap kitab-kitab ulama lampau dan 

kontemporari. Kesahannya boleh dipercayai dengan bahan rujukan dan bibliografi yang 

disertakan. Pernyataan masalah adalah ekoran memelihara faktor pelindung dan menangani 

faktor risiko dari berleluasa, namun melalui intervesi peranan kerajaan iaitu Jabatan Kebajikan 

Masyarakat, Enakment Tatasusila Jenayah Syariah oleh Jabatan Agama Islam Negeri, Tindakan 

Dasar Keluarga Sakinah Negara oleh JAKIM dan Bahagian IPD Komuniti, PDRM sebagai satu 

bentuk yang dapat menutupi pintu keburukan yang destruktif atau merosakkan. Hasil kajian 

psikoterapi Islam ialah membebaskan diri dari kejahilan dan jiwa yang murung. Oleh itu, 

konsep Hikmah Terapi Islam menjelaskan bahawa pendekatan pencegahan adalah lebih 

dominan dari pemulihan (prevention is better than cure) melalui penutupan pintu keburukan 

Sad al-Dhara’i‘. Oleh itu, semoga kesimpulan hikmah Terapi Islam ini dapat menjadi pegangan 

setiap remaja berpandukan gerak geri dan perbuatan serta sikap Rasulullah SAW.     

Kata Kunci: Sad al-Dhara’i‘, Pencegahan, Pemulihan, Pendidikan, Seksualiti 

                                                           
1 Universiti Islam Malaysia (UIM), Selangor, Malaysia 

2 Kolej Universiti Islam Antarabangsa Selangor (KUIS), Malaysia. (Corresponding author / Email : aburhamdi@kuis.edu.my) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 75 

 

ABSTRACT 

 This topic is about Sad al-Dhara’i‘, which implies blocking the means to al-Mafsadah 

(evil) among teenagers, which is likely to materialize if the means towards it are not obstructed. 

This research aims to study Islamic Psychotherapy's difference, role, and wisdom towards 

preventive and rehabilitation given by Sad al-Dhara’i‘. The methodology used is the qualitative 

approach on documents and content analysis on books of previous and contemporary scholars. 

The validity and transparency of articles may be believable by references given. The problem 

statement is about how the risk and protective factors are being widespread even though 

through the iniative of Malaysian government, that is Jabatan Kebajikan Masyarakat, Enakmen 

Tatasusila Jenayah Syariah, Tindakan Dasar Keluarga Sakinah Negara, JAKIM, and IPD 

Community, PDRM as form of blocking the ends of destructive acts or harmful. The result of 

Islamic Psychotherapy clearly says that prevention is much better than the rehabilitation made 

through Sad al-Dhara’i‘. Therefore, it’s concluded that every teenager should firmly hold Islamic 

Psychoteraphy wisdom as by the attitude and movement of the Prophet Muhammad (pbuh).        

Keywords: Sad al-Dhara’i‘, Prevention, Rehabilitation, Education, Sexuality 

 

Pendahuluan   

 

  Sad al-Dhara’i‘ dilihat sebagai satu konsep yang menutupi segala pintu yang 

membawa kepada perbuatan jenayah sosial yang diharamkan ajaran Islam. Kalimah            

Sad al-Dhara’i‘  berasal daripada dua perkataan iaitu, sad bermaksud mendapat, tegap dan 

lurus, juga menentukan tujuan, membetulkan dan mendidik (Farhat, 2000). Lafaz Sad juga 

bermaksud tutup, menegah, menghalang, menyekat atau pun sumbat (Ibn Manzur, 1958). 

Manakala al-Dhara’i‘ merupakan kata jamak daripada perkataan dhari‘ah, yang bermaksud 

menghalang dari berlakunya perkara fasad seperti melihat aurat wanita ajnabi yang boleh 

membawa kepada zina (Mohamad, Omar, Muda & Yahya, 2001; Badran, 1965). Biasanya, 

perkataan al-Dhara’i menunjukkan kepada keburukan (Zaydan, 2009), sepertimana dipaparkan 

setiap hari dalam media pelbagai insiden pergaduhan, pembunuhan, pencabulan, anak lari dari 

rumah, hilang pedoman dan sebagainya (Yaakub, 2004).  

Gejala sosial seperti pergaulan bebas tanpa batas, mengambil dadah, perbuatan 

membuli, pornografi, cinta terhadap pasangan dan 105 daripada 124 remaja menyebabkan 

mereka terjebak dalam salah laku seksual ini (Azmi, 2009). Golongan remaja berisiko dapat 

dikenalpasti apabila seseorang terlibat menyalahi had nilai dalam masyarakat dan golongan ini 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 76 

 

terutamanya dari kumpulan keluarga yang konflik dan berlaku perceraian. (Nazim, Shama & 

Hamjah, 2013). Dora (2004) yang mendapati kurangnya kasih sayang dan berlaku pengabaian 

ibu bapa terhadap pergaulan bebas. Ibu Pejabat Balai Polis Johor Baru pula melaporkan terdapat 

peningkatan kes juvana antara 2001-2004, faktor ini menyumbang kepada masalah keciciran dan 

menyebabkan pembentukan tingkah laku tidak bermoral. Di Kelantan, Rahman et al. (2011) 

mendapati pelajar antara 13-17 tahun, 50% dari mereka telah melalui pengalaman mengadakan 

seksual di awal usia sebelum 14 tahun. Sejak tahun 2012, Pelan Tindakan Pendidikan Kesihatan 

Reproduktif dan Sosial (PKRS) melaporkan 49.7 peratus remaja mengadakan hubungan intim 

dengan lebih daripada seorang pasangan, akibatnya mengalami kehamilan dari keterlanjuran 

yang tidak disekat.  

Hal ini seiring sepertimana yang disebut oleh Muhammad Yusuf (2002) menyenaraikan 

tiga punca utama menyebabkan kepincangan masyarakat, iaitu; pertama, tertipu dengan 

godaan syahwat; kedua, berpaling dari ajaran agama; ketiga, tewas dengan perancangan pihak 

musuh Islam tanpa sedar iaitu seperti golongan Liberalism dan Sekularism yang permisif di 

sebalik nama Hak Asasi Manusia. Menurut golongan ini, orang lain tidak boleh campur tangan 

dalam hal-hal lain walaupun perbuatan melanggar tatasusila seperti pergaulan bebas, pakaian 

menjolok mata, berhibur di pusat-pusat hiburan di samping minum arak atau pun berjudi 

(Hussin, 2007). Sejajar dengan perkembangan kumpulan LGBT di Malaysia, disokong oleh 

Negara besar di dunia dan didokong oleh perjuangan peringkat antarabangsa iaitu United 

Nation Human Right Convention (UNHRC). Dengan itu, prinsip, akhlak dan nilai agama Islam 

mengancam perundangan jenayah syariah disebabkan tuntutan hak sepertimana di Negara luar 

(Mohamad, 2015). Kepercayaan Islam yang baru menggantikan kepercayaan Islam yang lama 

dan pencegahan penyakit kelamin hanya diselesaikan secara superficial (dasar) menurut 

pemikiran, dan hal ini yang menyimpang dari sosiobudaya Negara ini (Abdullah, 2007).  

Din (2001) menegaskan bahawa manusia mempunyai kerohanian yang tunduk pada akal 

yang waras, membezakan yang baik dan buruk iaitu tunduk pada hawa nafsu yang merosakan. 

Oleh itu, langkah pencegahan merupakan sesuatu yang penting untuk melatih remaja 

meningkatkan keupayaan menahan diri daripada terjebak dalam pintu maksiat atau dosa-dosa 

besar. Tujuan konsep Sad al-Dhara’i‘ supaya dapat mengelakkan remaja dari melakukan 

keburukan, disebabkan agama Islam sebagai punca dan pencetus utama kepada akhlak dan 

peribadi terpuji, secara langsung ianya berhubung dengan prinsip ketuhanan (Din, 2001).  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 77 

 

Oleh itu, dalam menangani kepincangan ini, timbul beberapa persoalan yang perlu 

diteliti, iaitu Pertama, meneliti perbezaan di antara pendekatan pencegahan dan pemulihan; 

Kedua, menyingkap dan mengenalpasti pendekatan ini dilihat sebagai satu pendekatan yang 

mampu menutupi pintu-pintu keburukan; Ketiga, mengkaji hikmah pelaksanaan psikoterapi 

Islam dalam pencegahan dan pemulihan berkaitan penutupan pintu keburukan yang terbuka 

luas dalam Negara ini.  

 

Metodologi Kajian 

  Objektif kajian ini ialah mengenalpasti perbezaan dan meneliti peranan serta mengkaji 

hikmah terhadap psikoterapi Islam mengenai konsep Sad al-Dhara’i‘ berkaitan pendekatan 

pencegahan dan pemulihan. Kajian ini menggunakan kaedah kualitatif dengan metod kajian 

analisis kandungan mengenai menutupi pintu maksiat dengan konsep Pencegahan dan 

Pemulihan. Data dipungut dari al-Quran, al-Hadith kitab-kitab ulama lampau dan kontemporari 

dan data dianalisis mengikut analisis dokumen dan analisis kandungan. Rekabentuk kajian 

kualitatif menunjukkan perkaitan yang jelas antara strategi, rekabentuk dan teknik kajian serta 

sangat bersesuaian dengan penggunaan yang dikemukakan oleh Cresswell (2009). Kesahan 

bahan ini dipercayai dan boleh diterima pakai kerana seiring dengan pengkajian yang 

disertakan dalam rujukan dan bibliografi.  

 

Kajian Literatur 

Konsep kebaikan memberi gambaran bahawa (makruf) itu bersifat (al-maslahah), dan 

keburukan (al-mafsadah) itu bersifat kerusakan disebut dalam al-Quran sebagai munkar. Dengan 

itu, al-Suyuti (t.th.) menegaskan bahawa makruf membentuk akhlak dengan pimpinan 

keperibadian terpuji, manakala munkar membentuk akhlak yang tercela, kerana kecenderungan 

manusia menuruti hawa nafsu. Manusia dikendalikan oleh syahwat juga menggambarkan 

kerakusan dan kebodohannya. Menurut al-Suyuti (t.th.) bahawa makruf dan munkar keduanya 

adalah bersifat syariah. Ibn Miskawayh (1999) menyatakan bahawa kebaikan manusia terletak 

pada pemikirannya untuk berfikir dan tingkah laku manusia mengandungi unsur naluri dan 

unsur usaha latihan.  

Begitu juga al-Khayr (kebajikan), al-Ma‘ruf, al-Bir, al-Maslahah yang menjurus kepada 

semua kebaikan. Istilah-istilah tersebut bermaksud menuruti syarak dengan melakukan 

kebaikan dan meninggalkan akhlak yang tidak baik. Dalam surah al-Baqarah ayat 177, Allah 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 78 

 

SWT berfirman tentang kebaikan itu antara lain merujuk kepada orang yang beriman dan 

melakukan amalan kebaikan sesama manusia memberi maksud “Bukanlah perkara kebajikan itu 

hanya kamu menghadapkan muka ke pihak timur dan barat, tetapi kebajikan itu ialah 

berimannya seseorang kepada Allah, dan hari akhirat, dan segala malaikat, dan segala Kitab, 

dan sekalian Nabi; dan mendermanya seseorang akan hartanya sedang ia menyayanginya, - 
kepada kaum kerabat, dan anak-anak yatim dan orang-orang miskin dan orang yang terlantar 

dalam perjalanan, dan kepada orang-orang yang meminta, dan untuk memerdekakan hamba-

hamba abdi; dan mengerjanya seseorang akan sembahyang serta mengeluarkan zakat; dan 

perbuatan orang-orang yang menyempurnakan janjinya apabila mereka membuat perjanjian; dan 

ketabahan orang-orang yang sabar dalam masa kesempitan, dan dalam masa kesakitan, dan 

juga dalam masa bertempur dalam perjuangan perang Sabil. orang-orang yang demikian 

sifatnya), mereka itulah orang-orang yang benar (beriman dan mengerjakan kebajikan); dan 

mereka itulah juga orang-orang yang bertaqwa.” 

al-Mafsadah (kerosakan), al-Shar (kejahatan), al-Munkar (kebatilan), serta al-Fahishah 

(kekejian) yang merujuk kepada keburukan yang berdasarkan syarak, akal dan kemanusiaan. al-

Shar bererti perlakuan yang tidak menuruti syarak bagi mereka yang melakukan kejahatan 

sosial. al-Munkar dan al-Mafsadah adalah perkara yang seakan sama ertinya dengan al-Shar dan 

al-fahishah. Contohnya ialah surah a-Isra ayat 32 yang menerangkan bahawa zina itu perkara 

keji sebagai mana maksud ayat “Janganlah kamu mendekati zina, sesungguhnya zina itu 

adalah suatu perbuatan yang keji (fahisyah) dan suatu jalan yang buruk.”  
Dalam pendekatan pemulihan ini, remaja bermasalah sangat memerlukan intervensi ahli 

keluarga sedangkan realiti yang diterima daripada keluarga pada awal pendedahan adalah rasa 

kecewa, malu dan akhirnya meminggirkan remaja tersebut. Kesalahan pelaku terpaksa 

ditanggung sendiri dan bebanan tekanan yang hebat tidak dapat dikongsi bersama ahli 

keluarga.  Ibn Manzur (1958) pula menjelaskan bahawa keburukan manusia adalah sesuatu yang 

menjadikannya hina pada pandangan manusia. 

Pada tahun 2003, lebih 300 orang kanak-kanak dan remaja berusia antara 13-25 tahun, 

terlibat dengan salah laku seksual dan seks bebas sehingga membawa kepada kehamilan dan 

pengguguran janin di Malaysia (Sabran, 2003). Menurut al-Tawil (1992) tujuan pendidikan seks 

ialah berasaskan naluri, memberi peringatan dan pengajaran sejak baligh dan remaja akan 

berwaspada terhadap penyimpangan yang dilarang oleh agama Islam sekiranya dibekali dengan 

ilmu keimanan. Dalam hal tersebut, ditekankan pengajaran psikologis ini secara menyeluruh 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 79 

 

agar remaja memahami kesucian hubungan seksual dan dosa besar pada pandangan Allah SWT 

(Hathout, 1994). Hal ini termasuk sebagai suatu usaha preventif dan Ibn Manzur (1958) pula 

menjelaskan bahawa keburukan manusia adalah sesuatu yang menjadikannya hina. Oleh itu, 

pengetahuan perubahan biologis dan psikologis berkaitan fungsi organ reproduksi tidak harus 

diabaikan. Hal ini sejajar dengan pandangan Al-Attas (1994), iaitu pendidikan merupakan proses 

penerapan adab ke dalam diri seseorang. Syariat Islam adalah bertujuan memelihara kebaikan 

dan manfaat (maslahah dan manfaat) dan menjauhi keburukan dan bahaya.  

Imam al-Ghazali (t.th.) dalam kitabnya al-Mabadi’ al-Khamsah atau al-Usul al-Khamsah 

membahagikan al-Daruriyyat kepada lima elemen iaitu pemeliharaan agama Islam (hifz al-din), 

memelihara nyawa atau jiwa (hifz al-nafs), memelihara akal (hifz al-‘aql), memelihara keturunan 

(hifz al-nasl) dan memelihara harta (hifz al-mal). Oleh itu, setiap manusia yang mendambakan 

kemaslahatan untuk kesejahteraan akan mengambil inisiatif untuk mengutamakan lima         

al-Daruriyyat ini dalam kehidupan. Dalam memelihara keturunan bertujuan melindungi daripada 

gangguan zina mata dan zina faraj, mujahadah melawan hawa nafsu sehingga melalui 

perkahwinan menghasilkan keturunan adalah menjadi matlamat utama umat Islam.     

 

Hasil Kajian dan Perbincangan  

 1. Pendekatan Pencegahan dalam Islam 

Pendekatan pencegahan adalah melindungi seseorang atau sesuatu kumpulan secara 

proaktif dari terlibat dalam sesuatu masalah yang boleh menjadi serius. Manakala, pendekatan 

pemulihan (rehabilitation) melibatkan aktiviti untuk memulihkan seseorang atau sesuatu 

kumpulan yang telah melakukan keburukan dan telah mengalami kerosakan akhlak. Kant (1785) 

dalam teori kewajipan seseorang individu (principle of duty), berpendapat konsep tekad baik 

(goodwill) adalah bertindak dengan betul (intrinsic) tanpa menentukan niat seseorang. Proses 

Pencegahan tidak dapat dilaksanakan apabila semua genap masyarakat lalai terhadap 

tanggungjawab (duty for the sake of duty) (Kant, 1785).  

Oleh itu, prinsip kewajipan dalam Islam perlu dilaksanakan, sepertimana dijelaskan tiga 

unsur utama iaitu pertama, ilmu; kedua, jihad; ketiga, ubudiah, yang menegaskan bahawa 

pendidikan adalah sebuah sistem sosial yang menentukan pengaruh dan kesan keluarga atau 

sekolah dalam membentuk akhlak remaja (Mahmud, 2004). Darussalam (1997) menjelaskan 

manusia menyedari bahawa pendidikan Islam perlu menekankan proses reproduksi manusia 

(prokreasi) tidak dipandang maksiat. Persenggamaan yang membentuk janin sehingga kelahiran 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 80 

 

melalui nikah yang halal patut diutamakan dan Islam mengangkat fitrah seksualiti dan institusi 

keluarga yang sah dan tinggi di sisi Islam. Omar (2010) mengatakan bahawa etika atau akhlak 

adalah disiplin ilmu yang mengkaji berbagai isu baik dan buruk tentang adat, susila, tabiat, 

cara berfikir, sikap, agama, yang dapat mempengaruhi pertanggungjawaban manusia seperti 

akal, niat, kebebasan dan sebagainya.  

2. Pendekatan Pemulihan Cara Islam 

Akhlak adalah suatu perkara amat penting yang berperanan sebagai penanda aras bagi 

diri seseorang. Seharusnya pemahaman mengenai nilai-nilai dasar (core values) akan 

menjadikan manusia itu kebaikan. Al-Attas (1979) selalu menekankan perlunya penguasaan ilmu 

agama Islam yang murni dan mendalam sebagai memberi makna terhadap proses ubudiah 

kepada Tuhan. Pemahaman nilai-nilai dasar ini akan menjadikan manusia yang terpelihara 

secara intelektual dan spiritual. Aspek ilmu yang mengangkat nilai-nilai dasar ini adalah ilmu 

fardhu ain yang menjadi media bagi menghayati serta tunduk kepada segala peraturan Allah 

SWT (Abu Bakar, 2005). Oleh itu, manusia perlu memfokuskan kepada kefahaman tentang 

teknik latihan spiritual, mengenal diri, mengetahui kebaikan solat sebagai menilai penyakit 

spiritual (Aziz, 2009). Setiap pergerakan solat ini juga menyebabkan darah dapat beredar ke 

seluruh tubuh dan apabila sujud darah akan beredar ke bahagian otak dan memberikan tenaga 

mengawal bacaan dalam solat dan melindungi fikiran lain yang mengganggu solat (Husain, 

2006). Untuk menghilangkan kebiasaan berbuat dosa dan bangkit untuk membersihkan jiwa, 

usaha merasa takut pada siksaan hari akhirat, kekerapan membaca dan kefahaman makna     

al-Quran. Sentiasa beristiqamah dan bertaubat untuk meninggalkan dosa serta tetap hatinya 

untuk tidak kembali melakukan dosa-dosa yang serupa di masa akan datang (al-Qushayri, 1959). 

Maka hilanglah rasa ketagihan melakukan dosa, menyesal, bertaubat dan khusyuk serta kembali 

dan memohon dengan rasa takut (khawf) dan harapan (raja’) kepada Allah SWT (An-Najar, 

2004a). Sikap menyedari kelemahan dan kurang upaya diri, berazam sepenuhnya dan 

mengharapkan keampunan dari Allah SWT merupakan amalan mukmin sejati (al-Muhasibi, 

1929). Di samping itu, manusia memerlukan ikhlas, sabar dan benar bersepadu dalam setiap 

amalan dan tidak akan sempurna ketiga sifat ini yang saling menguatkan yang lain (al-Kharraz, 

1981).  

Di Malaysia, Akta Kanak-Kanak 2001, ditubuhkan bagi tujuan perlindungan dan 

pemulihan kanak-kanak bermasalah, antaranya sumbang mahram atau inses yang ada pertalian 

darah. Mengikut Santoso (1997) dan kecederaan dihadapi ialah luka pada bibir, (lesion on lips 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 81 

 

caused by scratch), jangkitan pada alat kelamin.  Inses termasuk dalam bentuk kekerasan 

seksual dan bahaya apabila berlaku inses kepada mangsa (Karman, 1984). Menurut Yaakub     

et al. (2017), nilai moral pesalah tegar seperti pesalah juvana dan nilai moral merupakan antara 

pendekatan proaktif dilaksanakan melalui pendekatan pemulihan Islam bagi pesalah seks 

remaja. Pendekatan pemulihan ini memerlukan teknik yang berkesan supaya membuka minda 

untuk menimba ilmu pengetahuan dalam membentuk keimanan dan mendapat petunjuk Ilahi 

(Mansor, 2016). 

Pemulihan cara Islam menurut pengkaji ialah mengembalikan fitrah kerohanian yang 

tercalar akibat seseoang itu terjebak dalam pintu-pintu kekejian yang terbuka luas. Pemulihan 

amat diperlukan untuk mengembalikan fitrah kejiwaan, fikiran, spiritual, akhlak, fizikal dan 

pemahaman berdasarkan kebenaran yang mutlak. Fungsi pemulihan secara Islam ini didapati 

berasaskan rangka pendidikan dan pengajian dengan tujuan untuk mengimbangi ilmu dan 

jiwanya mengenai ilmu tauhid, fekah dan ibadah yang telah jauh terpesong. Oleh itu, golongan 

remaja hendaklah bermuhasabah dan mengenali isi hati sama ada mahrim atau pun tidak.       

3. Peranan pencegahan dan pemulihan dalam Sad al-Dhara’i‘ 
Peranan pencegahan dan pemulihan dikenalpasti dapat menutupi pintu keburukan 

melalui Sad al-Dhara’i‘ terhadap akhlak remaja. Didapati peranan kerajaan, Pejabat Hal Ehwal 

Agama Islam, Tindakan Dasar Keluarga Sakinah Negara, JAKIM dan IPD Komuniti, PDRM yang 

melaksanakan pendekatan pencegahan dan pemulihan dalam menutupi pintu maksiat iaitu:  

3.1 Peranan Kerajaan  

Di bawah Akta Kanak-Kanak 2001. Pihak Jabatan Kebajikan Malaysia (JKM) 

telah menubuhkan Taman Seri Puteri (TSP) di bawah seksyen 55 (tempat perlindungan) bagi 

rehabilitasi kanak-kanak yang terjebak melakukan perbuatan seksual, atau bersetubuh dengan 

apa-apa maksud lucah, samada di bawah kawalan muncikari atau diancam bagi maksud 

pelacuran. Kemasukan melalui perintah Mahkamah Bagi Kanak-Kanak di bawah Perenggan 

40(1)(e) atau memohon sendiri di bawah subseksyen 41(1) memerlukan perlindungan segera. 

Tempoh perlindungan dan pemulihan selama 3 tahun tetapi boleh dibebaskan sebelum tamat 

tempoh dengan Kuasa Menteri atau kelulusan Lembaga Pelawat. Manakala, Asrama Akhlak 

ditubuhkan di bawah seksyen 61 (Asrama Akhlak) Akta Kanak-Kanak 2001, lima buah untuk 

lelaki dan tiga untuk perempuan. Bertujuan memberikan rehabilitasi kepada kanak-kanak yang 

terlibat dengan jenayah, menyebabkan cedera parah, merogol, melakukan sumbang mahram 

atau mencabul kehormatan, kesalahan di bawah seksyen 377B, 377C, 377D, 377E Kanun 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 82 

 

Keseksaan. Kemasukan melalui perintah Mahkamah, 91(1)(e)(perintah percubaan) atau seksyen 

46 (kanak-kanak tidak terkawal) (Ramli, 2017a).  

Sementara, Sekolah Tunas Bakti (STB) adalah diluluskan kepada yang berusia sepuluh 

tahun (10) ke atas dan memerlukan institusi untuk penahanan dan pemulihan di bawah seksyen 

65. Kemasukan mengikut Perintah Mahkamah di bawah perenggan 91(1)(f), dihantar ke sekolah 

diluluskan atau Sekolah Henry Gurney). Tempoh Pemulihan selama tiga tahun tetapi boleh 

dibebaskan sebelum tamat tempoh dengan kelulusan Kuasa Menteri atau Lembaga Pelawat. 

Perbezaan di antara Asrama Akhlak merupakan satu tempat percubaan dalam memulihkan 

akhlak kanak-kanak yang diperintahkan selama 1 tahun manakala Sekolah Tunas Bakti (STB) 

merupakan tempat yang tetap selama 3 tahun. Sementara Taman Seri Puteri merupakan 

Institusi yang hanya menempatkan perempuan berumur bawah 18 tahun yang lebih cenderung 

kepada pelacuran (Ramli, Z 2017b). 

Menurut pengkaji, pihak Jabatan Kebajikan Masyarakat yang mewakili Kerajaan 

Malaysia dalam menangani pelaku dalam berbagai jenis kesalahan telah melakukan peranannya 

secara berkesan. Terdapat tiga (3) buah pusat yang ditubuhkan oleh kerajaan, iaitu Asrama 

Akhlak, Sekolah Tunas Bakti dan Taman Seri Puteri yang dinilai mencukupi untuk menangani 

berbagai jenis permasalahan remaja. Dianggapkan sesiapa yang terlibat dengan mana-mana 

kategori kesalahan tersebut tidak akan mengulangi lagi untuk memasuki pusat pemulihan ini. 

Hal ini berlaku kerana ia menjejaskan maruah dan dipandang serong oleh segelintir masyarakat. 

Bagaimanapun, mereka memerlukan rawatan pemulihan bagi mengubah hala tuju dan 

kewibawaan pelaku. Oleh yang demikian, diharapkan agar penghuni pusat ini dapat menjadi 

duta kecil kepada remaja lain supaya menjaga kewibawaan diri dan nama baik keluarga 

terpelihara.    

3.2 Pejabat Hal Ehwal Agama Islam Seluruh Negeri di Malaysia 

   Peranan Pegawai Penguatkuasa Agama (PPA) dalam melaksanakan Hisbah di 

negeri Selangor (Abdullah, 2000), banyak memberi tumpuan kepada aspek pencegahan maksiat 

melalui penubuhan skuad ini dan PPA melaksanakan hisbah Pengurusan Hal Ehwal Islam yang 

berkait dengan kesusilaan. Di Kelantan, unit pencegahan bertanggungjawab mengumpulkan 

data statistik kasalahan dan mengendalikan program-program kaunseling dan pencegahan, 

termasuk di dalam premis. Hal ini bagi mengelakkan lebih banyak berlaku kes perzinaan dan 

kegiatan buang bayi, (Abdul Rahim & Mohamed Saifuddin, 2018). Di Johor Bahru, Exco Hal 

Ehwal Agama Islam dan Pendidikan Johor, Aminolhuda Hassan berkata dalam 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 83 

 

menguatkuasakan undang-undang Kesalahan Jenayah Syariah (1997) dijalankan bertujuan 

mencegah masyarakat Islam terlibat perkara bertentangan hukum syarak. Sebanyak 1,732 kes 

tangkapan dibuat dan 511 kes dari jumlah ini merupakan kes khalwat di bawah Enakmen 

Kesalahan Jenayah Syariah Negeri Johor (1977). Selain itu, kesalahan yang sering dilakukan 

tangkapan ialah berjudi di bawah seksyen 18(1), memabukkan di bawah seksyen 19(1) dan juga 

khalwat di bawah seksyen 27(1)(a)(b) (Othman, 2019). Aminolhuda Hassan menjelaskan lagi, 

JAIJ mendapat kerjasama yang baik dari PDRM, AADK, Jabatan Imigresen Malaysia dan pihak 

berkuasa tempatan (PBT). Di samping mengharapkan kerjasama daripada masyarakat awam 

dan membuat aduan resmi di Pejabat Agama Daerah atau di Ibu Pejabat (Othman, 2019). Di 

Malaysia, banyak pengajaran yang diperoleh daripada Pejabat Hal Ehwal Agama Islam seluruh 

negeri mengenai pendekatan pencegahan terhadap kesalahan yang diwartakan di bawah 

Enakmen Tatacara Kesalahan Jenayah Syariah. Tangkapan di bawah seksyen tertentu 

dikenakan bagi kesalahan besar seperti perzinaan, buangan bayi dan sumbang mahram dan 

seumpamanya. Pihak PHEAI memberikan teguran bertahap kepada mereka yang melakukan 

perkara terbabit, iaitu dengan mengadakan konseling bagi kesalahan yang masih boleh 

dibendung. PHEAI mendapat sokongan dari agensi-agensi lain seperti JPJ dan PBT serta PDRM 

bagi memudahkan urusan pemeriksaan dijalankan. Oleh itu, kelegaan pada masyarakat apabila 

ada pihak menangani aspek pencegahan dan keamanan persekitaran dapat dirasai oleh semua 

pihak.   

3.3 JAKIM dan Organisasi Kerajaan  

Kesan pencegahan di dapati agak berhasil sepertimana ditunjukkan oleh KKM, 

Bahagian Kesihatan Seksual dan Reproduktif. Berlaku penurunan kes 10-19 tahun yang telah 

terdaftar di fasiliti kesihatan primer KKM bagi tahun sebanyak 18,847 (2012), 17,588 (2013), 

16,528 (2014), 13,831 (2015), 12,492 (2016), 11,024 (2017), 3,972 (2018). Mulai 2008, KKM telah 

mewujudkan Jawatankuasa Teknikal Kesihatan Remaja Kebangsaan (JTKRM) untuk memantau 

implementasi Dasar Kesihatan Remaja Negara dan Pelan Tindakan Kesihatan Remaja 

Kebangsaan 2015-2020. Kementerian Pembangunan Wanita Keluarga dan Masyarakat (KPWKM) 

mendokong Dasar Kebangsaan Negara (DKN) secara prinsipnya mengutamakan perspektif 

keluarga secara konsisten dan menjadi pemangkin kepada komitmen semua masyarakat. 

Hubungan JAKIM dengan LPPKN di bawah KPWKM, membolehkan data-data hasil penyelidikan 

dikongsi dengan semua keluarga di Malaysia. JAKIM menumpukan berkaitan kaunseling Syar’i 
sebagai satu nilai tambah dan meliputi usahasama persefahaman dengan Lembaga Penduduk 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 84 

 

dan Pembangunan Keluarga Negara (LPPKN) dan Jabatan Hal Ehwal Agama Islam Negeri 

(JHEAIN).   

Jabatan Kehakiman Syariah Malaysia membangunkan Pelan Strategik JKSM yang lebih 

berfokus dalam tempoh 2016 – 2020 (Pindaan 2013-2018). Dari pembabitan dengan JAKIM, satu 

bahagian baru ditubuhkan, iaitu Bahagian Sokongan Keluarga Islam, hasil keputusan Mesyuarat 

Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Agama Islam (MKI) ke 47 dipengerusikan oleh Tun Abdullah 

Ahmad Badawi. Di sini, pelaksanaan hukuman ta’zir adalah disyariatkan, telah dilakukan oleh 

Khulafa al-Rasyidin dan tidak boleh diingkari sesiapa selepasnya serta mendatangkan gerun 

pada pelaku jenayah. Ta’zir pada istilahnya, adalah hukuman yang tidak ditetapkan oleh syara’ 
pada setiap maksiat (El-Muhammady, 1998). Dabit ini bertujuan menghalang dan 

memperbetulkan semula akhlak pesalah daripada kembali mengulangi kejahatan tertentu 

umpamanya seperti mendidik kanak-kanak dan orang kafir. Oleh itu, kerjasama JAKIM dan 

Mahkamah Syariah yang menghasilkan pengetahuan mengenai perundangan Mahkamah seperti 

dilaporkan oleh Ismail (2011) dalam Law Report 4, 2011.     

Pelan Tindakan Dasar Keluarga Sakinah Negara (TDKSN) dilaksanakan secara holistik 

oleh pegawai-pegawai JAKIM, JAIN, MAIN di seluruh negara. Berdasarkan Buku Laporan 

Tahunan JAKIM 2017, JAKIM berupaya menerbitkan modul hal berkaitan Modul Kemahiran 

Keibubapaan, Modul Pembangunan Remaja, Modul Pendidikan Kanak-Kanak, Modul Pengurusan 

Konflik Keluarga dan Modul Kehamilan dan Kelahiran (Othman, 2017) . Walaubagaimanapun, 

keberkesanan modul-modul ini masih boleh dipersoalkan apabila terdapat kes perceraian 

dilaporkan 70 kes setiap hari bagi kalangan pasangan Islam mengikut statistik JAKIM bagi 

tahun 2011. Didapati ada dalam kalangan remaja terdedah kepada persekitan keluarga, jiran 

tetangga dan persekolahan, jiran tetangga yang negatif, namun mengikut (Hoover-Dempsey & 

Sandler, 2005), mengatakan bagaimana ibu bapa meletakkan peranan keibubapaan yang baik 

terhadap anak itu lebih penting. Manakala c
Aqil (1985) menyatakan remaja mengalami pelbagai 

cabaran dan dugaan diawal permulaan awal usia baligh, walaupun begitu, nilaian iman 

seharusnya difahami berasaskan pengertian hukum syarak.  

Namun, bagaimanapun, sinergi hubungan ibu dan ayah mendorong potensi anak 

berkembang dengan baik tanpa tekanan dan paksaan. Manakala Ibn ‘Abd al-Barr menguatkan 

pendapat Ibn Hajar menyebut khilqat Islamiyah iaitu fitrah yang diciptakan Allah SWT untuk 

manusia merupakan satu benih kesetiaan menerima kebenaran Islam (al-Nawawi, 1978).  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 85 

 

Pengkaji sangat bersetuju dengan penulisan mengenai khilqat Islamiyah yang 

menyentuh tentang peranan ibu bapa dalam apa hal sekali pun, terutamanya mengenai benih 

kesetiaan menerima kebenaran Islam. JAKIM menganjurkan TDKSN untuk memberikan peluang 

kepada remaja dan ibu bapa menangani sesuatu isu yang berbangkit dan ditangani 

berdasarkan modul Pengurusan Konflik Keluarga. Ibu bapa perlu mempunyai kemahiran dalam 

memahami anak dari pelbagai sudut dan dapat dipelajari dalam modul Kemahiran Keibubapaan. 

Sementara itu, mana-mana pelaku yang telah pun melebihi had kemampuan ibu bapa dan 

melampaui batas perundangan negara, maka setelah melalui beberapa proses undang-undang, 

di mana akhirnya JKSM akan mengambil alih dengan penetapan hukuman ta’zir kepada pelaku 

terbabit. Apapun, tujuannya adalah untuk mengembalikan kesedaran pelaku mengenai erti 

kehidupan dan meningkatkan kembali nilai keimanan yang jauh tercamar dan tersusut. Oleh 

itu, kesedaran ini sepatutnya bermula di peringkat awal baligh lagi sehingga seterusnya pada 

peringkat mencapai dewasa.    

3.4 Pihak IPD Bahagian Komuniti, PDRM  

Sad al-Dhara’i‘ dapat dicapai apabila PDRM mengambil langkah memelihara 

keselamatan ‘remaja berisiko’ yang melakukan kejahatan nafsu dengan naluri seks disalurkan 

cara tidak sah dan bertentangan dengan nilai Islam serta rasional berfikir diketepikan 

(Ghazalba, 1981). Golongan ini didedahkan dengan pelbagai jenis jenayah supaya dapat 

memperlengkapkan diri dengan undang-undang Negara. Selain itu, banyak langkah-langkah 

Program Permuafakatan Kementerian Pendidikan Malaysia (KPM) dan PDRM dianjurkan, 

antaranya Pegawai Perhubungan Sekolah (PPS), yang menjalankan ‘Pemantauan Jenayah 

Penyalahgunaan Dadah Pelajar Sekolah (Mokhtar, 2019). Begitu juga PPS Membantu Disiplin di 

Sekolah dan PPS Membantu Kes Buli di Sekolah, menegaskan PDRM dapat mengatasi banyak 

keadaan, dengan pembabitan Jabatan Pendidikan, sekolah dan badan bukan kerajaan serta ibu 

bapa yang menjadi individu penting dalam mencorakkan kehidupan anak. (“PDRM sambut 

baik”, 2017). 

4. Hikmah pelaksanaan psikoterapi Islam (Sad al-Dhara’i‘)  
Pengertian psikoterapi Islam adalah proses pengobatan dan penyembuhan melalui      

al-Quran dan As-Sunnah atau pun secara empiriknya melalui pengajaran Allah, para malaikat, 

rasul dan ahli waris para nabi (Adz-Dzakiy, 2001). Psikoterapi juga dikatakan pengobatan 

dengan secara psikologis untuk masalah berkaitan fikiran, perasaan dan perilaku. Menurut 

Mujib (2002) berasal dari dua perkataan iaitu “Psyche” yang ertinya jiwa, fikiran atau mental, 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 86 

 

manakala “Therapy” ialah penyembuhan, pengubatan dan perawatan. Penyembuhan yang 

digunakan berdasarkan metod psikologis yang diertikan sebagai pemulihan minda iaitu rawatan 

sakit jiwa atau gangguan mental dengan menggunakan kaedah psikologi (Jaya, 1994). 

Psikoterapi Islam mempunyai fungsi tersendiri iaitu fungsi pemahaman tentang masalah hidup 

manusia, fungsi pengendalian iaitu mengarahkan setiap aktiviti manusia berada dalam 

pengendalian dan pengawasan Allah. Fungsi peramalan iaitu potensi melakukan analisis 

tentang banyak kejadian. Fungsi pengembangan (development) iaitu mengembangkan ilmu 

Islam berhubung dengan masalah kehidupan, fungsi pendidikan iaitu memberi ilmu 

pengetahuan dan meningkatkan kualiti daya manusia (Amin, 2010).        

Hikmah pelaksanaan psikoterapi Islam melalui konsep Sad al-Dhara’i‘ ini berupaya 

menundukkan nafsu seseorang sehingga tegaknya sendi-sendi kehidupan. Psikoterapi Islam 

juga berhasil mengembalikan rasa keinsafan yang mendalam setelah melalui pelbagai kejahilan 

seperti rasa dendam, pemarah, berperasangka buruk, berkelakuan liar, suka mengambil hak 

orang lain (Adz-Dzakiy, 2001). Malah pelaksanaan hikmah yang diperolihi iaitu menyedari 

eksistensi manusia perlu pada bimbingan dan rehabilitasi dari kejahilan. Hal ini menunjukkan 

bahawa jiwa manusia yang murung dan rasa keimanan yang tandus boleh dikembalikan melalui 

sumber Al-Quran. Penyelidik Islam mengkaji hal spiritual, yang merupakan sumber membentuk 

kebaikan dan menghilangkan kejahatan (An-Najar, 2004b). Kajian spiritual yang merangkumi 

tujuh domain spiritual, iaitu al-Qalb, al-Nafs, al-‘Aql, al-Ruh, al-Tawhid, al-‘Ibadah dan          

al-Akhlaq, lebih kepada soal kepercayaan dan pengukuhan mampu melakukan proses 

pencegahan dan pemulihan (Baharuddin & Ismail, 2014). Bagi kajian tentang aspek psikoterapi 

Islam dalam kitab Jawi “Penawar Bagi Hati” oleh Syeikh Abdul Qadir al-Mandili melalui proses 

takhalli (menghapuskan sifat mazmumah) dan tahalli (penyuburan sifat mahmudah). Juga 

dikemukakan tiga komponen utama iaitu; pertama, kawalan dan pencegahan tujuh anggota 

zahir; kedua, rawatan dan pemulihan (rehabilitation) sifat-sifat dicela; ketiga, suntikan 

penerapan sifat-sifat terpuji. (Badariah dan Che Zurina (2013). 

Berdasarkan buku al-Jawab al-Kafi Liman Sa’ala al-Dawa’ al-Shafi, tentang beberapa 

proses terapi meliputi: Irshad (konseling), Tabyin (penjelasan), Tanbih wa Tahdid (peringatan 

dan ancaman), Amr bi Taqwa wa Nahy ‘an Ma‘siyah (menyeru pada ketakwaan dan mencegah 

kemaksiatan), al-Bir wa al-ta‘ah (perbuatan baik dan ketaatan), Maw‘izhah tentang al-Quran, 

iman, kematian, neraka dan perkara yang menghapus kebaikan atau pahala, serta doa, dzikir 

dan tahlil. Hal kemaksiatan dijelaskan bahawa berpunca dari kejahilan berkaitan al-laaazat 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 87 

 

(pandang pertama), al-khatarat (pikiran terlintas dalam benak), al-lafazat (ucapan yang 

dilafazkan) dan al-khutuwat (langkah nyata untuk sebuah perbuatan). Pengertian maksiat itu 

yang pertama, sebagai racun; kedua, perbuatan yang terkeluar dari norma kemanusiaan; dan 

ketiga; kedurhakaan yang membawa pada kedurhakaan yang lainnya. Ketiga-tiga unsur ini 

diimbangi oleh al-‘itidad dan boleh melalui dua keadaan, di mana kedua elemen itu memberi 

keburukan dan kebaikan pada tingkah laku manusia (al-Jawziyyah, 1986; t.th.).  

Al-Durani (1987) menjelaskan maksiat adalah segala perbuatan yang sifatnya 

meninggalkan yang wajib dan mengerjakan apa yang diharamkan. Dalam ajaran Islam, 

Rasulullah SAW diutus ke dunia ini bagi memberikan petunjuk pencegahan dan pemulihan 

yang boleh dikuti dari perkataan, perbuatan, sikap dan gerak-geri Rasulullah SAW sebagai 

pedoman seluruh umat Islam. Oleh yang demikian, dengan hikmah psikoterapi Islam dapat 

menjadikan elemen spiritual sebagai esensi perilaku yang menentukan baik buruk kehidupan 

seseorang manusia. 

Menurut pemerhatian pengkaji, di Malaysia, Psikoterapi Islam sedang berkembang dan 

sangat diperlukan oleh remaja yang menghadapi masalah yang kritikal. Peserta yang mengalami 

masalah dan mengikuti pelaksanaan psikoterapi Islam telah menunjukkan perkembangan yang 

sungguh menakjubkan. Mereka dilengkapkan diri dengan persediaan menghadapi tekanan dari 

pihah yang tidak bertanggung jawab. Kebanyakan dari mereka yang telah melaluIi psikoterapi 

ini, dapat mendisiplinkan diri dari mengikuti telunjuk orang lain untuk jalan yang salah. Di 

dapati antara psikoterapi Islam yang dapat dicontohi ialah Shifaul Qalbi. Terapi yang 

mengutamakan JATI (jujur, amanah, tanggungjawab, ikhlas) sebagai pengukuhan kepada IMEJ 

(Iman, Mental, Emosi dan Jasmani). Berdasarkan empat perkara ini dan mengambil pengajaran 

dari perkara tersebut, menjadikan mereka seolah baru dilahirkan semula bersama kekuatan yang 

baru dalam diri mereka. Kini hidup mereka mempunyai cahaya yang memandu cara hidup yang 

berterusan dengan cahaya iman dengan kesegaran minda, emosi yang kukuh serta fizikal yang 

mantap. Psikoterapi Shifaul Qalbi ini diasaskan oleh Shamsuri bin Osman pada tahun 2008, 

sebagai seorang yang ketagihan dadah dalam waktu yang lama iaitu melebihi lebih kurang 27 

tahun, dan berbekalkan kesedaran diri sendiri (self-awaraness) yang tinggi, beliau mampu tidak 

bergantung pada dadah lagi. Oleh itu, hikmah psikoterapi Islam ini boleh melakukan 

penyuburan sifat terpuji melalui anggota tubuh yang bersepadunya tujuh domain spiritual, iaitu 

al-Qalb, al-Nafs, al-‘Aql, al-Ruh, al-Tawhid, al-‘Ibadah dan al-Akhlaq, yang mampu melakukan 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 88 

 

proses pencegahan dan pemulihan dan akhirnya menutupi segala pintu keburukan            

(Sad al-Dhara’i‘).  
 

Kesimpulan  

Konsep penutupan pintu maksiat (Sad al-Dhara’i‘) seharusnya menjadi satu pegangan 

dalam menentukan konsep pencegahan dan pemulihan ahklak bagi pembangunan remaja. 

Pendekatan pencegahan seharusnya bermula dengan suatu ketetapan mengenai kewajipan 

dalam Islam, iaitu ilmu yang memandu manusia untuk berjihad melawan nafsu dan melakukan 

ubudiah kepada Allah SWT. Hal ini merupakan sebuah sistem sosial yang mempengaruhi sikap 

dan cara berfikir terhadap kesyumulan agama Islam yang membentuk semula akhlak remaja. 

Manakala, proses pendekatan pemulihan secara Islam adalah bertujuan mengembalikan nilai 

moraldan akhlak serta menambahkan ilmu pengetahuan terhadap pesalah tegar juvana. 

Pendekatan ini memerlukan beberapa teknik yang berkesan untuk membentuk keimanan 

mendapat petunjuk Ilahi.  

Dengan itu, peranan kerajaan iaitu Jabatan Kebajikan Masyarakat (JKM), Tindakan 

Dasar Keluarga Sakinah Negara (TDSKN) iaitu di bawah JAKIM, Enakmen Tatasusila Jenayah 

Syariah (ETJS) iaitu Bahagian Penguatkuasaan Islam Negeri, telah menjalankan peranan dengan 

baik, namun masih dipersoalkan memandangkan meningkatnya perlakuan jenayah dari masa 

kesemasa.  

Justeru itu, sekiranya pendekatan pencegahan dapat dilakukan dengan lebih berkesan, 

maka pendekatan pemulihan tidak akan menjadi dominan untuk memulihkan seseorang yang 

telah mengalami kerosakan akhlaknya (prevention is better than cure). Proses ini juga 

menunjukkan pencegahan terhadap tujuh anggota zahir dan menjauhkan sifat-sifat tercela serta 

melakukan penerapan sifat-sifat terpuji. Dalam hal ini, hikmah psikoterapi Islam boleh dilihat 

dalam proses takhalli (menghapuskan sifat mazmumah) dan taaalli (penyuburan sifat 

mahmudah).  Dengan itu, boleh ditegaskan bahawa dengan penutupan pintu-pintu keburukan 

(Sad al-Dhara’i‘), hikmah psikoterapi Islam dikatakan banyak memberi perlindungan kepada 

setiap individu. Sumber daya dapat dibangun dan dikembangkan semula kualiti iman dan ihsan 

sehingga membawa kepada perubahan dalam kehidupan.  

Walaubagaimanapun, hikmah Psikoterapi Islam menunjukkan potensi menyeluruh bagi 

remaja yang berpegang dan mengikut panduan Rasulullah SAW.  Untuk tujuan tersebut, adalah 

dicadangkan mengenai potensi psikoterapi Islam, yang perlu diperbanyakkan di kalangan 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 89 

 

remaja bermasalah sama ada perempuan ataupun lelaki. Psikoterapi Islam mempunyai banyak 

hikmah yang boleh dicapai oleh organisasi yang melakukan terapi ini sama ada organisasi 

kerajaan atau pun swasta.  Bagi mana-mana organisasi pun, para guru untuk mendidik 

kumpulan sasar ini bukan hanya dipilih dari kalangan yang pandai ilmu keagamaan semata-

mata, tetapi yang mempunyai keperibadian yang terpuji. Dalam erti kata lain, seseorang itu 

tidak mengutamakan gaji semata-mata untuk pembiayaan, malah yang lebih menjadi fokus 

ialah mengutamakan anak didikan yang jauh terbelenggu dengan perkara keji dan keburukan. 

Pemahaman bahawa pengampunan itu milik Allah SWT sekiranya kesedaran itu bersandarkan 

kepada keinsafan dan taubat yang berada di pangkal hati yang jujur dan ikhlas. Maka 

keikhlasan seorang guru dan pendakwah yang cermat menyantuni pesertanya akan 

mendatangkan hasil yang sungguh baik.     

 

Rujukan 
c
Aqil, F. (1985). Mu‘jam Ilm al-Nafs. Beirut: Dar El-Ilm Lil Malayin.  

Abdul Rahim, N. F. & Mohamed Saifuddin, F. A.  (2018). Cegah Maksiat: Kelantan Teruskan 

Operasi di Semua Premis. Berita Harian. Dicapai daripada 

b..mo:nnrrrthbwwww/t:sttth nhiww.wn/wows/w1n2/s8ns/n49s78/n:irwb-twioww.-ii1w/.w/-

.iwsoiw/-smiwwow-iw-oitsw-mwitwo . (lihat 4 June 2020). 

Abu Bakar, U. (2005). Fungsi Ganda Lembaga Pendidikan Islam. Yogyakarta: Safiria Insania. 

Abdullah, H. F. (2007). Membongkar Aliran Islam liberal. Kempas, Johor: Penerbit Jahabersa. 

Abdullah, M. S. (2000). Penyelarasan Pengurusan Islam Peringkat Negeri dan Kebangsaan. Dlm. 

Don, A. G., Abdullah, B. & Abd Ghani, Z. (Pnyt.). Dakwah dan Pengurusan Islam di 

Malaysia; Konsep dan Pelaksanaan. Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia. 

Adz-Dzakiy, H. B. (2001). Konseling dan Psikoterapi Islam. Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru. 

al-Attas, S. M. N. (1994). Konsep Pendidikan dalam Islam: Suatu Rangka Pikir Pembinaan 

Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Mizan. 

al-Attas, S. M. N. (1979). Aim and Objectives of Islamic Education. London, UK: Hodder & 

Stoughton. 

al-Durani, F. (1987). Khasa’is al-Tasyri al-Islami fi al-Siyasah wa al-Hukum. Beirut: t.pt.  

al-Ghazali, A. H. (t.th.) al-Mabadi’ al-Khamsah. Beirut: Dar al-Kutub al-
c
Ilmiyyah. 

al-Jawziyyah, I. Q. (1986). Kitab al-Ruh. Beirut: Dar al-Kitab Al-
c
Arabi.  

al-Jawziyyah, I. Q. (t.th.). al-Jawab al-Kafi Liman Sa’ala al-Dawa’ al-Shafi. Beirut: Ibn Hazm. 

https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2018/10/491780/cegah-maksiat-kelantan-teruskan-operasi-di-semua-premis
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2018/10/491780/cegah-maksiat-kelantan-teruskan-operasi-di-semua-premis


MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 90 

 

al-Kharraz, A. S. (1981). Masalah Sufi atau Jalan Menuju Kepada Allah. Singapura: Pustaka 

Nasional Pte Ltd.  

al-Muhasibi. (1929). al-Masa’il fi A‘mal al-Qulub wa al-Jawarih. Kaherah: 
c
Alam al-Kutub. 

al-Nawawi, A. Z. (1978). Sharh Sahih Muslim. Beirut: Dar al- Fiqh. 

al-Qushayri, A. K. (1959). Risalah Sufi Al-Qusyairi. Johor Bahru: Perniagaan Jahabersa. 

al-Suyuti, J. (t.th.). al-Jami’ al-Saghir fi Ahadith al-Bashir al-Nazir. t.tp.: Dar al-Fikr. 

al-Tawil, O. (1992). al-Tarbiyah al-Jinsiyyah fi al-Islam li al-Fatayat wa al-Fityan. Jordan: Dar     

al-Furqan.  

Amin, S. M. (2010). Bimbingan dan Kaunseling Islam. Jakarta: Amzah.  

An-Najar, A. (2004a). Ilmu Jiwa Dalam Tasawuf: Studi Komparatif dengan Ilmu Jiwa 

Kontemporer. Jakarta: Pustaka Azzam. 

An-Najar, A. (2004b). Psikoterapi Sufistik dalam Kehidupan Modern. Jakarta: t.pt. 

Aziz, N. A. A. (2009). Internet, Laman Web Pornografi dan Kaedah Psikospiritual Islam dalam 

Menangani Keruntuhan Akhlak Remaja Pelayar Laman Web Pornografi. Jurnal 

Usuluddin, 29, 147-169. b..m:nntvotsttiistthnw/ii.tmbmn/ymnww.w:1injwirn7t/6.  

Azmi, S. S. (2009). Persepsi Terhadap Tingkahlaku Seks Sebelum Nikah di Kalangan Mahasiswa 

Melayu Universiti Malaya. Kuala Lumpur: Jabatan Antropologi dan Sosiologi, Fakulti 

Sastera dan Sains Sosial, Universiti Malaya.   

Badariah, S. & Che Zarina. (2013). Beberapa Aspek Psikoterapi Islam. Afkar, 14, 109-142.  

Badran, B. A. (1965). Usul al-Fiqh. Iskandariah, Mesir: Dar al-Ma
c
arif.   

Baharuddin, E., & Ramli, Z. (2014). Definisi dan konsep kecerdasan ruhaniah menurut perspektif 

sarjana Islam. Jurnal Penyelidikan Islam JAKIM, 26, 49-61. 

Cresswell, J. W. (2009). Research Design Qualitative Approach. Los Angeles, LA: Sage.  

Darussalam, A. (1997). Dinamika Ilmu Akhlak Islamiyah. Kuala Lumpur: Utusan Publication & 

Distributors Sdn Bhd. 

Din, H. (2001). Manusia dan Islam. Jil. 1&2. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Dora, M. T. (2004). Isu dan Faktor Penderaan Kanak-Kanak di negeri Johor Darul Takzim. 

Simposium Kebangsaan Kebajikan Kanak-Kanak. The Gurney Resort Hotel & Residences, 

Pulau Pinang.  

El-Muhammady, A. H. (1998). Undang-Undang Jenayah Islam Enakmen Negeri-Negeri. Bandar 

Baru Bangi Selangor: Wadah Niaga 

Farhat, Y. S. (2000). Mu‘jam al-Tullab. Beirut: Dar al-Kutub al-
c
llmiyyah.  

http://mjs.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/7306


MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 91 

 

Gazalba, S. (1981). Ilmu Filsafat dan Islam tentang Manusia dan Agama. KL: Penerbitan Pustaka 

Antara.   

Hathout, H. (1994). Revolusi Seksual Perempuan: Obsesi dan Genekologi Dalam Tinjauan Islam. 

Bandung: Mizan.  

Hoover-Dempsey, K. V., & Sandler, H. M. (2005). The social context of parental involvement:    

A path to enhanced achievement (Final performance report for OERI Grant# 

R305T010673). Nashville, TN: Vanderbilt University. 

Husain, A. (2006). Islamic Psychology Emergence of a New Field. New Delhi: Global Vision 

Publishing House.  

Hussin, N. (2007). Undang-undang Islam: jenayah, keterangan dan prosedur. Siri Perkembangan 

Undang-Undang di Malaysia (13). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Ibn Manzur, M. (1958). Lisan al-
c
Arab. Jil. 4. Beirut: Dar Sadir.  

Ibn Miskawayh. (1999). Menuju Kesempurnaan Akhlak. Bandung: Mizan.  

Ismail, S. Z. (2011). Hukuman Alternatif dari Perspaktif Undang-Undang Syariah. Syariah Law 

Report 4, 31. 

Jaya, Y. (1994). Peranan Taubat dan Maaf Dalam Kesehatan Mental. Jakarta: YPI Ruhama.  

Kant, I. (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. t.tp.: t.pt. 

Karman, A. (1984). Crimen Victim: Introduction to Victimology. California, CA: Standard 

University Press. 

Mahmud, A. A. (2004). Akhlak Mulia. Jakarta: t.pt.    

Mansor, N. H. (2016). Implementasi Ibadah Islam Sebagai Terapi Salah Laku Seksual Remaja: 

Kajian Terhadap Pusat Perlindungan Wanita T erpilih di Selangor. International Journal of 

Malay World and Civilization (IMAN), 4(1), 73-84. 

Mohamad, M. (2015). Lesbian, gay, biseksual dan transgender: perspektif undang-undang 

jenayah syariah. Jurnal Undang-undang dan Masyarakat, 19, 29-36. 

Mohamad, M. N., Omar, A. F., Muda, M. Z. & Yahya, M. Z. (2001). Selangor: Universiti 

Kebangsaan Malaysia. 

Mokhtar, N. A. (2019, Feb 8). PPS bantu cegah, pantau jenayah pelajar sekolah. BH Online. 

Dicapai daripada: b..mo:nnrrrthbwwww/t:sttthnhiww.wn/wows/w1n2/s9n/2n5287/tnmmo-hw/.s-

:irwb-mw/.ws-vi/whwb-mi1wvww-oiis1wb . (lihat 5 January 2021) 

Muhammad Yusuf, M. S. (2002). Manhaj al-Qur’an al-Karim fi Islah al-Mujtama
c
. Beirut: Dar    

al-Salam 

https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2019/02/528703/pps-bantu-cegah-pantau-jenayah-pelajar-sekolah
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2019/02/528703/pps-bantu-cegah-pantau-jenayah-pelajar-sekolah


MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 2 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564 หนา้ 92 

 

Mujib, A. (2002). Nuansa-Nuansa Psikologi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Nazim, A. M., Shama, F., & Hamjah, S. H. (2013). Ciri-ciri Remaja Berisiko: Kajian 

Literatur. Islamiyyat: International Journal of Islamic Studies, 35(1): 111-119. 

Omar, M. N. (2010). Falsafah Akhlak. Bangi: Penerbit UKM. 

Othman, A. (2019). JAIJ Terus Laksana Tindakan Penguatkuasaan. Sinar Harian. Dicapai 

daripada b..mo:nnrrrtow/wwbwwww/t:sttthnww.w:1in86ssnam.s.n/sbswn/wwv-.iwso-1wiow/w-

.w/iwiw/-mi/rsw.iswoww/ . 

Othman. (2017). Laporan Tahunan JAKIM. Dicapai daripada b..m:nnrrrto:wwht:stnis:sti/.n 

4t9969828. (lihat 25 April 2021) 

PDRM Sambut Baik Usaha Cegah Gejala Buli Pelajar Sekolah. (2017, August 10). Rmp.gov.my. 

Dicapai daripada b..mo:nnwtmtrsjtthnwwiwh-hiww.wnhiww.wn2/s7n/8ns/nmiwt-owths.-hwwi-

sowbw-:irwb-rivw1w-hs1w-mi1wvww-oiis1wb . (lihat 16 July 2021) 

Rahman, A. A., Rahman, R. A., Ibrahim, M. I., Salleh, H., Ismail, S. B., Ali, S. H., ... & Ahmad, 

A. (2011). Knowledge of sexual and reproductive health among adolescents attending 

school in Kelantan, Malaysia. Southeast Asian Journal of Tropical Medicine & Public 

Health, 42(3):717-725. 

Ramli, Z. (2017a). Jabatan Kebajikan Masyarakat Asrama Akhlak. Kuala Lumpur: Kementerian 

Pembangunan Wanita Keluarga dan Masyarakat. 

Ramli, Z. (2017b). Jabatan Kebajikan Masyarakat Taman Seri Puteri. Kuala Lumpur: Kementerian 

Pembangunan Wanita Keluarga dan Masyarakat. 

Sabran, M. S. (2003). Model Pembangunan Komuniti. Pertanika Journal of Social Science & 

Humanities,11(2):135-145.  

Santoso, T. (1997). Seksualitas dan Hukum Padana. Jakarta: Ind-Hill Co. 

Yaakub, A. et al. (2017). Pendekatan Program Pendidikan ke atas Remaja Hamil Luar Nikah. 

International Journal of Islamic Studies (al-Qanatir), 8(3): 24-31. 

Yaakub, M. B. (2004). Peranan Keibubapaan Dalam Menangani Masalah Sosial Semasa dari 

Perspektif Islam. Simposium Kebangsaan Kebajikan Kanak-Kanak. The Gurney Resort 

Hotel & Residence, Pulau Pinang. 

Zaydan. A. K. (2009). al-Wajiz fi Usul al-Fiqh. Beirut: Dar al-Tawzi wa al-Nasyr al-Islamiyah.  

 

https://www.sinarharian.com.my/article/8611/EDISI/Johor/Jaij-terus-laksana-tindakan-penguatkuasaan
https://www.sinarharian.com.my/article/8611/EDISI/Johor/Jaij-terus-laksana-tindakan-penguatkuasaan
http://www.scrib.com/document/%20439969828
http://www.scrib.com/document/%20439969828
https://rmp.gov.my/arkib-berita/berita/2017/08/10/pdrm-sambut-baik-usaha-cegah-gejala-buli-pelajar-sekolah
https://rmp.gov.my/arkib-berita/berita/2017/08/10/pdrm-sambut-baik-usaha-cegah-gejala-buli-pelajar-sekolah

