
MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 58 

 

   ฟิกฮ์อัน-นะวาซิลกับการชี้ขาดประเด็นศาสนาแบบอิจญ์ติฮาดญามาอี 

ในการรับมือกับการแพร่ระบาดของโควิด 19 

Fiqh al-Nawazil with the Role of Ijtihad Jamaa‘i 

in Dealing with Covid Pendemic 19 

1
มะอามาน เจ๊ะหะ 

1Aman Chehama 

2ฟารีด อาแว 

2Fareed Awae  

 
(Received: May 18, 2022; Revised: June 07, 2022; Accepted: June 25, 2022) 

 

บทคัดย่อ 

บทความนี้เป็นบทความเชิงวิชาการท่ีมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเกี่ยวกับฟิกฮ์อัน-นะวาซิลและบทบาทการชี้

ขาดประเด็นศาสนาแบบอิจญ์ติฮาดญามาอีในการรับมือกับการแพร่ระบาดของโควิด 19 ตลอดจนทราบถึง

ความสัมพันธ์ระหว่าง ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล กับเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม (มากอศิดชารีอะฮ์) บทความ

นี้ใช้วิธีการศึกษาเชิงคุณภาพโดยการวิเคราะห์เนื้อหาเกี่ยวกับฟิกฮ์อัน-นะวาซิลและบทบาทของอิจญ์ติฮาดญามาอี

ข้อมูลได้ศึกษาจากอัล-กุรอาน อัล-ฮะดีษ และต าราวิชาการท้ังในอดีตและร่วมสมัย ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลท้ังหมด

เชิ งวิ เคราะห์ เอกสาร ผลการศึกษาพบว่าฟิ กฮ์ อัน -นะวาซิลกับการท าความ เข้ าใจกระบวนการฟัตวา 

ท่ีเหมาะสมกับสถานการณ์เร่งด่วนนั้นมีความจ าเป็นอย่างยิ่งส าหรับผู้ท่ีมีความรู้และนักวิชาการทุกคน เนื่องจาก 

อัน-นะวาซิลเป็นประเด็นปัญหาท่ีมีลักษณะพิเศษท่ีแตกต่างจากปัญหาท่ีเกิดขึ้นภายใต้สถานการณ์ปกติ ลักษณะ

ส าคัญประการหนึ่งของอัน-นะวาซิล คือการไม่อนุญาตเห็นต่าง (คีลาฟ) ต่อค าชี้ขาดผ่านกระบวนการอิจญ์ติฮาดญา

มาอี ผู้รู้ นักวิชาการ และประชาชนท่ัวไปต้องตระหนักว่าการรักษาไว้ซึ่งชีวิตในสถานการณ์ฉุกเฉินโดยเฉพาะใน

สถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด 19 นั้นส าคัญกว่าการปฏิบัติศาสนกิจท่ีสามารถท าให้เกิดอันตรายต่อชีวิตได้ 

นอกจากนี้การฟัตวาปัญหาอัน-นะวาซิลนั้นต้องผ่านกระบวนการชี้ขาดประเด็นปัญหาศาสนาแบบกลุ่ม ไม่ใช่เป็น

รายบุคคล บทความนี้ได้เสนอต่อผู้ท่ีมีส่วนเกี่ยวข้องเพื่อสร้างองค์กรท่ีรวบรวมผู้รู้และนักวิชาการในสาขาต่างๆ ท่ี

เกี่ยวข้องเพื่อออกค าชี้ขาด ติดตามผลกระทบและพัฒนาการล่าสุดของโควิด 19 พร้อมท้ังอธิบายให้ประชาชนท่ัวไป

ทราบโดยใช้วิธีการท่ีมีประสิทธิภาพมากท่ีสุด 

 

                                                           
1 คณะรัฐประศาสนศาสตร์ สาขากฎหมายอสิลาม สถาบันรัชต์ภาคย์ ยะลา    

1  Faculty of Political Science in Islamic Law, Rajapark Institute (RI), Yala. (Corresponding author / Email : 

abumikdaam@gmail.com) 

2 สถาบันอารยธรรมอิสลาม คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีมาเลเซีย 

2 Academy of Islamic Civilization, Faculty of Social Sciences and Humanities, Universiti Teknologi Malaysia (UTM) 

mailto:abumikdaam@gmail.com


MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 59 

 

ค าส าคัญ : อัน-นะวาซิล อิจญ์ติฮาดญามาอี การแพร่ระบาดของโควิด19 เจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม 

 

ABSTRACT 

This study aims to identify the concept of Fiqh al-Nawazil and the extent of the role of 

Ijtihad Jamaa'i in dealing with Covid 19 as well as the relationship between Fiqh al-Nawasil 

and the supreme spirit of Islam (Maqazid Shariah). This study uses a qualitative method with 

content analysis research method on Fiqh al-Nawazil and the role of Ijtihad Jamaa'i in dealing 

with Covid 19. Data are extracted from al-Quran, al-Hadith, books of past and contemporary 

scholars. Data is then analyzed according to document analysis and content analysis. The 

results of the study found that the concept of Fiqh al-Nawazil and the role of Ijtihad Jamaa'i in 

dealing with urgent situations, especially Covid 19 is very necessary and the need for a fatwa 

process for rules appropriate to the urgent situation is an obligation for every ulama and 

academics. This is because al-Nawazil’s problem has special characteristics that are different 

from the problems that occur under normal circumstances. One of the most important features 

is that the door of khilaaf is closed to deal with al-Nawazil's problem. Scholars and academics 

as well as the general public need to realize that taking care of life in the time of the critics is 

more important than taking care of religious teachings. In addition, the task of issuing fatwas in 

the matter of al-Nawazil must also be done in congregation, not individually. This study also 

aims to create an organization that combines scholars and academics in various related fields to 

produce and follow the latest effects and developments of Covid 19 and explain to the general 

public using more effective means. 

Keywords:  al-Nawazil, Ijtihad Jamaa‘i, pandemic Covid 19, Maqasid Shariah 

 

บทน า 

เชื้อโคโรน่าไวรัส หรือ โควิด-19 เป็นโรคอุบัติใหม่ การระบาดของไวรัสโควิด 19 รัฐบาลของประเทศต่างๆ 

ได้ออกมาตรการหรือกฎระเบียบภายใต้ช่วงเวลาของสภาวะฉุกเฉิน ในขณะเดียวกันสถาบันหรือองค์กรศาสนาท่ีมี

บทบาทในการก าหนดมติหรือกฎหมายว่าด้วยการอนุญาตหรือต้องห้ามในประเด็นต่างๆ ท่ีเกี่ยวกับศาสนาได้

พยายามสื่อสารและประชาสัมพันธ์ไปยังศาสนิกชนเกี่ยวกับระเบียบและวิธีการต่างๆ ท่ีควรปฏิบัติท่ามกลางการแพร่

ระบาดโรคติดเชื้อโควิด 19  

ในสังคมมุสลิม ผู้รู้ หรือนักวิชาการในดินแดนต่างๆ ท่ัวโลกได้พยายามส่งสาสน์เพื่อรณรงค์และแสดง 

ให้เห็นว่าในช่วงเวลาท่ีเข้าสู่สภาวะฉุกเฉินหรือสถานการณ์ไม่ปกตินั้น มุสลิมจะต้องมีความคิด ความเชื่อ หรือ 

ข้อปฏิบัติเช่นใด ท้ังนี้ ได้มีการออกค าชี้ขาดทางศาสนาในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด 19 เพื่อให้มุสลิม



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 60 

 

สามารถน ามาปฏิบัติใช้อันเป็นการรักษาแก่นส าคัญของศาสนา อีกท้ังยังเป็นการช่วยคลี่คลายให้ภัยพิ บัติความ 

ไม่ปกติเหล่านั้นกลับสู่สภาวะความเป็นปกติได้โดยเร็วยิ่งขึ้น 

สภาวะฉุกเฉินหรือสถานการณ์ ท่ีไม่ปกตินี้จะเรียกว่า อัน-นะวาซิล หรือ อัฎ-ฎอวาริ ซึ่งจะถือว่า 

เป็นประเด็นศาสนาท่ีมีคุณสมบัติพิเศษท่ีแตกต่างกับประเด็นศาสนาท่ีเกิดขึ้นในภาวะปกติ การวินิจฉัยและ 

การออกค าชี้ขาดประเด็นศาสนาในสภาวะฉุกเฉิน เช่นนี้  จะมีความความสัมพันธ์กับเจตนารมณ์สูงสุด 

ของหลักศาสนาอิสลาม (มากอศิดชารีอะฮ์) และกระบวนการวินิจฉัยและการออกค าชี้ขาดจะมีประสิทธิภาพ 

หรือไม่นั้น จะขึ้นอยู่กับการจัดการท่ีเป็นระบบและสอดคล้องกับสถานการณ์ท่ีไม่ปกตินี้ มากไปกว่านั้นการชี้ขาด

ประเด็นศาสนาแบบอิจญ์ติฮาดญามาอี ถือเป็นการจัดการท่ีจ าเป็นและสอดคล้องท่ีสุดในการรับมือกับการแพร่

ระบาดของโควิด 19 จึงมีความจ าเป็นอย่ างยิ่ ง ท่ี ต้องอธิบายบทบาทของฟิกฮ์อัน -นะวาซิล และบทบาท 

ของอิจญ์ติฮาดญามาอีในการรับมือกับการแพร่ระบาดของโควิด 19 และศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง ฟิกฮ์อัน-นะวา

ซิล กับเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม (มากอศิด ชารีอะฮ์) ซึ่งงานวิจัยส่วนใหญ่พูดถึงแนวคิดดังกล่าว

แบบท่ัวไป แต่ไม่ได้รวบรวมหรือเจาะจงเพื่อการรับมือกับการแพร่ระบาดของโควิด 19 

 

วัตถุประสงค์ 

1. เพื่ อศึกษาหลักการ คุณสมบัติพิ เศษบางประการของ ฟิกฮ์ อัน-นะวาซิล และบทบาท 

ของอิจญ์ติฮาดญามาอีในการรับมือกับการแพร่ระบาดของโควิด   19  

2. เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล กับเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม 

(มากอศิดชารีอะฮ์) 

 

ระเบียบวิธีวิจัย  

บทความนี้ใช้วิธีการศึกษาเชิงคุณภาพโดยการวิ เคราะห์เนื้อหาเกี่ยวกับฟิกฮ์อัน-นะวาซิล บทบาท 

ของอิจญ์ติฮาดญามาอี และความสัมพันธ์ระหว่าง ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล กับเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม 

(มากอศิดชารีอะฮ์) ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลจากอัล-กุรอาน อัล-ฮะดีษ และต าราวิชาการท้ังในอดีตและร่วมสมัย ผู้วิจัย

ได้ศึกษาข้อมูลท้ังหมดเชิงวิเคราะห์เอกสาร ผู้วิจัยได้ด าเนินการวิเคราะห์เนื้อหา หาความถูกต้องของเนื้อหา และ

เนื้อหาท่ีมีความน่าเชื่อถือและเป็นท่ียอมรับ 

 

ผลการศึกษา 

1) ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล 

ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล มาจากค าสองค าท่ีมีความหมายต่างกันคือ ฟิกฮ์  และอัน-นะวาซิล ฟิกฮ์ในทาง

ภาษาหมายถึงการเข้า ใจ และทางวิชาการหมายถึงการเข้า ใจกฎหมายอิสลามจากหลักฐานศาสนา  

อย่างละเอียดที่เกี ่ยวข้องกับการกระท า  (Dar al-Ifta’ Misriyyah, 2011) อัน-นะวาซิล เป็นพหูพจน์ 

ของค าว่า อัน-นาซิละฮ์ ซึ ่งมีความหมายดั ้ง เดิม สิ ่ง ที่เกิดขึ้น แต่ค านี ้ได้กลายเป็นชื ่อส าหรับภัยพิบัติ  

ที่เกิดขึ้น (Ibn manzur, 1879), (al-Zamakhsyari, 1998), (al-Faiyumi, 1987), (Ibn Hajar, 2007) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 61 

 

ซึ่งจากรากศัพท์นี ้ได้ใช้กับกุนูตนาซิละฮ์ หลังจากนั้นค านี้ถูกใช้ในหมู่นักกฎหมายอิสลามเพื่อบ่งบอกถึง

ปัญหาใหม่ที ่เกิดขึ ้นท่ามกลางอุมมะฮ์  และจ าเป็นต่อการอิจญ์ติฮาดและออกค าชี ้ขาดอย่าง เร่งด่วน  

(Dar al-Ifta’ Misriyyah, 2011) นอกจากค าว ่า  อ ัน -นะว าซิล  แล ้ว  ผู ้รู ้แ ละน ักว ิช าก ารได ้ใช ้ค าว ่า  

อัฎ-ฎอวาริ เป็นค าพ้องความหมายของค าว่า อัน-นะวาซิล เพราะค าว่า อัฎ-ฎอวาริ เป็นพหูพจน์ของค าว่า 

อัฎ-ตอริอะฮ์ ซึ่งมีความหมายว่าเหตุการณ์ฉุกเฉิน (Abadi, F. 1880), (Allam, S. 2020) จากค านิยามท่ี

ให้ไว้โดยนักกฎหมายอิสลามนี้  ชี้ให้เห็นว่า ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล เป็นแขนงหนึ่งของฟิกฮ์อิสลามและประเด็น

ศาสนาที่มีความส าคัญและจ าเป็นที่จะต้องท าความเข้าใจ มากไปกว่านั ้นจ าเป็นต่อ การอิจญ์ติฮาดและ 

ออกค าชี้ขาดอย่างเร่งด่วน 

 

2) ความแตกต่างระหว่างฟิกฮ์อัน-นะวาซิลและอัล-ฟัตวา (การช้ีขาดประเด็นศาสนา) 

อัล-ฟาตาวา หรือ อัล-ฟาตาวี เป็นพหูพจน์ของค าว่า อัล -ฟัตวา ซึ่งจะมีความหมายทางวิชาการ

คือ อธิบายหลักกฎหมายอิสลามตามหลักฐานให้กับผู ้ที ่สอบถาม อัล -ฟัตวา จะอธิบายหลักกฎหมาย

อิสลาม ที ่เกี ่ย วกับ เหตุก ารณ ์ที ่เก ิด ขึ ้น แล้ว  หรืออธิบ ายหลักกฎหมายอ ิสลามต่อสิ ่ง ที ่ย ัง ไม ่เก ิดขึ ้น   

(Dar al-Ifta’ Misriyyah, 2011), (Ibn hamdan, 1982)  ดังนั้น ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล จึงมีข้อแตกต่างจาก 

อัล-ฟัตวา ดังต่อไปนี้  

ก. ในแง่ของความเร่งด่วนและฉุกเฉิน ปัญหาทั้งหมดของอัน-นะวาซิล จะเป็นเหตุการณ์

เร่งด่วนที่จ าเป็นต้องมีการอิจญ์ติฮาด และค าชี้ขาดทางกฎหมายอย่างเร่งด่วนที่สุด ในขณะที่อัล -ฟัตวา 

บางครั้งก็เป็นเหตุการณ์เร่งด่วนและบางครั้งก็ไม่เร่งด่วน 

ข. ในแง่ของเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นแล้วหรือไม่  อัน-นะวาซิล ปัญหาทั้งหมดเป็นเหตุการณ์

เร่งด่วนที่เกิดขึ้นแล้วซึ่งจ าเป็นต้องมีการอิจญ์ติฮาด และค าชี้ขาดทางกฎหมายอย่างเร่งด่วนที่สุด ในขณะ

ที่ปัญหาของอัล-ฟัตวา บางครั้งเกิดขึ้นแล้วและบางครั้งก็ยังไม่ได้เกิดขึ้น  แต่ได้คาดการณ์ไว้เพื่อให้เกิด

ประโยชน์ในด้านการศึกษาและการวิจัยทางกฎหมายอิสลาม (Dar al-Ifta’ Misriyyah, 2011) 

 

3) ฮุกุมอิจญ์ติฮาดในประเด็นอัน-นะวาซิล 

การอิจญ์ติฮาดหรือการวินิฉัยในประเด็น อัน-นะวาซิล นั้นถือเป็น วายิบกีฟายะฮ์ แต่บางครั้ง  

ก็กลายเป็นวายิบอัยน์ส าหรับผู้รู้ และผู้ที่มีความช านาญเฉพาะในด้านนี้ และไม่มีผู้ที่มีความช านาญด้านนี้

นอกเหนือจากพวกเขา (Allam, S. 2020), (Al-Nawawi, 1972) 

บทบาทอิจญ์ติฮาดหรือการวินิฉัย  และการฟัตวา (การออกค าชี้ขาดประเด็นศาสนา) โดยทั่วไป

แล้วสามารถจะด าเนินการโดยผู้รู้ด้านกฎหมายอิสลามเป็นรายบุคคลหรือแบบกลุ่มได้ แต่บทบาทของการ

ออกค าชี ้ข าดประเด็นศาสนาในส่วนของอัน -นะวาซิล  นั ้นสงวนไว้ส าหรับแบบกลุ ่ม เท่านั ้น  อธิเช ่น 

สถาบันวิจัยด้านนิติศาสตร์ หน่วยงานและสถาบันฟัตวาที่รวบรวมนักวิชาการในสาขาศาสนาและสาขา  

ที่เกี ่ยวข้องและจ าเป็นอื่นๆ หรือผ่านกิจกรรมโครงการที่จัดขึ้นโดยหน่วยงานที่เกี ่ยวข้องทั้งในรูปแบบ 

ของการประชุมสัมมนาวิชาการภายในประเทศหรือระหว่างประ เทศ เนื่องจากสถาบันเหล่านี้มีศักยภาพ



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 62 

 

ค่อนข้างสมบูรณ์ ทั้งในแง่ของประสบการณ์ด้านกลไกและการจัดระบบที่สามารถจัดการ ด าเนินการ 

และตอบค าถามอัน-นะวาซิลได้อย่างแม่นย าและสมบูรณ์มากกว่า (Allam, S. 2020) 

 

4) ความแตกต่างระหว่างอิจญ์ติฮาดญามาอีกับอิจญ์มาอ์ 

 อิจญ์ติฮาดญามาอี คือการวินิฉัยประเด็นศาสนาโดยผู้รู้กฎหมายอิสลามจากหลักฐานโดยมติท่ีเป็น เอก

ฉันท์หรือเสียงส่วนใหญ่ (Asy-Syarafi, 1996) จากค านิยามนี้ พบว่า อิจญ์ติฮาดญามาอี จะแตกต่างจากอิจญ์มาอ์ 

ในด้านต่อไปนี้ 

ก. มติของอิจญ์มาอ์ จ าเป็นต้องเป็นมติท่ีเป็นเอกฉันท์โดยผู้รู้กฎหมายอิสลามในแต่ละยุคสมัย

เท่านั้น แต่อิจญ์ติฮาดญามาอีไม่จ าเป็นต้องเป็นมติท่ีเอกฉันท์โดยผู้รู้กฎหมายอิสลามในแต่ละยุคสมัย แต่เพียงพอ

แล้วโดยได้รับการลงมติโดยกลุ่มเดียวหรือส่วนใหญ่ของผู้เชี่ยวชาญกฎหมายอิสลาม 

ข. การอิจญ์มาอ์ ไม่จ าเป็นต้องมีการประชุมของผู้รู้กฎหมายอิสลามในการออกค าชี้ขาดต่อ

ประเด็นศาสนาประเด็นใดประเด็นหนึ่ง แต่การอิจญ์ติฮาดญามาอี จ าเป็นต้องผ่านกระบวนการประชุมและระดม

ความคิดเห็นจากผู้เชี่ยวชาญกฎหมายอิสลามเท่านั้น 

 

5) หลักฐานท่ีรองรับอิจญ์ติฮาดญามาอี 

อิจญ์ติฮาดญามาอีได้รับการรับรองโดยอ้างอิงจากคัมภีร์อัล-กุรอ่าน อัลหะดีษ และอิจญ์มาอ์ของผู้รู้และ

นักวิชาการ 

ก. หลักฐานจากอัลกุรอาน 

ซูเราะฮ์อาลีอิมรอม โองการท่ี 159 

     وَشَاوِرْهُمْ فِ الأمرِ 
ความว่า: “และเจ้า (มูฮัมหมัด) จงปรึกษาหารือกับพวกเขาในกิจการท้ังหลาย” 

ซูเราะฮ์อัชชูรอ โองการท่ี 38  

 وَأمَْرهُُمْ شُورَى بينهُم
     ความว่า: “และกิจการของพวกเขามีการปรึกษาหารือระหว่างพวกเขา” 

 

ชูรอ หรือการปรึกษาหารือ หมายถึงการประชุมเพื่อค้นหาค าตอบท่ีถูกต้องที่สุด และการตัดสินใจเกี่ยวกับ

สิ่งท่ีเกิดขึ้นตามหลักฐานของศาสนาอิสลาม กระบวนการนี้จะไม่เกิดขึ้นยกเว้นผ่านการลงมติจากสมาชิกท่ีเข้าร่วม

ประชุมท่ีมาจากสาขาต่างๆ ท่ีเกี่ยวข้อง (Syakban, M. I. 2011), (al-Qardhowi, Y. 1996) 

ข. หลักฐานจากอัล-ฮะดีษ 

ฮะดีษรายงานจากท่านซะอีดอิบนุมุซัยยิบ จากท่านอะลี ความว่า ครั้งหนึ่งฉันเคยพูดกับท่านรอซูลุลลอฮ์ 

โอ้ ท่านศาสนทูตของอัลลอฮ์ มีบางอย่างเกิดขึ้นระหว่างเรา ท่ีไม่ปรากฏในคัมภีร์อัล-กุรอ่าน และอัล-ฮะดีษของท่าน

ด้วย ท่านกล่าวว่า "จงรวบรวมบรรดาผู้รู้จากบรรดาผู้ศรัทธาแล้วให้เรื่องนี้เป็นการไตร่ตรองระหว่างพวกเขาเหล่านั้น

และอย่าตัดสินใจด้วยมุมมองเดียว (Al-Qurtubi, 2003), (Al-Khatib Al-Baghdadi, 1974)  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 63 

 

ค. หลักฐานจากอิจญ์มาอ์ 

อิจญ์ติฮาดญามาอีเป็นวิถีแห่งอัส-สะลัฟ ต้ังแต่สมัยเศาะฮาบะฮ์ ตาบีอิน ตะบีอฺอัตตาบีอีน และสมัยของ

บรรดาผู้ตามหลังจากนั้นตลอดเร่ือยมาจนทุกวันนี้ พิสูจน์ให้เห็นว่าชาวมุสลิมเห็นพ้องต้องกันว่าอิจญ์ติฮาดญามาอี

เป็นกระบวนการในการออกกฎหมายและค าชี้ขาดท่ีจ าเป็นอย่างมากในอิสลาม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยามฉุกเฉินใน

สถานการณ์ท่ีโลกก าลังเผชิญกับการแพร่ระบาดโรคติดเชื้อโควิด 19 

 

6) อิจญ์ติฮาดญามาอีในยุคก่อนและร่วมสมัย  

ก. ยุคสมัยเศาะฮาบะฮ์ 

รายงานโดยอีหม่ามอัล-บัยฮากีจากท่าน มัยมูน บิน มิฮ์รอน ได้กล่าวว่า เมื่อไรท่ีท่านอาบูบักรได้พบ

ประเด็นปัญหา ท่านมักจะค้นหาค าชี้ขาดใน อัล-กุรอาน และอัล-ฮะดีษ ถ้าไม่พบหลักฐานท่านจะรวบรวมสหายและ

ประชุมหารือร่วมกันเพื่อหาข้อมติหรือทางออกของปัญหานั้นๆ  

ข. ยุคสมัยตาบีอิน  

ท่าน อุมัร บิน อับดุลอาซิซ เมื่อตอนด ารงต าแหน่งเป็นผู้ว่าการเมืองมะดีนะฮ์ ท่านได้เข้าเยี่ยมท่ีพัก 

ของท่าน อิบนุมัรวาน หลังจากท าการละหมาดตอนเท่ียงเขาได้เชิญผู้รู้ด้านกฎหมายอิสลามในเมืองมะดีนะฮ์ ได้แก่

ท่าน อุรวะฮ์ บิน ซุบัยร์, อุบัยดิลละฮ์ บิน อับดุลลอฮ์, อับดุลลอฮ์ บิน อับดุลลอฮ์, อับดุลลอฮ์ บิน อามีร์ และ  

คอรีชะฮ์ บิน ซัยด์ พร้อมท้ังได้ปรึกษาหารือเพื่อหาค าชี้ขาดเกี่ยวกับประเด็นศาสนาหรือปัญหาท่ีไม่ปรากฏหลักฐาน 

อย่างชัดเจน  

ค. ยุคสมัยผู้รู้ มุจญ์ตาฮีดีน  

ท่าน อบู ฮานีฟะฮ์ เมื่อท่านพบประเด็นปัญหาศาสนา ท่านได้ปรึกษาบรรดาศิษย์ของท่าน หลังจากได้

รับค าชี้ขาด ท่านได้แนะน าให้บรรดาศิษย์ของท่านจดบันทึก 

ง. อิจญ์ติฮาดญามาอียุคสมัยปัจจุบัน  

ปัจจุบัน ประเด็นปัญหาร่วมสมัยหลายอย่างเกิดขึ้นซึ่งไม่เคยเกิดขึ้นมาก่อน ไม่ว่าจะเป็นปัญหาด้านสังคม 

เศรษฐกิจ การเมือง สุขภาพ และอื่นๆ สิ่งนี้ท าให้บรรดาผู้รู้จ าเป็นต้องเอาแนวทางอิจญ์ติฮาดญามาอี ซึ่งเป็นวิถีของ

ชาวมุสลิมมาช้านาน เพื่อที่จะบรรลุเป้าหมายนั้น องค์กรหลายแห่งได้ถูกจัดต้ังขึ้นเพื่อจัดการกับปัญหานี้โดยเฉพาะ 

อธิเช่น 

1) ศูนย์วิจัยอิสลาม กรุงไคโร อียิปต์ ก่อต้ังขึ้นในปี 1961 ค.ศ /1381 ฮ.ศ ตาม

กฎหมายมาตรา 103 ท่ีเกี่ยวข้องกับการขยายบทบาทของอัล-อัซฮัร องค์กรนี้น าโดยอีหม่ามเชคอัล-อัซฮัร 

และเลขาธิการ ซึ่งได้รวบรวมหน่วยงานส าคัญๆ หลากหลายแขนง เช่น หน่วยงานท่ีเชี่ยวชาญด้านคัมภีร์กุรอาน 

หน่วยงานท่ีเชี่ยวชาญด้านการศึกษาปัญหาฟิกฮ์  หน่วยงานท่ีเชี่ยวชาญด้านการฟื้นฟูมรดกอิสลาม หน่วยงาน 

ท่ีเชี่ยวชาญด้านการศึกษาประเด็นทางสังคมและอื่นๆ หนึ่งในข้อกฎหมายของศูนย์วิจัยนี้  ดังท่ีระบุไว้ในข้อท่ี 16  

หน่วยงานนี้ประกอบด้วยสมาชิกผู้เชี่ยวชาญ 50 ท่าน ซึ่งเป็นตัวแทนของนิกายต่างๆ และได้ระบุไว้ในข้อ 17 บรรดา

สมาชิกจะต้องปฏิบัติตามเงื่อนไขดังต่อไปนี้ 1) สมาชิกของศูนย์วิจัยคือผู้รู้ท่ีเป็นท่ียอมรับและมีคุณลักษณะเป็นผู้ 

ย าเกรงท้ังในอดีตและปัจจุบัน 2) สมาชิกของศูนย์วิจัยคือผู้รู้ท่ีมีความเชี่ยวชาญและจบการศึกษาระดับอุดมศึกษา



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 64 

 

จากอัล-อัซฮัร หรือหนึ่งในสถาบันการศึกษาระดับสูงที่มีบทบาทในด้านการศึกษาอิสลาม 3) สมาชิกของศูนย์วิจัยคือ

ผู้ท่ีมีผลงานวิชาการท่ีเป็นท่ียอมรับ หรือสนับสนุนองค์ความรู้ชั้นน าในด้านอิสลามศึกษา หรือเคยเป็นอาจารย์  

สอนวิชาอิสลามศึกษา หรือปฏิบัติหน้าท่ีในระบบศาล การฟัตวา หรอืเป็นผู้เชี่ยวชาญด้านนิติศาสตร์ไม่น้อยกว่า  5 ปี 

บทบาทหน้าท่ีส าคัญของสมาชิกศูนย์วิจัย ประกอบด้วย 1) ศึกษาและอภิปรายประเด็นต่างๆ ท่ีจ าเป็นต่อประชาชน 

2) ออกค าชี้ขาดหรือกฎหมายอิสลามส าหรับประเด็นดังกล่าวผ่านการประชุมท่ีจัดขึ้นเป็นประจ าทุกปี  โดยท่ีการ

ประชุมคร้ังแรกท่ีจัดโดยศูนย์วิจัยนี้เกิดขึ้นในปี  2507 ท่ี อัล-อัซฮัร อัช-ชารีฟ  

2) ดาร์ อัล-อีฟตาอ์ อัล-มิศรียยะฮ์ (สถาบันชี้ขาดศาสนา อียิปต์) สถาบันนี้อยู่ภายใต้

การอุปถัมภ์ของกระทรวงยุติธรรมอียิปต์ ซึ่งก่อต้ังขึ้นในปี 1895 ค.ศ / 1313 ฮ.ศ. 

3) อัล-มัจญ์มะอ์ อัล-ฟิกฮ์ อัล-อิสลามียฺ (องค์กรฟิกฮ์อิสลาม มักกะฮ์) องค์กรฟิกฮ์

อิสลามมักกะฮภ์ายใต้การอุปถัมภ์ของสมาคมโลกอิสลามในนครมักกะฮ์ ซึ่งก่อต้ังขึ้นในปี 1978 ค.ศ / 1398 ฮ.ศ 

4) อัล-มัจญ์มะอ์ อัล-ฟิกฮ์ อัล-อิสลามียฺ (องค์กรฟิกฮ์อิสลาม เจดดะฮ์) องค์กรฟิกฮ์

อิสลามอยู่ภายใต้การอุปถัมภ์ของสมาคมการประชุมอิสลามในนครเจดดะฮ์ ซึ่งก่อต้ังขึ้นในปี1981 ค.ศ /1401 ฮ.ศ 

5) อัล-มัจญ์มะอ์ อัล-ฟิกฮ์ อัล-อิสลามียฺ (องค์กรฟิกฮ์อิสลาม อินเดีย) ก่อต้ังขึ้นในปี 

1988 ค.ศ / 1408 ฮ.ศ.  

6) อัล-มัจญ์มะอ์ อัล-ฟิกฮ์ อัล-อิสลามียฺ (องค์กรฟิกฮ์อิสลาม ซูดาน) ก่อต้ังขึ้นในปี 

1999 ค.ศ / 1419 ฮ.ศ. 

7) สมาคมนักวิชาการชาวโมร็อกโก ก่อต้ังขึ้นในปี 2013 ค.ศ / 1433 ฮ.ศ. 

8) สถาบันชี้ขาดและวิจัยในยุโรป ก่อต้ังขึ้นในปี 1997 ค.ศ /1417 ฮ.ศ 

9) สถาบันนักกฎหมายอิสลามในอเมริกา ก่อต้ังขึ้นในปี 2003 ค.ศ /1423 ฮ.ศ. 

(Syakban, M. I. 2011) 

 

7) คุณสมบัติพิเศษของฟิกฮ์อัน-นะวาซิล 

ฟิกฮ์อัน-นะวาซิลหรือประเด็นปัญหาฉุกเฉินท่ีจ าเป็นต้องมีค าชี้ขาดอย่างเร่งด่วนจะมีคุณสมบัติพิเศษ 

ท่ีแตกต่างกับประเด็นปัญหาท่ีเกิดขึ้นภายใต้สถานการณ์ปกติ ความแตกต่างและการเปลี่ยนแปลงของหลักการ

ศาสนาเกิดขึ้นเนื่องจากสถานการณ์ท่ีไม่ปกติท่ีท าให้มุกัลลัฟและสังคมอยู่ภายใต้สถานการณ์ท่ีอันตรายต่อชีวิต 

คุณสมบัติพิเศษท่ีส าคัญของฟิกฮ์อัน-นะวาซิล มีดังนี้ 

ก. หลักศาสนาและค าชี้ขาดสามารถเปลี่ยนแปลงไปตามสถานการณ์ได้ ตามเงื่อนไขท่ีก าหนด 

เช่น ชะรีอะฮ์อนุญาตกินซากสัตว์เมื่อบุคคลนั้นอยู่ในสถานการณ์ท่ีจ าเป็น ถ้าไม่กินซากสัตว์นั้นอาจส่งผลต่อชีวิตได้  

และการใช้สิทธินี้จะอนุญาตตามปริมานท่ีจ าเป็นเท่านั้น 

ข. บทลงโทษในโลกนี้จะถูกอนุโลม และบาปจะถูกอนุโลมขึ้นในโลกหน้า จากผู้ท่ีกระท าสิ่งท่ีผิด

ต่อหลักศาสนาในภาวะฉุกเฉินน้ี 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 65 

 

ค. บุคคลท่ีอดทนหรือเสียชีวิตจากโรคระบาด โรคภัยไข้เจ็บ และอื่นๆ ภายใต้ภาวะฉุกเฉินนี้จะ

ไดร้ับผลบุญท่ีทวีคูณ 

ง. ยังคงต้องจ่ายค่าเสียหายและประกันทดแทนหากกระท าการใดๆ อันเป็นการละเมิดสิทธิของ

ผู้อื่น ตามเงื่อนไขท่ีมีอยู่ภายใต้สถานการณ์ปกติ 

จ. การอนุโลมในการกระท าสิ่งท่ีไม่อนุญาตภายใต้สถานการณ์ปกติจะถือเป็นท่ียกเลิกเมือ

สถานการณ์กลับสู่ภาวะปกติ 

ฉ. ไม่อนุญาตปฏิบัติท่ีย้อนแย้งกับค าชี้ขาดท่ีออกโดยสถาบันชี้ขาดสูงสุดของแต่ละประเทศ

(Allam, S. 2020) 

 

8) ฟิกฮ์อัน-นะวาซิลกับเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม (มากอศิดชารีอะฮ์)  

สิ่งส าคัญประการหนึ่งท่ีต้องท าความเข้าใจในการจัดการกับปัญหาอัน-นะวาซิล หรือประเด็นฉุกเฉิน

เร่งด่วนนี้ คือต้องเข้าใจเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลามและล าดับความส าคัญ เพราะหากให้ความส าคัญ

ผิดเกี่ยวกับความส าคัญและล าดับความส าคัญของเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลามนี้  อาจก่อให้เกิด 

การปฏิบัติหรือการออกค าชี้ขาดท่ีไม่ตรงกับเจตนารมณ์สูงสุดได้ เช่น กรณีการแพร่ระบาดของโควิด 19 สิ่งที่ต้องให้

ความส าคัญเป็นอันดับแรก คือการรักษาไว้ซึ่งชีวิตนั้นส าคัญกว่าการปฏิบัติศาสนกิจท่ีสามารถท าให้เกิดอันตราย 

ต่อชีวิตได้ 

โดยท่ัวไปแล้ว มากอศิดชารีอะฮ์หรือเจตนารมณ์สูงสุดของหลักการศาสนาอิสลามตามท่ีอธิบายโดยผู้รู้  

อุศูลฟิกฮ์ เป็นความหมายและจุดประสงค์ท่ีก าหนดโดยชารีอะฮ์ในการออกหลักศาสนาและค าชี้ขาดเพื่อประกัน

ผลประโยชน์และเพื่อต่อต้านอันตรายของมนุษยชาติ (Ibn Asyur, T. 2009) มากอศิดชารีอะฮ์แบ่งออกเป็น 

 ฏอรูรียาต ฮาจญยีาด และตะห์ซีนียาต 

ฏอรูรียาต คือหลัก 5 ประการ คือการรักษาไว้ซึ่งชีวิต การรักษาไว้ซึ่งปัญญา การรักษาไว้ซึ่งศาสนา 

การรักษาไว้ซึ่งเชื้อสาย และการรักษาไว้ซึ่งทรัพย์สิน  5 ประการนี้ถือเป็นเจตนารมณ์สูงสุดเพื่อก าหนดค าวินิฉัย 

หรือการฟัตวา ถ้ามนุษย์ขาดสิ่งหนึ่งสิ่งใดใน 5 ประการนี้ จะส่งผลให้การด าเนินชีวิตประจ าวันของมุสลิมย่อม

ประสบความยุ่งยาก มากไปกว่านั้นอาจจะอันตรายต่อชีวิตได้ 

ฮาจญียาด คือเจตนารมณ์เพื่อก าหนดค าวินิฉัยหรือการฟัตวา ถ้ามนุษย์ขาดสิ่งท่ีเป็นฮาจญียาด จะไม่

ส่งผลถึงขั้นลิดรอนชีวิตและประโยชน์ของแขนขาหรือท าให้เสียสติ ปัญญา ศาสนา เชื้อสายและทรัพย์สิน แต่จะ

ส่งผลให้การด าเนินชีวิตประจ าวันของมุสลิมย่อมประสบความยุ่งยาก 

ตะห์ซีนียาต คือเจตนารมณ์เพื่อก าหนดค าวินิฉัยหรือการฟัตวาท่ีสามารถท าให้ชีวิตมนุษย์สมบูรณ์แบบ

มากขึ้น การไม่มีตะห์ซีนียาต ไม่ได้น าไปสู่ความยากล าบากในชีวิตมนุษย์ เช่น ศาสนาอิสลามสนับสนุนการใส่

น้ าหอมขณะอยู่ในมัสยิดและในท่ีสาธารณะ และอื่นๆ (Ibn Asyur, T. 2009) 

ผู้รู้อุศูลฟิกฮ์ได้ก าหนดเจตนารมณ์สูงสุด 5 ประการนี้ คือการรักษาไว้ซึ่งชีวิต การรักษาไว้ซึ่งปัญญา การ

รักษาไว้ซึ่งศาสนา การรักษาไว้ซึ่งเชื้อสาย และการรักษาไว้ซึ่งทรัพย์สิน โดยใช้วิธีการอัล-อิสติกรออ์ นั่นคือการ

วิปัสสนาดูหลักการและค าชี้ขาดโดยผู้รู้จากการอิง อัล-กุรอาน อัล-ฮะดีษ การอิจญ์มาอ์ และการกียาซ ผู้รู้และ



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 66 

 

นักวิชาการอิสลามไม่ได้มีความเห็นท่ีเป็นเอกฉันท์ต่อล าดับความส าคัญของเจตนารมณ์สูงสุด ท้ัง 5 ประการ 

ท่ีกล่าวมาข้างต้น บางทัศนะได้กล่าวว่าการรักษาศาสนาต้องมาก่อนการรักษาชีวิต สติปัญญาและอื่นๆ ในขณะท่ี

นักวิชาการบางทัศนะได้กล่าวว่า การรักษาชีวิตมีความส าคัญมากกว่าการรักษาศาสนา ในขณะท่ีนักวิชาการบางกลุ่ม

ไม่ได้ให้ความส าคัญต่อล าดับนี้ เหนือไปกว่านั้นนักวิชาการบางท่านก็ปฏิเสธการเรียงล าดับความส าคัญนี้โดยสิ้นเชิง 

ผู้รู้และนักวิชาการอิสลามไม่ได้มีความเห็นท่ีเป็นเอกฉันท์ต่อล าดับความส าคัญของเจตนารมณ์สูงสุดของ

เจตนารมณ์สูงสุด 5 ประการนี้  สาเหตุมาจากการให้ค าจ ากัดความท่ีต่างกันของค าว่า อัดดีนหรือศาสนา  

ซึ่งหมายถึงศาสนาอิสลามโดยรวมหรือว่าหมายถึงแค่การปฏิบัติศาสนกิจ? ผู้รู้และนักวิชาการท่ีเห็นว่าค าว่า อัดดีน 

หรือศาสนาหมายถึงศาสนาอิสลามโดยรวมก็จะมีทัศนะว่าการรักษาศาสนาต้องมาก่อนการรักษาชีวิต สติปัญญาและ

อื่นๆ ในขณะท่ีนักวิชาการท่ีเห็นว่าค าว่า อัดดีนหรือศาสนานั้นหมายถึงการปฏิบัติศาสนกิจก็จะมีทัศนะว่าการรักษา

ชีวิตมีความส าคัญมากกว่าการรักษาศาสนา 

มุมมองหนึ่งเสนอโดยนักวิจัยบางท่าน กล่าวว่า มีนักวิชาการเห็นพ้องต้องกันในการจัดล าดับของอิหม่าม

อัล-ฆอซาลี คือการรักษาศาสนา การรักษาชีวิต การรักษาสติปัญญา การรักษาเชื้อสาย และการรักษาทรัพย์สิน  

ถือว่าเป็นทัศนะท่ีไม่อิงจากหลักฐานท่ีเป็นท่ียอมรับได้ ดังนั้น ทัศนะของนักวิชาการท้ังสองทัศนะข้างต้น 

จึงไม่ขัดแย้งกัน เพราะค าว่า อัดดีนหรือศาสนา ถ้าหมายถึงศาสนาอิสลามโดยรวม ผู้รู้และนักวิชาการก็จะมีทัศนะ 

ท่ีเป็นเอกฉันท์ว่าการรักษาศาสนาต้องมาก่อนการรักษาชีวิต สติปัญญาและอื่นๆ ในขณะท่ีนักวิชาการท่ีเห็นว่าค าว่า 

อัดดีนหรือศาสนานั้น หมายถึงการปฏิบัติศาสนกิจก็จะมีทัศนะท่ีเป็นเอกฉันท์ว่าการรักษาชีวิตมีความส าคัญ

มากกว่าการรักษาศาสนา การจัดล าดับของอิหม่ามอัล-ฆอซาลีท่ีกล่าวมาข้างต้น เนื่องอิหม่ามอัลฆอซาลี มองค าว่า  

อัดดีนหรือศาสนานั้น หมายถึงศาสนาอิสลามโดยรวม ไม่ใช่ศาสนาท่ีหมายถึงการปฏิบัติศาสนกิจ เพราะเราได้เห็น

อิหม่ามอัลฆอซาลีในทางปฏิบัติได้ให้ความส าคัญกับการรักษาชีวิตมากกว่าการรักษาศาสนา (Jumaat, A. 2010) 

ดังนั้น Jumaat, A. (2010) ได้เสนอมุมมองท่ีเกี่ยวกับการจัดเรียงของเจตนารมณ์สูงสุด 5 ประการนี้ คือ

การรักษาไว้ซึ่งชีวิต การรักษาไว้ซึ่งปัญญา การรักษาไว้ซึ่งศาสนา การรักษาไว้ซึ่งเชื้อสาย และการรักษาไว้ซึ่ง

ทรัพย์สิน การจัดเรียงนี้มีข้อดีสองประการ คือ 1) มนุษย์ควรรักษาชีวิตของตนก่อนอย่างแน่นอน จากนั้นค่อยดูแล

สติปัญญา จากนั้นเขาก็สามารถปฏิบัติศาสนกิจและรักษาทรัพย์สินของเขาได้  เพราะหากปราศจากชีวิตและ

สติปัญญา จะไม่ครบเงื่อนไขของการปฏิบัติศาสนกิจท่ีพระเจ้าได้ก าหนดไว้ 2) เกิดความงดงามและความกลมกลืน

ของค าสอนของอิสลามกับชีวิตมนุษยชาติ ถึงแม้จะต่างเชื้อชาติ วัฒนธรรม และศาสนา เพราะการรักษาชีวิตและ

การรักษาสติปัญญาเป็นสิ่งท่ีมนุษย์ทุกคนต้องเคารพและรักษาไว้  ต่างจากการรักษาศาสนา เพราะไม่สอดคล้อง 

กับกลุ่มท่ีไม่นับถือศาสนา  

ทัศนะและข้อดีสองประการท่ีกล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยเห็นว่ามีความจ าเป็นอย่างยิ่งท่ีจะต้องส่งสาสน์ 

เพื่อรณรงค์และแสดงให้เห็นว่าการดูแลชีวิตในสภาวะฉุกเฉินมีความส าคัญมากกว่าการปฏิบัติตามค าสอนศาสนา

บางประการ และเพื่อให้มุสลิมสามารถน ามาปฏิบัติใช้อันเป็นการรักษาแก่นส าคัญของศาสนา อีกท้ังยังเป็นการช่วย

คลี่คลายให้ภัยพิบัติ ความไม่ปกติเหล่านั้น กลับสู่สภาวะความเป็นปกติได้โดยเร็วยิ่งขึ้น 

 

 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 67 

 

บทสรุป 

การท าความเข้าใจเกี่ยวกับความหมายของฟิกฮ์อัน-นะวาซิล และบทบาทอิจญ์ติฮาดญามาอีในการรับมือ

กับสถานการณ์ฉุกเฉิน โดยเฉพาะอย่างยิ่งภายใต้สถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด 19 ตลอดจนทราบถึง

ความสัมพันธ์ระหว่าง ฟิกฮ์อัน-นะวาซิล กับเจตนารมณ์สูงสุดของหลักศาสนาอิสลาม (มากอศิดชารีอะฮ์) เนื่องจาก

ปัญหาของ อัน-นะวาซิล มีลักษณะพิเศษท่ีแตกต่างจากปัญหาท่ีเกิดขึ้นในสถานการณ์ปกติ คุณลักษณะท่ีส าคัญ

ท่ีสุดอย่างหนึ่งคือการปิดประตูของคีลาฟเพื่อจัดการกับปัญหาของ อัน-นะวาซิล อุลามะอ์และนักวิชาการตลอดจน

ประชาชนท่ัวไปจ าเป็นต้องตระหนักว่าการดูแลชีวิตในยามป่วยไข้มีความส าคัญมากกว่าการปฏิบัติตามค าสอน

ศาสนาบางประการ นอกจากนี้ การฟัตวาในเรื่อง อัน-นะวาซิลก็ต้องด าเนินการโดยอิจญ์ติฮาดญามาอีไม่ใช่เป็น

รายบุคคล  

 

ข้อเสนอแนะ 

 ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้ 

1. ควรออกคู่มือและกระบวนการจัดการกับปัญหาโควิด 19 ไม่ว่าจะเป็นหนังสือส าหรับนักวิชาการ

หรือเพื่อสาธารณะ 

2. บทความนี้ได้เสนอต่อผู้ ท่ีมีส่วนเกี่ยวข้องเพื่อสร้างองค์กรท่ีรวบรวมผู้รู้และนักวิชาการในสาขา

ต่างๆ ท่ีเกี่ยวข้อง โดยเฉพาะนักวิชาการท่ีเชี่ยวชาญด้านกฎหมายอิสลามและเจ้าหน้าท่ีด้านการแพทย์ และจัดการ

ประชุมท่ีน าโดยผู้ เชี่ยวชาญด้านกฎหมายอิสลามเพื่อวิจัยและออกค าวินิฉัยตลอดจนติดตามผลกระท บ 

และพัฒนาการล่าสุดของโควิด 19 

3. ประสานงานกับหน่วยงานของภาครัฐหรือหน่วยงานอื่นท่ีเกี่ยวข้อง ไม่ว่าจะเป็นหน่วยงานทาง

ศาสนา หรือหน่วยงานท่ีมีอ านาจออกค าค าชี้ขาดขั้นสุดท้ายสู่ขั้นตอนการน าปฏิบัติ 

4. ในระดับสื่อและการประกาศค าชี้ขาดขั้นสุดท้ายสู่ขั้นตอนการน าปฏิบัติต่อสาธารณชนนั้นควร

อธิบายให้ประชาชนท่ัวไปทราบโดยใช้วิธีการท่ีมีประสิทธิภาพมากท่ีสุด 

ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 

ในการศึกษาวิจัยครั้งต่อไปควรศึกษาการอิจญ์ติฮาดญามาอีในการรับมือกับสถานการณ์ฉุกเฉิน ของ

หน่วยงานศาสนาอิสลามท่ีมีอยู่ในประเทศไทย และความสัมพันธ์ระหว่างหน่วยงานเหล่านั้นเพื่อให้อยู่ในทิศทาง

เดี่ยวกัน ตลอดจนศึกษาวิจัยงานแต่ละหน่วยงานในสถาบันให้ครอบคลุมทุกด้าน เช่น งานบริหารและธุรการ  

งานบริการการศึกษา งานสารสนเทศ และอื่นๆ 

 

เอกสารอ้างอิง 

Abadi. F. (1880). Al-Kamus al-Muhit. Cairo: al-Haiah al-Ammah lil Kitab.  

Al-Faiyumi. (1987). Al-Misbah al-Munir. Beirut: Matabah lubnan.  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 3 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน 2565 หน้า 68 

 

Al-Khatib Al-Baghdadi. (1974). Al-Faqih wal Mutafaqqih. Cairo: Dar Ihya’ Al-sunnah al-

Muhammadiyah. 

Allam. S. (2020). Fatawa al-Nawazil Covid 19. Cairo: Idarah al-Abhas al-Syariyah.  

Al-Nawawi. (1972). Al-Majmuk. Juddah: Maktabah al-Irsyad.  

Al-Qardhowi. Y. (1996). Al-Ijtihad fi al-Syariah al-Islamiyah. Kuwait: Dar al-Qalam.  

Al-Qurtubi. (2003). Jamik bayan al-Ilm wa Fadlih. Cairo: Dar Ibn Hazam & Dar al-Rayyan.  

Al-Zamakhsyari (1998). Asas al-Balaghah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.  

Asy-syarafi. A. (1996). Al-Ijtihad al-Jamai’I fi al-Tasyrik al-Islami. Qatar: Wizarah al-Auqaf wa al-

Syuun al-Islamiyah. 

Dar al-Ifta’ Misriyyah. (2011). Dhowabit al-Ikhtiyar al-Fiqhi inda al-Nawazil. Cairo: Idarah al-

Abhas al-Syariyah.  

Ibn Asyur. T. (2009). Maqasid al-Syariah al-Islamiah. Cairo: Dar al-Salam.  

Ibn Hajar. (2007). Al-Talkhis al-Habir. Cairo: Adwa’ al-Salaf.  

Ibn Hamdan. (1982). Sifat al-Fatwa wa al-Mustafti. Beirut: Al-Maktab al-Ismali.  

Ibn Manzur. (1879). Lisan al-Arab. Beirut: Dar shodir.  

Jumaat. A. (2010). Tartib al-Maqasid al-Syariah. Kairo: al-Majlis al-Akla lil al-Syuun al-Islamiyah.  

Syakban. M. I. (2011). Al-Ijtihad al-Jamai’i wa Ahamiyatuhu fi Muwajahah Musykilatil asr wa 

dauru al-Majamik al-Fiqhiyah fi Tatbiqihi. Cairo: Dar al-Salam.  

 


