
MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 51 

 

ศึกษาวิเคราะห์หะดีษมุรซัลและทัศนะของนักปราชญ์อิสลาม 
ในการน าใช้ในศาสนบัญญัติอิสลาม 

An Analytical Study of Hadith Mursal and the Views of Islamic Scholars  
on Its Application in Islamic Principles 

 
3อบัดุลลอฮ  อลัอุซามะฮ์ 2อบัดุลฮาด ี สะบูดิง 1นิอาบาดี  มิง 

3Usamah-Abdulloh Al 2Abdulhadee Sabuding 1abadee Ming-Ni 
 

(Received: June 11, 2023; Revised: Dec 06, 2023; Accepted: Dec 23, 2023) 
 
บทคัดย่อ 

การวิจยัคร้ังน้ีมีวตัถุประสงค์เพ่ือศึกษามโนทศัน์นกัปราชญอ์ิสลามต่อหะดีษมุรซัล และจุดยืนใน
การน าใช้ในศาสนบัญญัติอิสลามการศึกษาคร้ังน้ีใช้การวิจยัเชิงเอกสาร โดยท าการตรวจสอบหนังสือ 
ต ารา ของทั้งนกัปราชญฟิ์กฮ์ และนักปราชญห์ะดีษ และท าการวิเคราะห์ขอ้มูลเปรียบเทียบระหว่างศาสตร์
สองแขนงอุศูลหะดีษและอุศูลฟิกฮ์  ผลการศึกษาพบว่า นักปราชญ์ฟิกฮ์และนักปราชญ์หะดีษให้นิยาม
และมโนทศัน์หะดีษมุรซลัต่างกนั โดยพิจารณาเง่ือนไขความน่าเช่ือถือของผูร้ายงานหะดีษเป็นส าคญั ซ่ึง
มีความสัมพนัธ์กบัยคุสมยัและสถานะของผูร้ายงานที่เป็นศอฮาบะฮ์และผูท้ี่มีชีวิตยคุถดัมา ท าให้จุดยืนใน
การน าใช้ในศาสนบญัญัติ แบ่งออกเป็น 3 ทศันะ คือ 1) ยึดถือและน าใช้ในทุกกรณี 2) ไม่ยอมรับและ
ปฏิเสธการน าใช้ 3) ตั้งเง่ือนไขการน าใช้ว่าต้องมีหลกัฐานอื่นๆ มาสนับสนุน การน าผลวิจยัไปใช้เป็น
แนวทางให้คณะวิทยาการอิสลาม ศูนยว์ะสะฎียะฮ์ศึกษา ผูน้ าอิสลาม ครูสอนศาสนาอิสลาม และบุคคล
ทัว่ไปสามารถประยุกตห์ลกัเคารพความแตกต่างของทศันะที่อยูบ่นพ้ืนฐานความแตกต่างของมโนทศัน์
และเงื่อนไขการน าใชต้วับทหะดีษนบี (ขอความสันติจงมีแด่ท่าน)  
ค าส าคัญ: หะดีษมุรซัล นักปราชญ์อิสลาม ฟิกฮ์ 
  

 
1สาขาวิชากฎหมายอิสลามและอิสลามศึกษา คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี  
1 Department of Islamic Jurisprudence and Islamic Studies, Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla University, Pattani Campus. 
2 สาขาวิชาอิสลามศึกษา คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 
2 Department of Islamic Studies, Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla University, Pattani Campus. 
3 สาขาวิชาหลกัความเช่ือและปรัชญาอิสลาม คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 
3 Department of Islamic Creed and Philosophy, Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla University, Pattani Campus. 
(Corresponding author / Email : niabadee.m@psu.ac.th) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 52 

 

ABSTRACT 
The objective of this research aimed to study the views of Islamic scholars on Hadith Mursal 

and its standpoint of the application in Islamic principles. This study was the documentary research by 
examining books of Fiqh scholars and Hadith scholars and analyzing the comparison of Usul al-Hadith 
and Usul al-Fiqh. The results revealed that Fiqh scholars and Hadith scholars have different definitions 
and concepts on Hadith Mursal. The reliability of the Hadith narrators was an important consideration, 
which was related to the era and status of the reporters including the companions of the Prophet 
(Sahabah) and the pious predecessors (al-Salaf al-Salih) Accordingly, the standpoint of the application 
in Islamic principles was divided into three views: 1) uphold and apply in all cases, 2) reject and refuse 
to apply, and 3) set conditions for use that require other evidence to support. How to apply the results: 
As guidelines for the Faculty of Islamic Science, Wasatiyyah Studies Center, Islamic leaders, Islamic 
teachers and the public, the findings can be applied in the principle and respect for the differences in 
viewpoints, based on the concepts and conditions for the application of the Hadith of the Prophet 
Muhammad (PBUH).  
Keywords: Hadith Mursal, Islamic scholars, Fiqh 
 
บทน า 
 ศาสนบญัญติัอิสลามหรือหุก่มฟิกฮ์ แบ่งออกเป็นสองส่วนคือ ส่วนที่เป็นแกนหลกั และส่วนที่
เป็นข้อปลีกย่อย ซ่ึงทั้งสองกลุ่มนั้นอยู่บนพ้ืนฐานอัลกุรอานและอัลหะดีษ ในส่วนที่เป็นแกนหลกันั้น 
แน่นอนว่าไม่มีนักปราชญ์อิสลามท่านใดมีความเห็นต่างกนั ส่วนที่มีความแตกต่างของทศันะอยูใ่นส่วน
ขอ้ปลีกย่อยเท่านั้น ไม่ใช่สาเหตุให้มุสลิมตอ้งขดัแยง้ หรือประนามกนั เพราะอิสลามเป็นสาร์นสุดท้าย
ของพระองค์อภิบาล และจะอยู่ถึงวนัส้ินโลก พระองค์จึงก าหนดให้มีข้อบงัคับที่ไม่เปลี่ยนแปลง และ
ขอ้ก าหนดที่เปลี่ยนแปลงตามแต่ปัจจยัแห่งยคุสมยั ทั้งสองอย่างนั้นเพ่ือประโยชน์แด่มวลมนุษยท์ั้งโลกน้ี
และโลกหนา้ (Shaltut, M., 2007) 

ในแง่ความแตกต่างของประเด็นปลีกยอ่ยของหุก่มฟิกฮ์นั้น ในบางยคุสมยักลายเป็นปัจจยัหน่ึงที่
ท าให้มุสลิมเกิดความสับสนคลุมเครือ และความแตกแยก เพราะต่างยึดถือส่ิงที่ตนเองมีความรู้และที่
ตนเองยึดถือ อนัเน่ืองจากรับมาจากอาจารย ์มีความเคยชินต่อส่ิงนั้น ไม่อยากเปลี่ยนแปลงใดๆ หรือยากที่
จะยอมรับทศันะที่แตกต่าง ซ่ึงจ าเป็นตอ้งท าให้กระบวนการเรียนรู้ศาสนาเช่ือมโยงและเขา้หาแนวทางที่
ชดัเจนของบรรดานกัปราชญอ์ิสลามที่น่าเช่ือถือ ซ่ึงไดอ้ธิบายความถูกตอ้งของหลกัการตลอดจนสาเหตุที่
ท าให้เกิดความแตกต่างของทัศนะ รูปแบบความหลากหลายใดที่ศาสนาอิสลามยอมรับและแบบใดที่
หลกัการปฏิเสธและไม่ยอมรับ 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 53 

 

แน่นอนว่าถึงแมค้วามขดัแยง้นั้นยงัคงอยู ่แต่จะท าอยา่งไรให้เกิดบรรยากาศความเป็นสังคมอุดม
ความรู้และยึดมัน่หลกัการที่ชดัเจน แน่นอนว่าเบื้องตน้คือ ตอ้งเปิดใจกวา้งกบัการด ารงตนท่ามกลางความ
หลากหลายได้ ซ่ึงลักษณะเหล่าน้ีจ าเป็นต้องมีการศึกษา การเสวนาหาข้อสรุปที่ชัดเจนเพ่ือให้เห็นถึง
สาเหตุความแตกต่างของขอ้ปลีกย่อยและการเคารพความแตกต่างของทศันะของนักปราชญ์ที่มุสลิมทุก
คนให้การยอมรับ ซ่ึงจ าเป็นตอ้งอาศยัการท าความเข้าใจและการวิเคราะห์หลกัการพ้ืนฐานของอิสลาม
ผ่านแนวทางการศึกษาสามกรอบส าคญั คือ หลกัอรรถาธิบายอลักุรอาน (อุศูลตฟัซีร) หลกัศาสนบญัญตัิ 
(อุศูลฟิกฮ์) และหลกัการตรวจสอบหะดีษ (อุศูลหะดีษ) (Hawwa, S., 1998) 

หน่ึงในประเด็นส าคญัที่ท าให้เกิดความแตกต่างของทศันะคือ แนวทางการตรวจสอบและน าใช้
หะดีษต่างกนั มีผลให้เกิดทศันะที่ขดัแยง้กนั จนเมื่อนานวนัเขา้ ผูท้ี่ไม่ทราบถึงหลกัการขอ้น้ีจึงทะเลาะ
เบาะแวง้ในประเด็นปลีกย่อย ซ่ึงแต่เดิม ศาสนาถือว่าเป็นพ้ืนที่ผ่อนปรน ไม่ถือว่าฝ่ายใดผิดหลักการ 
เพราะนักปราชญ์ทุกส านักไดท้ าการตีความอย่างถูกตอ้งมีความน่าเช่ือถือเป็นที่ยอมรับแลว้ และบุคคล
ทัว่ไปย่อมมีสิทธิน ามาปฏิบัติตามแต่ที่ตนเองเช่ือมั่น โดยฝ่ายหน่ึงฝ่ายใด ไม่สามารถไปละเมิดล่วงเกิน
ความเช่ือและการปฏิบติันั้นได ้

ฉะนั้นแลว้จึงจ าเป็นตอ้งท าการศึกษามโนทศัน์นกัปราชญ์อิสลามต่อหะดีษมุรซลั และจุดยืนการ
น าใช้ในหุก่มฟิกฮ์ที่แตกต่างกัน เพื่อให้ทราบถึงสาเหตุของแนวคิด บริบท และการปรับจุดยืนให้
เหมาะสมในประเด็นขอ้ปลีกยอ่ยในวาระต่างๆ ของสังคมมุสลิม 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1. เพื่อศึกษามโนทัศน์นักปราชญ์อิสลามต่อหะดีษมุรซัลและจุดยืนในการน าใช้ใน  
ศาสนบญัญตัิอิสลาม 
 
ระเบียบวิธีวิจัย  
 การศึกษาวิจยัเร่ือง ศึกษาวิเคราะห์หะดีษมุรซัลและทศันะของนักปราชญ์อิสลามในการน าใช้
ในศาสนบัญญัติอิสลาม เป็นงานวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยด าเนินการวิจัยตาม
ขั้นตอนต่อไปน้ี 

1. ตรวจสอบเอกสาร หนังสือ ต าราที่ได้ศึกษาหะดีษมุรซัล ทั้ งของปราชญ์หะดีษ และ
ปราชญฟิ์กฮ์ 

2. ศึกษาต าราคลาสสิกเปรียบเทียบสองแขนงอุศูลฟิกฮ์และอุศูลหะดีษ  
3. ศึกษาวารสาร และวิทยานิพนธ์ที่เก่ียวขอ้งกบัหะดีษมุรซลั 
4. สรุปผลการวิจยัและเรียบเรียงเป็นบทความวิจยั 

  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 54 

 

ทบทวนวรรณกรรมและกรอบแนวคิดวิจัย 
 งานวิจยัในห้าปีหลงัที่ถูกตีพิมพใ์นวารสารนานาชาติ ยงัน าเร่ืองหะดีษมุรซัลมาท าการวิเคราะห์ 
และยกประเด็นทางศาสนบญัญตัิอิสลามเปรียบเทียบ (Fiqh Muqoron) เพื่ออธิบายขอ้แตกต่างสองสายธาร 
คือ อุศูลฟิกฮ์ของแนวหะนะฟียะฮ์ และอุศูลหะดีษของอุลามาส่วนมาก โดยเฉพาะประเด็นการวิเคราะห์
ผูร้ายงาน และเง่ือนไขความน่าเช่ือ ซ่ึงหะดีษมุรซลัก็จะถูกกล่าวถึงบ่อยคร้ัง 

Abdulrahim, A. (2020) ได้เปรียบทัศนะของส านักนิติศาสตร์ทั้ งส่ี  หะนะฟียะฮ์ มาลิกียะฮ์  
ชาฟิอียะฮ์ ฮมับาลียะฮ์ และไดจ้ดัหมวดหมู่ทศันะพร้อมทั้งยกประเด็นทางศาสนบญัญติัอิสลาม อาทิเช่น 
การสัมผสัสตรีท าให้เสียน ้าละหมาดหรือไม่ การเชือดอะกีเกาะฮ์ส าหรับเด็กชายและเด็กหญิง และไดเ้น้น
ประเด็นทฤษฎีการให้น ้ าหนักความน่าเช่ือถือของผูร้ายงาน และการขาดหายของผูร้ายงานในระดบัใดที่
ถือว่าสายรายงานอ่อนจนใชเ้ป็นหลกัฐานไม่ได ้
 Salim, A. (2021) ไดใ้ห้ขอ้สรุปเปรียบเทียบในการน าใช้หะดีษมุรซลัเป็นหลกัฐานหุก่มต่างๆ คือ 
อิมามอบูหะนีฟะฮ์ ผูน้ าส านกัหะนะฟียะฮ์ ยอมรับหะดีษมุรซลัอยา่งกวา้งขวาง และใชม้ากที่สุด รองลงมา
คือ อิมามมาลิก ผูน้ าส านักมาลิกียะฮ์ ส่วนอิมามชาฟิอีย ์ผูน้ าส านกัชาฟิอียะฮ์ตั้งเง่ือนไขอย่างละเอียด ไม่
ปฏิเสธการใช้งานทั้งหมด และอิมามอะหมดั ผูน้ าส านักฮมับาลียะฮ์ใช้เมื่อจ าเป็นและไม่มีหลกัฐานอื่นๆ
เท่านั้น 

Abu al-Haj, S. (2015) เสนอแนวคิดการรายงานแบบหมู่คณะ เรียกว่า การรายงานในเมืองกูฟะฮ์ 
เมืองส าคญัในอิรัก ซ่ึงมีความส าคญัไม่แพก้ารรายงานในเมืองมะดีนะฮ์ ซ่ึงมีความเหนือกว่าการรายงาน
แบบบุคคล โดยไม่จ าเป็นตอ้งระบุช่ือ เพราะอยูใ่นยคุตน้อิสลาม เพราะอบูหะนีฟะฮ์มีชีวิตช่วงปี ฮิจเราะฮ์
ศกัราช 80-150 เท่านั้น 

ตารางที่ 1 การวิเคราะห์จุดยืนของส านกัคิดนิติศาสตร์อิสลามต่อการน าใชห้ะดีษมุรซลั 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

อุศูลฟิกฮ ์ อุศูลหะดีษ 

หะดีษมุรซลั 

ใชเ้ป็นส่วนมาก 
-หะนะฟียะฮ ์
-มาลกีิยะฮ ์

ใชโ้ดยมีเงื่อนไข หรือ ความจ าเป็น 
-ชาฟิอียะฮ ์
-ฮมับาลียะฮ ์



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 55 

 

ผลการศึกษา 
1. ฐานคิดของนกัปราชญอ์ิสลามเพื่อก าหนดนิยามหะดีษมุรซลั 
ความแตกต่างระหว่างส านักคิดของปราชญ์อิสลามในการท าความเขา้ใจตลอดจนก าหนดนิยาม

และมโนทศัน์ต่อหะดีษมุรซัล ซ่ึงอยู่บนฐานคิดของความน่าเช่ือถือของผูร้ายงาน โดยพิจารนาสองปัจจยั 
คือ 1)ปัจจยัภายในคือตวัผูร้ายงานหะดีษที่มีคุณลกัษณะที่น่าเช่ือจากสององคป์ระกอบส าคญัคือ ความจ าที่
แม่นย า และจริยธรรมอนัสูงส่ง 2)ปัจจยัภายนอก คือ การรับรองความประเสริฐของบรรพชนมุสลิมสาม
ร้อยปีแรกของฮิจเราะฮ์ศกัราช โดยท่านศาสดามุฮมัมดั (ซ.ล) เจา้ของหะดีษ 

เมื่อนักปราชญ์อิสลามชั่งน ้ าหนักระหว่างสองปัจจยัดังกล่าวข้างต้น จึงมีความเห็นออกเป็น 3 
กลุ่ม คือ 1) กลุ่มที่ให้น ้ าหนักปัจจยัภายนอก คือ ความน่าเช่ือถือของบรรพชนสามร้อยปีแรก 2) กลุ่มที่ให้
น ้ าหนักกบัปัจจยัภายในคือคุณลกัษณะตวับุคคลที่รายงายหะดีษ 3) กลุ่มที่พิจารณาทั้งสองปัจจยั และใช้
เงื่อนไขในการพิสูจน์ 

2. นิยามและมโนทศัน์บรรดานกัปราชญอ์ิสลามต่อหะดีษมุรซลั 
จากฐานคิดขา้งตน้ของบรรดานักปราชญ์อิสลามในการพิสูจน์ ตรวจสอบ จนไดค้ านิยามจ ากัด

ความหะดีษมุรซลั ซ่ึงมีทศันะจดัออกเป็น 3 กลุ่มจาก 3 ฐานคิดขา้งตน้ คือ 
กลุ่มที่หน่ึง ส่วนใหญ่ของนักปราชญ์หะดีษ ให้นิยามว่า หะดีษที่ตาบิอีน อา้งถึงท่านนบี (ซ.ล.) 

(Ibnu Hajar, A., 1984) 
กลุ่มที่สอง ส่วนใหญ่ของนกัปราชญอ์ุศูลฟิกฮ์ ให้นิยามว่า หะดีษที่ศอฮาบีย ์อา้งถึงท่านนบี (ซ.ล.) 

(al-Halaby, R., 2009) 
กลุ่มที่สาม ส่วนหน่ึงของนักปราชญ์ ให้นิยามว่า หะดีษที่ช่ือผูร้ายงานคนหน่ึงตกไปจากสาย

รายงาน โดยหะดีษนั้นรายงานโดยตาบิอีน หรือคนรุ่นหลงั (Abu Zahrah, M., 2006) 
3. จุดยืนของนกัปราชญอ์ิสลามในการน าหะดีษมุรซลัไปใชใ้นศาสนบญัญตัิอิสลาม 
เมื่อนักปราชญ์ให้ค านิยามต่อหะดีษมุรซัลบนฐานคิดที่แตกต่างกัน ท าให้ผลกระทบต่อการ

เลือกใช้ในการก าหนดบทบัญญัติต่างๆของอิสลามจึงต่างกัน ดงัเห็นไดจ้ากจุดยืนที่แบ่งออกเป็นสาม
แนวทาง คือ  

แนวทางที่หน่ึง แนวทางของนักปราชญ์ฟิกฮ์ โดยเฉพาะส านักคิดฮะนะฟีย์ และมาลิกียะฮ์ ให้
น ้ าหนักฮะดีษมุรซัลรองจากหะดีษมุสนัด ท าให้สามารถใช้ไดแ้ทบจะใกล้เคียงกบัหะดีษมุสนัดในการ
ก าหนดบทบญัญตัิต่างๆ (Abu Zahrah, M., 2006), (al-Halaby, R., 2009) 

แนวทางที่สอง แนวทางของนกัปราชญ์หะดีษ ไม่ให้น ้ าหนกัแก่หะดีษมุรซลัเลย เพราะถือว่าเป็น
หะดีษที่สายรายงานขาดหายและน ้ าหนักอ่อน ไม่สามารถน าใช้ในการก าหนดบทบญัญติัอิสลามได ้(al-
Halaby, R., 2009)  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 56 

 

แนวทางที่สาม แนวทางของอิมามชาฟิอีย ์การน าใช้หะดีษมุรซัลในการก าหนดบทบัญญัติทาง
ศาสนาสามารถกระท าได ้ภายใตเ้งื่อนไขสนับสนุนความน่าเช่ือถือ คือผูร้ายงานเป็นแกนน านักปราชญ์
ระดบัอาวุโส และมีฟัตวาของทศันะนกัปราชญร์องรับ (az-Zuhayli, W., 2001) 

4. ประเด็นทางศาสนบญัญตัิอิสลามที่มีการน าหะดีษมุรซลัใชส้นบัสนุนและอา้งอิง 
นกัปราชญ์อิสลามไดท้ าการวินจัฉัยประเด็นทางศาสนบญัญตัิในแง่มุมหลากหลาย บนฐานตวับท 

คืออัลกุรอานและอัลหะดีษ และฐานการตีความและมูลฐานสนับสนุน คือ อิจมาอฺ กิยาส อิสติหฺซาน  
เป็นตน้ และประเด็นที่เก่ียวข้องกบัตวับทหะดีษที่น ามาใช้ในการท าความเขา้ใจและตีความนั้นจะต้อง
พิจารณาความน่าเช่ือถือของสายรายงาน ซ่ึงในกรณีหะดีษมุรซัล คือการพิสูจน์ความน่าเช่ือถือของสาย
รายงาน ซ่ึงอยู่บนฐานคิดที่ต่างกนัระหว่างส านักคิดทางฟิกฮ์และส าคิดทางหะดีษ อนัส่งผลกระทบและ
ปรากฏได้ในเอกสาร ต ารา ศาสนบญัญัติอิสลามที่มีการน าหะดีษมุรซัลมาใช้อา้งอิงและสนับสนุนต่อ
ทัศนะของนักปราชญ์และส านักคิด ซ่ึงขอกล่าวถึงใน 3 กรณี เพื่อเป็นการน าเสนอภาพความเข้าใจที่
ต่างกนั 

กรณีที่ 1 การหัวเราะเสียงดงัขณะยืนละหมาด ถือเป็นสาเหตุท าให้เสียน ้าละหมาดหรือไม่ ซ่ึงเป็น
ทศันะของฮะนะฟียะฮ์ใช้หะดีษมุรซัลอา้งอิง คือ นบี (ซ.ล.) ไดส่ั้งผูท้ี่หัวเราะอาบน ้ าละหมาดและท าการ
ละหมาดใหม่ 

 
عن أبي العالية الرياحي : جاء رجلٌ في بصرهِ ضَرّ، فدخل المسجدَ ورسول الله صلى الله 
عليه وسلم يصلي بأصحابه، فتََدََّى في حُفرةٍ كانت في المسجد، فضحك طوائف منهم، 

الله صلى الله عليه وسلم الصلاة، أمر من كان ضحك منهم أن يعيدَ فلما قضى رسول 
 الوضوءَ ويعيدَ الصلاةَ.

 
รายงานโดย อบี อลัอาลียะฮ์ อรัรียาฮี ความว่า ชายตาบอดคนหน่ึงเดินมายงัมสัยิดนบี ขณะท่าน

น าละหมาดพร้อมบรรดาศอฮาบะฮ์ ปรากฎชายตาบอดเดินตกหลุมในมัสยิด ท าให้ศอฮาบะฮ์ส่วนหน่ึง
หัวเราะเสียงดงั เมื่อนบี (ซ.ล.)ไดเ้สร็จส้ินจากการละหมาด ท่านไดส่ั้งว่า ผูใ้ดที่หัวเราะให้อาบน ้าละหมาด
และละหมาดใหม่ (Abu Dawud, S., 1986) 

กรณีที่ 2 การห้ามใช้ประโยชน์จากทุกช้ินส่วนของซากสัตวแ์มน้ว่าจะฟอกท าความสะอาดแลว้ก็
ตาม ซ่ึงเป็นทศันะมาลิกียะฮ์ โดยอา้งหะดีษมุรซลั รายงานโดยอบัดุลลอฮฺ บิน อุกยัมฺ  

 
عن عبدالله بن عُكَيم : قُرئِ علينا كتابُ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم في أرض جُهينة 

يتة بِإهابٍ ولا عَصبٍ(
َ
 وأنا غُلام شابٌ ؛ )ألا تنتفعوا من الم

 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 57 

 

จากอบัดุลลอฮ บิน อุกยัมฺ สาร์นจากท่านนบี (ซ.ล.) ถูกส่งมายงัเผ่าของเรา ญุฮยันะฮ์ ในตอนที่ฉัน
ยงัเด็ก และถูกอ่านขึ้น ความว่า พวกท่าน จงอยา่ใชป้ระโยชน์จากซากสัตว ์ไม่ว่าจะส่วนหนงั หรือเส้นเอน
ของมนั (Abu Dawud, S., 2009), (at-Tarmizi, M., 1996), (Ibnu Majah, M., n.d.)  

กรณีที่ 3  การที่อิมามละหมาดในท่านัง่เพราะป่วยและมะมูมละหมาดในท่ายืน เป็นทศันะอิมาม
ชาฟิอีย ์(ash-Shafi’i, M., n.d.) มีหะดีษมุรซัลสนบัสนุน ถึงแมว่้าจะมีสายรายงานอื่นถูกตอ้งอยูใ่นศอเฮ้ียะ
บุคอรียก์็ตาม 

 
عن هشام بن عُروة عن أبيه : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج في مرضِه، فأتى أبا 

ائمٌ يصلي بالناس، فاستأخر أبو بكرٍ، فأشار إليه رسول الله : أن كما أنتَ، بكرٍ وهو ق 
فجلس رسول الله إلى جنبِ أبي بكرٍ، فكان أبو بكر يصلي بصلاة رسول الله، وكان 

 الناس يصلون بصلاة أبي بكر.
 
รายงานโดยฮิชาม บิน อุรวะฮ์ จากบิดาของเขา ความว่า ท่านรอซูล (ซ.ล.) ขณะป่วยหนักก่อน

ท่านเสียชีวิตไดอ้อกมายงัมสัยิด ในขณะที่อบูบกัรน าละหมาดต่อบรรดาศอฮาบะฮ์ อบูบกัรเห็นดงันั้นจึง
จะถอยหลังเพ่ือให้นบีน าแทนเขา แต่นบีช้ีให้เขาหยุดอยู่ที่ เดิม และนบีเข้าละหมาดในท่านั่งใกล้กับ 
อบูบกัร อบูบกัรจึงละหมาดตามนบีในท่ายืน และบรรดาศอฮาบะฮ์ก็ละหมาดตามหลงัอบูบกัรในท่ายืนอีก
ทอดหน่ึง (ash-Shafi’i, M., n.d.) 
 
อภิปรายผล  

ความแตกต่างของฐานคิดระหว่างส านักคิดของปราชญอ์ิสลาม ถูกศึกษาผ่านแนวทางสามศาสตร์
ส าคัญ คือ อุศูลตัฟซีร อุศูลหะดีษ และอุศูลฟิกฮ์ ซ่ึงเป็นข้อเสนอของ  Hawwa, S. (1998) ซ่ึงผูวิ้จัยได้
ท าการศึกษาประเด็นหะดีษมุรซัลที่ส่งผลต่อความแตกต่างทางการก าหนดศาสนบัญญัติในประเด็น
ปลีกย่อย โดยน าสองศาสตร์ คือ อุศูลหะดีษและอุศูลฟิกฮ์ซ่ึงเก่ียวขอ้งโดยตรงกบัประเด็นที่ศึกษา และ
ไม่ได้น าอุศูลตัฟซีรมาใช้ในการวิจัยคร้ังน้ี ซ่ึงเมื่อสายธารนักปราชญ์มีความหลากหลาย แน่นอนว่า
ผลกระทบในรูปแบบทศันะก็ตอ้งหลากหลายเช่นเดียวกนั ซ่ึงงานของ Abu al-Haj, S. (2015) น าเสนอและ
สนับสนุนแนวทางของนักปราชญ์ฟิกฮ์ โดยเฉพาะส านักคิดฮะนะฟียะฮ์อยา่งชัดเจนในการน าใช้หะดีษ  
มุรซัลในการก าหนดบทบัญญัติปลีกย่อยในหลายประเด็น โดยประเด็นฐานคิดส าคัญที่ Abu al-Haj, S. 
น าเสนอในหนังสือ  )إسعاد المفتي على شرح عقود رسم المفتي(  ซ่ึงเขียนอธิบายหลักการวินิจฉัยปัญหา
นิติศาสตร์อิสลามตามแนวส านักหะนะฟียะฮ์ คือ การยึดการรายงานของชาวกูฟะฮ์ ว่ามีสถานะเท่ากบัการ
รายงานของชาวมะดีนะฮ์ในส านักมาลีกียะฮ์ อันเน่ืองมาจากว่า อิมามของทั้งสองส านักคิดนั้น มีชีวิต
ใกลชิ้ดกบัยุคศอฮาบะฮ์ และระยะสายรายงานส้ันมาก ท าให้มีการรายงานไม่เกินสามชั้น คือ จากอิมาม



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 58 

 

ส านกั ไปยงัตาบิอีนอาวุโส ไปยงัศอฮาบะฮ์ กระทัง่นบี (ซ.ล.) ทนัที โดยมีศอฮาบะฮ์คนส าคญัคือ อิบนุมสั
อูด และอาลี บิน อบีฏอลิบ (ร.ฮ.) และยงัให้ความเห็นอีกว่า สายรายงานแบบน้ีเป็นการรายงานแบบหมู่
คณะ ไม่ใช่รายบุคคลจ านวนนอ้ย ท าให้ไม่จ าเป็นตอ้งระบุช่ือผูร้ายงานเสมอไป เพราะมีความน่าเช่ือถือใน
ลกัษณะจ านวนผูร้ายงานมีจ านวนมาก กอปรกบัอยู่ในยุคตน้ของอิสลาม ในขณะที่อิมามชาฟิอียแ์ละอิ
มามอะหมดั บิน ฮมับลั อยู่ในยคุถดัมาจึงท าให้เขม้งวดกบัสายรายงานมากกว่า และตั้งเง่ือนไขการรับหะ
ดีษมุรซัลไดย้ากกว่า เพราะสายรายงานยาวกว่า และเร่ิมมีการกุหะดีษขึ้นแลว้ ขณะที่จะไดพ้บงานหลาย
ช้ินที่สนับสนุนแนวทางนักปราชญ์หะดีษ อาทิเช่น ) مقدمة ابن الصلاح (   และ (ألفية العراقي) (al-Halaby, 
R. 2009), (Ibnu hajar, A., 1984) 

ฉะนั้นความจ าเป็นของการรักษาดุลยภาพในทุกบริบทของการขดัแยง้จึงมีความจ าเป็นอย่างมาก 
จะพบได้ว่างานเขียนในปัจจุบันหลายช้ิน (Sheik Muhammad, A. 2008) Allouh, A. (2008) ได้น าเสนอ
หลักการวะสะฏียะฮ์ในการบริหารความสมดุลระหว่างความเช่ือและการปฏิบัติ ระหว่างการใช้ชีวิต  
การท างาน การรักษาสุขภาพ ฯลฯ ซ่ึงเป็นหลักการที่มีอยู่อัลกุรอานและอลัหะดีษ และสามารถเห็นได้ 
จากบทบาทของสถาบนัวะสะฎียะฮ์เพ่ือสันติภาพและการพฒันา ส านักจุฬาราชมนตรี เองก็เน้นย ้าถึงเร่ือง
น้ี ในขณะที่คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ ได้ถือหลักการวะสะฎียะฮ์ในการ
ออกแบบหลักสูตรการศึกษา และได้ให้ความส าคัญ เร่ืองการให้ความรู้ และการวิจัยภายใต้ศูนย์  
วะสะฎียะฮฺศึกษา (สถาบนัวะสะฎียะฮ์เพื่อสันติภาพและการพฒันา ส านกัจุฬาราชมนตรี, ม.ป.ป.) 

ประเด็นที่จ าเป็นตอ้งกล่าวถึงและท าการอภิปรายเพ่ิมเติม เพ่ือขยายปริมณฑลจากประเด็นหะดีษ
มุรซลั สู่ความเขา้ใจถึงเหตุผลในการยอมรับการอิจติฮาดของบรรดาปราชญอ์ิสลาม และการมีสิทธิในการ
เลือกตามทศันะที่แต่ละบุคคลเช่ือถือ อีกทั้งควรกล่าวถึงงานช้ินส าคญัทั้งงานคลาสสิกและร่วมสมยัที่น า
ทางความคิดในแต่ละยคุสู่ความเช่ือมโยงระหว่างฟิกฮ์และหะดีษ  

1. หนงัสือคลาสสิกสองเล่ม al-Muwatta’ และ al-Um 
อิมามมาลิก ปราชญผู์น้ ามสัฮบัมาลิกียะฮ์ และอิมามชาฟิอีย ์ปราชญผู์น้ ามสัฮบัชาฟิอียะฮ์ ทั้งสอง

ไดป้ระพนัธ์หนังสือที่น าเสนอแนวทางรวมระหว่างปราชญ์ฟิกฮ์และปราชญ์หะดีษ ในหนังสือของทั้ง
สองท่านตามล าดบัขา้งตน้ โดยเฉพาะ al-Muwatta’ ที่ถือว่าเป็นหนงัสือหะดีษที่ถูกจดัหมวดหมู่ตามทศันะ
ทางฟิกฮ์ของอิมามมาลิก ในขณะที่ al-Um ไดเ้ช่ือมโยงอลักุรอาน อลัหะดีษ และการตีความอยา่งยอดเย่ียม 
ซ่ึงเป็นตวัอยา่งของงานส าคญัที่มีผลต่อวิทยาการอิสลามในยคุต่อมา  

2. งานช้ินส าคญัของอิบนุตยัมียะฮ์  
หนังสือ Lifting the Blames from Great Scholars ) رفع الملام عن الأئمة الأعلام (  (Ibnu Taymiah, 

A., 1992) ถึงแมจ้ะเป็นหนังสือเล่มเล็กจ านวน 92 หน้า รวมค าน าและสารบญัแลว้นั้น มีอิทธิพลอยา่งมาก
ในการช้ีแจงสาเหตุและปัจจยัที่เป็นมูลฐานของความแตกต่างระหว่างบรรดาปราชญอ์าวุโสในอิสลาม อีก
ทั้งไดข้ยายเพดานการรับรู้ถึงความเป็นไปไดข้องความแตกต่างทางความคิดเห็น อนัสมควรที่มุสลิมตอ้ง



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 59 

 

รักษามารยาทอนัดีงามต่อบรรดาปราชญท์ุกส านกั และเปิดใจกวา้งต่อความหลากหลายน้ี เพ่ือจะไดเ้รียนรู้ 
ท าการศึกษาหาขอ้เท็จจริงภายใตบ้รรยากาศแห่งความดีงาม 

3. งานที่ปกป้องหะดีษและบรรดาปราชญอ์ิสลาม 
หนังสือของเชคซิบาอีย ์ )السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي(  (Siba’i. M., 2010) ถูกเขียนขึ้นเพ่ือ

ปกป้องปราชญอ์ิสลามและสถานะอนัสูงส่งของหะดีษ เพื่อแสดงขอ้เท็จตอบโตน้กับูรพาคดีที่ใชห้ลกัฐาน
เท็จในการใส่ใคลน้ักปราชญอ์ิสลาม และยงัถือเป็นงานร่วมสมยัช้ินส าคญัที่ช้ีแจงความส าคญัของหะดีษ 
และบทบาทของปราชญส์องสายธาร  

4. งานที่ท าให้เกิดการปะทะของสองปริมณฑลทางความคิดระหว่างปราชญ์ฟิกฮ์และ
ปราชญห์ะดีษ 

หนังสือของเชคฆอซาลี The Sunna Of The Prophet: The People Of Fiqh versus The People Of 
Hadith  )السنة بين أهل الفقه وأهل الحديث(  (al-Ghazali, M., 1989)ไดม้ีการตีพิมพจ์ านวนหลายคร้ัง อีกทั้ง
เกิดงานเขียนตอบโตจ้ากนักวิชาการที่ไม่เห็นดว้ยกบัหลายประเด็นการตีความในหนงัสือ ซ่ึงบางเล่มที่โต้
ก็ใชส้ านวนหยาบคาย ซ่ึงบ่งช้ีว่าเกิดการปะทะกนัของสองปริมณฑทลส านกัคิด ระหว่างปราชญฟิ์กฮ์ และ
ปราชญ์หะดีษ ที่มีต่อการตีความแบบใหม่ น าเสนอความเข้าใจแบบใหม่ต่อหะดีษ ถึงแมว่้าหลังจากนั้น
ผูเ้ขียนเองก็ยงัเปลี่ยนทศันะในบางประเด็นของหนงัสือเมื่อเวลาไดผ่้านไป แต่อยา่งไรก็ตามงานช้ินน้ีบ่งช้ี
ถึงการปะทะปรับตวัระหว่างฐานคิดที่แตกต่างต่อประเด็นการอธิบายหะดีษ 

5. พฒันาการถดัมาจากงานขา้งตน้ในบรรยากาศที่เยน็ขึ้น 
หนังสือ ของเชคกอรอฎอวีย ์How do we deal with the Sunnah of the Prophet ( كيف نتعامل مع

(  السنة النبوية (Qaradawi, Y., 2001) ผูแ้ต่งไดพ้ยายามอธิบายแนวคิดของเชคฆอซาลีอย่างเป็นระบบ และ
อยู่ในรูปส านวนงานวิชาการที่ผสมลงตัวระหว่างการตีความแบบปราชญ์ฟิกฮ์และการยึดถือกรอบ
กฎเกณฑ์ของปราชญ์หะดีษ ซ่ึงเป็นการต่อยอดที่ลงตวัมากขึ้นของการวางน ้ าหนักระหว่างแนวคิดสอง
สายธารแห่งอิสลาม อนัเป็นการสร้างบรรยากาศที่ดีงามต่อวงวิชาการสหวิทยาการอิสลามในอนาคต 
 
สรุป 

การที่นักปราชญ์อิสลามก าหนดมโนทัศน์ต่อหะดีษมุรซัล ซ่ึงอยู่บนฐานการขาดหายช่วงปลาย
สายรายงานหะดีษก่อนถึงท่านนบีมุฮมัหมัด ซ.ล. และการให้น ้ าหนักความเช่ือถือต่อสายรายงานนั้นๆ 
โดยมีเหตุผลความใกลชิ้ดกับยุคนบี ซ.ล. และมีสายรายงานอื่น หรือหลกัฐานอื่นมาสนับสนุน บ่งช้ีถึง
ความละเอียดละออกของนกัปราชญ ์และพบว่าจุดยืนในการน าใช้ในศาสนบญัญตัิ แบ่งออกเป็น 3 ทศันะ 
คือ 1) ยึดถือและน าใช้ในทุกกรณี 2) ไม่ยอมรับและปฏิเสธการน าใช้ 3) ตั้งเง่ือนไขการน าใช้ว่าตอ้งมี
หลกัฐานอื่นๆ มาสนับสนุน ซ่ึงท าให้ประเด็นการปฏิบตัิในขอ้ปลีกย่อยมีผลวินิจฉัยต่างกนั โดยมีกรอบ
แว่นมโนทศัน์ส าคญัคือ อุศูลฟิกฮ์ และอุศูลหะดีษ  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 60 

 

ข้อเสนอแนะ 
1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้ 
ประเด็นหะดีษมุรซลัเป็นเพียงประเด็นหน่ึงที่ถูกถกเถียงทั้งในวงวิชาการคลาสสิค และวงวิชาการ

ร่วมสมยั อนัเป็นประโยชน์ต่อการเช่ือมโยงระหว่างอลักุรอาน หะดีษ และฟิกฮ์ ส่ิงเหล่าน้ีคือฐานส าคญั
ของสหวิทยการอิสลามแขนงต่างๆ ตั้งแต่อดีตจนกระทัง่ปัจจุบนั การกลบัไปเช่ือมโยงทั้งสามศาสตร์เขา้
ดว้ยกนั และศึกษาประเด็นต่างๆ ทั้งในเชิงปรัชญา ทฤษฎี การตีความ กระทัง่การประยกุต์ จ าเป็นตอ้งท า
สม ่าเสมอ และใชแ้นวทางวะสะฎียะฮ์เพ่ือระวางน ้าหนกัให้เหมาะสมกบัทุกบริบท โดยสามารถสรุปแนว
ทางการน าใชไ้ดด้งัน้ี  

1.1 การบูรณาการอลักุรอาน หะดีษ และฟิกฮ์ กบับริบทสังคม 
1.2 การกา้วขา้มปัญหาอุปสรรคความเห็นต่าง สู่ความกลมเกลียว สามคัคี 
1.3 น าหลักการวะสะฎียะฮ์คู่ขนานกับสหวิทยการอิสลามในการบริหารกิจการ

ส่วนรวม 
2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยคร้ังต่อไป 

2.1 ควรศึกษาเชิงปรัชญา ทฤษฎี ที่เก่ียวขอ้งกบัอลักุรอาน อลัหะดีษ และฟิกฮ์ เพื่อ
ขยายขอบเขตหลักการวะสะฎียะฮ์ในบริบทต่างๆ ของสังคมมุสลิม เพื่อเสริมสร้างความสามัคคี  
เพ่ือจรรโลงสังคมแห่งความดีและพฒันาสู่ความยัง่ยืน  

2.2 ควรศึกษาการประยุกต์ใช้กรอบสหวิทยการอิสลามข้างต้นกับการศึกษาเพื่อ
เตรียมพร้อมส าหรับการเปลี่ยนแปลงในอนาคต 
 
เอกสารอ้างอิง  
ฉบับภาษาไทย 
สถาบนัวะสะฎียะฮ์เพื่อสันติภาพและการพฒันา ส านักจุฬาราชมนตรี. (ม.ป.ป). ดุลยภาพแห่งอิสลาม. 

กรุงเทพฯ: สถาบนัวะสะฎียะฮ์เพื่อสันติภาพและการพฒันา ส านกัจุฬาราชมนตรี. 
 
ฉบับภาษาต่างประเทศ 
Abdulrahim, N. (2020). al-Hadith al-Mursal wa Athar al-Khilaf fi Qabulihi. Journal Shariah and Law, 

Al-azhar University, 11(11): 1003-1060.  
Abu Dawud, S. (1986). al-Maraseel. Misr: Dar al-Qalam. 
Abu Dawud, S. (2009). Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah al-Alamiyah. 
at-Tirmizi, M. (1996). Sunan at-Tarmizi. Lebanon: Dar al-gharb al-Islami. 
ash-Shafi’i, M. (n.d.). al-Risalah. Lebanon: al-Maktabah al-Ilmiyah. 
Abu al-Haj, S. (2015). Isa'dul Mufti. Lebanon: Dar Bashaer. 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 4 ฉบบัท่ี 2 กรกฎาคม-ธนัวาคม 2566 หนา้ 61 

 

Abu zahrah, M. (2006). Usul Fiqh. Egypt: Dar Fikr Arabi. 
al-Ghazali, M. (1989). as-Sunnah baina Ahlil Fiqh wa Ahlil Hadith. Egypt: Dar Shurouk. 
al-Halaby, R. (2009). Qafwul Athar fi Sofwi Ulumil Athar. Lebanon: Dar Bashaer. 
Allouh, A.  ( 2008) .  Daorul Khitab Qurani fi Wasatiyah Ummah Muslimah.  Palestine:  Islamic 

University of Gaza. 
Al-Zuhayli, W. (2001). Usul Fiqh Islami. Syria: Dar Fikr. 
Hawwa, S. (1998). Jundun Allah Thaqafah wa Akhlaq. Egypt: Dar salam. 
Ibnu hajar, A. (1984). Annukat ala Ibni Salah. Saudi Arabia: Islamic University of Medinah. 
Ibnu Majah, M. (n.d.). Sunan Ibnu Majah. Egypt: Dar Ihya' Alkutub Al-arabiyah. 
Ibnu Taymiah, A. (1992). Raf'ul Malam an Al-a'immah Al-a'lam. Saudi Arabia: Permanent Committee 

for Scholarly Research and Ifta. 
Qaradawi, Y. (2002). Kaifa Nataa'mal Ma' Assunnah Annabawiah. Egypt: Dar Shurouk. 
Salim, A.(2021). Hukm al-hadith al-Mursal inda A'immah al-Arba'ah. Journal Alostath University of 

Tripoly, 20(2): 199-229. 
Shaltut, M. (2007). al-Islam Aqidah wa Shariah. Egypt: Dar Shorouk. 
Sheik Muhammad, A. (2008). al-Wasatiyah fil Islam. Saudi Arabia: Naif Arab University for Security 

Sciences. 
Siba'i, M. (2010). as-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tashri' al-Islami. lebanon: Dar Ibnhazim. 
 
 


