
MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 90 

 

ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลาม: รูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่า

ด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน 

International Relation on Peace and in Islam: Implementation of Diplomacy in 

Ottoman Era 

 

ศรัณยู หมัดศรี
1
 อับดุลรอนิง สือแต1 ซาฝีอี อาด า1  

Saranyu Mhadsri,1 Abdulroning Suetair,1 Sarfee Ardam1 

 

(Received: Nov 15, 2023; Revised: Apr 29, 2024; Accepted: May 15, 2024) 

 

บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้วัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงคราม 

ในอิสลาม 2) รูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน 3) ศึกษาพิธีทางการ

ทูตของอาณาจักรออตโตมัน 4) น าเสนอคุณลักษณะของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงคราม

ในอาณาจักรออตโตมันท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย  การวิจัยน้ีเป็นงานวิจัยคุณภาพ 

เชิงประวัติศาสตร์ (Historical Approach) เพื่อศึกษาพัฒนาการและการเปลี่ยนแปลงของรูปแบบทางการทูต 

ในอาณาจักรออตโตมัน น าเสนอผลการศึกษาเชิงพรรณนาวิเคราะห์ (Analytical Description) โดยมีเครื่องมือ 

ในการวิจัยจากเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ อาทิ หนังสือ วารสาร บทความวิจัยท่ีเกี่ยวข้องในชั้นปฐมภูมิ 

ทุติยภูมิ โดยมีกรอบเวลาในการศึกษาคือในช่วงยุคต้น (ค.ศ. 1299-1453) ยุคกลาง (ค.ศ. 1453-1566) และ 

ยุคปลาย (ค.ศ.1566-1923)  ผลการวิจัยพบว่า 1) หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงคราม

ในอิสลามมีแหล่งท่ีมาจาก อัลกุรอาน อัสสุนนะฮฺ และแนวทางปฏิบัติของบรรดาเศาะฮาบะฮฺ 2) รูปแบบการปฏิบัติ

ทางการทูตของอาณาจักรออตโตมันในยุคต้นมีการน ากฎหมายระหว่างประเทศอิสลามของส านักคิดหะนะฟีย์เข้ามา

ประยุกต์ใช้ร่วมกับกฎหมายจารีตประเพณีของชาวเติร์กจนกระท่ังถึงคริสต์ศตวรรษท่ี 18 3) อาณาจักรออตโตมัน  

ได้ให้ความส าคัญกับพิธีทางการทูตอย่างเป็นระบบระเบียบและให้เกียรติกับแขกต่างเมืองอย่างสมฐานะ 4) อาณาจักร

ออตโตมันมีคุณลักษณะของการให้เกียรติผู้อื่น การเปิดรับสิ่งใหม่ และการประนีประนอม ข้อเสนอแนะจากการวิจัย

ครั้งนี้ บรรดาผู้น าทางศาสนาและนักการทูตควรน าผลวิจัยไปประยุกต์ใช้ในการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชุมชน

มุสลิมกับบุคคลต่างศาสนิก 

ค าส าคัญ: ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ, การทูต, อาณาจักรออตโตมัน 

 

                                                           

1
1
สาขาวิชาอิสลามศึกษา คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์วิทยาเขตปัตตานี  

1
1
Department of Islamic Studies, Faculty of Islamic Science, Prince of Songkhla University (Corresponding author / 

Email : saranyu.messi@gmail.com) 

mailto:saranyu.messi@gmail.com


MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 91 

 

ABSTRACT 

This research aimed to 1 )  Study the International Relation on Peace and War in Islam  

2) Study Diplomatic Practices in the Ottoman Era 3) Study Diplomacy protocol in the Ottoman Era 

4 )  Present salient features of Implementation in the Ottoman Era which can be adapted in 

contemporary world by using qualitative methodology historical approach study on academics 

books, article, media etc. in primary, secondary and tertiary sources searching transformation and 

development of Ottoman Diplomacy in three period 1) Rise Era (1299-1453) 2) Middle Era ( 1453-

1566) and Fallen Era (ค.ศ.1566-1923) presented the result in analytical description methodology. 

The result show that 1 )  International Relation on Peace and War in Islam relied on Al-Quran, 

Sunnah and Practices of the Holy Companion 2) The Implementation of Diplomacy in Early Ottoman 

Era using Hanafites's Ilm-Siyar with Ottoman's traditional law up to 18th Century 3)  The Ottoman 

Empire emphasized on Diplomatic Practices systematically and respected on their guest 4 )  The 

Ottomans have salient features were Respect, Innovate and Compromise. The research suggested 

that the Muslim leaders and Diplomats should implemented the result in sake of peacebuilding 

between Muslim and Non-Muslim Community 

Keywords: International Relation ,Diplomacy, Ottoman Empire 

 

บทน า 

อิ สลาม คื อ  แนวทางการด า เนิ นชี วิ ตชี้ น ามนุษยชา ติ ไปสู่ หนทาง ท่ี เ ท่ียง ธรรมและถู ก ต้อ ง  

โดยอิสลามได้ถูกประทานจากพระองค์อัลลอฮฺ (ซ.บ) ผ่านมลาอีกะฮฺญิบรีล ถ่ายทอดสู่ท่านศาสนทูต (ศ.ล.) ผ่านการ

วิวรณ์ ตลอดระยะเวลา 23 ปีแห่งการเผยแพร่อิสลามในดินแดนคาบสมุทรอาหรับ ท่านศาสนทูต  (ซ.ล.) ได้ใช้

นโยบายในการเผยแพร่อิสลามในรูปแบบสันติวิธี เชิญชวนบุคคลต่างศาสนิกเข้าสู่อิสลาม ซึ่งรูปแบบดังกล่าวประสบ

ผลส าเร็จเป็นอย่างยิ่งสามารถท่ีจะเชิญชวนบรรดาชาวอาหรับจากชนเผ่าต่าง  ๆ ในบริเวณคาบสมุทรอารเบียเข้ารับ

อิสลามได้ในระยะเวลาไม่กี่ปี (ภายหลังจากการพิชิตนครมักกะฮฺของกองทัพมุสลิมในปี ค.ศ. 630 บรรดาชนเผ่า 

ต่าง ๆ ในคาบสมุทรอาหรับได้เข้ารับอิสลามเป็นจ านวนมาก) ภายหลังจากการเสียชีวิตของท่านศาสนทูต (ซ.ล.) 

บรรดาอัครสาวกของท่านได้ท าการศึกษารูปแบบการปฏิสัมพันธ์ของท่านศาสนทูต (ซ.ล.) ระหว่างรัฐอิสลามกับรัฐ 

อื่น ๆ ท้ังในระดับปัจเจกบุคคลตลอดจนองคาพยพท้ังในสภาวะสันติภาพและสงครามท่ีได้รับความส าเร็จในยุคนั้น 

ถอดบทเรียนและสกัดเป็นศาสตร์แขนงหนึ่ง ท่ีมีการเรียนการสอนในอาณาจักรอิสลาม เป็นท่ีรู้จักในนาม  

อิลมฺ มะฆอซียฺ (علم المغازي) มีรูปแบบการเรียนการสอนในเชิงประวัติศาสตร์ถ่ายทอดให้บรรดาชนรุ่นหลังได้ศึกษา
และปฏิบัติเจริญรอยตาม  (Rehman, et al. 2012) 

 หลังจากนั้น ในยุคทองของนิติศาสตร์อิสลามในฮิจเราะฮฺศตวรรษท่ี 2 บรรดานักนิติศาสตร์อิสลามได้ท าการ

พัฒนารูปแบบการศึกษาอิลมฺ มะฆอซียฺโดยมีการเปลี่ยนรูปแบบจากเดิ มท่ีมุ่งเน้นการศึกษาถอดบทเรียนจาก



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 92 

 

ประวัติศาสตร์ ไปสู่การศึกษาในเชิงนิติศาสตร์อิสลามถอดบทเรียนจากเหตุการณ์ในประวัติศาสตร์ประมวลออกเป็น

กฎหมายระหว่างประเทศอิสลามเป็นบรรทัดฐานสากล วิชาการดังกล่าวเป็นท่ีรู้จักในแวดวงวิชาการในชื่อ อิลมฺ สิยัร 

โดยท่านอิมามอะบูหะนีฟะฮฺ ร.ฮ. นักนิติศาสตร์อิสลามผู้ก่อต้ังส านักคิดหะนะฟียฺได้รับการยอมรับว่า (علم السير)
เป็นบุคคลแรกท่ีได้น าศาสตร์อิลมฺสิยัรมาท าการเรียนการสอนในเชิงนิติศาสตร์อิสลาม โดยในภายหลังลูกศิษย์ของ

ท่านคืออิมามมูฮัมมัด อัชชัยบานีย์ได้ท ารวบรวมเนื้อหาและถ่ายทอดออกมาเป็นผ่านต าราสองเล่มคือ กิตาบ อัลสิยัร 

อัลกะบีร และ กิตาบอัลสิยัร อัซเซาะฆีร จากผลงานดังกล่าวส่งผลให้อิมามอัชชัยบานีย์ได้ รับสมญานามในแวดวง

วิชาการว่าเป็นบิดาแห่งกฎหมายระหว่างประเทศอิสลาม”  

 นอกเหนือจากส านักคิดหะนาฟีย์และบรรดานักวิชาการจากสี่ส านักคิดหลักทางนิติศ าสตร์อิสลามก็ได้มี

การศึกษาในเรื่องของกฎหมายระหว่างประเทศอิสลามโดยมีมุมมองท่ีแตกต่างกันออกไป 2 สิยัรในมุมมองของมัสฮับ

หะนะฟียไ์ด้ถูกผนวกเป็นส่วนหนึ่งของกฎหมายชารีอะฮฺ ส าหรับการปฏิบัติของรัฐอิสลามต่อบุคคลต่างศาสนิกในเวลา

ถัดมา 

 อัสสิยัรได้ถูกน ามาเป็นส่วนหนึ่งของกฎหมายชารีอะฮฺในการปกครองของจักรวรรดิออตโตมัน ต้ังแต่ปี ค.ศ. 

1299 เป็นต้นมา สิยัรได้ถูกใช้ในการปกครองออตโตมันซึ่งเป็นอาณาจักรท่ีมีความกว้างใหญ่ครอบคลุมมากกว่า  

3 ทวีปโดยเป็นนโยบายในการด าเนินความสัมพันธ์ระหว่างประเทศและนโยบายทางการทูตมานานกว่า 6 ศตวรรษ

ก่อนการเปลี่ยนแปลงมาใช้กฎหมายระหว่างประเทศสากล หลังจากสนธิสัญญาปารีสในปี ค.ศ. 1856 ดังนั้น

การศึกษาวิธีปฏิบัติทางการทูตของจักรวรรดิออตโตมันเป็นเรื่องท่ีน่าสนใจและสามารถถอดบทเรียนจาก

ประวัติศาสตร์มาประยุกต์ใช้กับสังคมมุสลิมในปัจจุ บันในการด าเนินความสัมพันธ์กับบุคคล ต่างศาสนิก  

(Munir, 2007) 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1. เพื่อศึกษาหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลาม  

2.  รูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน  

3.  ศึกษาพิธีทางการทูตของอาณาจักรออตโตมัน  

                                                           
2 ในสี่ส านักคิดทางนิติศาสตร์อิสลาม (มัสฮับ) ได้มีการตีความศาสตร์ของอัสสิยัรดังตอ่ไปนี้   

1) ส านักคิดหะนาฟีย์ ได้ตีความมะฆอซีย์เป็นสิยัร โดยหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศในอิสลาม คือ ประมวลกฎหมายที่ว่าด้วยเรื่อง

ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐอิสลามกับรัฐต่างศาสนิกในสภาวะสงครามและสันติภาพ  

2) ส านักคิดมาลิกีย์ ท่าน อะนัส บิน มาลิก (ร.ฮ.) ผู้ก่อตั้งส านักคิดมาลิกีย์ชาวมะดีนะฮฺได้เขียนเกี่ยวกับกฎหมายว่าด้วยเรื่องสงครามและ

สันติภาพ โดยใช้ชื่อว่า กิตาบ อัลญิฮาด (كتاب الجهاد) โดยในเนื้อหาได้อธิบายถึง ข้อห้ามในการฆ่าเด็ก สตรี ผู้สูงอายุ รวมไปถึงเอกสิทธิ์

ทางการทูตเช่นกัน (Ibn Anas ,1994) 
3) ท่านอิมามอัชชาฟิอีย์ ผู้ก่อตั้งส านักคิดชาฟิอีย์ได้เขียนต าราที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายว่าด้วยสงครามและสันติภาพโดยใช้ทัศนะจากนักวิชาการทั้ง

สองฝ่าย โดยท่านได้อ้างอิงงานของอิมามอะบูหะนีฟะฮฺ รวมไปถึงงานของอัลเอาซาอีย์และอัลวากิดีย์ซึ่งมีทัศนะที่แตกต่างกันกับท่านอิมามอะบู

หะนีฟะฮฺ โดยอิมามอัชชาฟิอีย์ได้ใช้ทั้งค าว่า อัลญิฮาด และ อัสสิยัร ในเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับกฎหมายว่าด้วยสงครามและสันติภาพ 

4) อิมามอะฮฺหมัด อิบนฺ ฮัมบัล (ร.ฮ.)  ได้อธิบายเน้ือหาหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศในอิสลาม ไว้โดยใช้ช่ือเรียกว่า กิตาบ อัลญิฮาดและได้

ศึกษาในเรื่องของวิธีปฏิบัติในสภาวะสงครามเสียเป็นส่วนใหญ่สงคราม (al-Maqdisi, 2016) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 93 

 

4.  น าเสนอคุณลักษณะเด่นของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามใน

อาณาจักรออตโตมันท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย 

 

ความส าคัญและประโยชน์ของการวิจัย 

ความส าคัญและประโยชน์ของการวิจัย เรื่องความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงคราม 

ในอิ สลาม :  รู ปแบบการปฏิ บั ติทา งกา ร ทูตว่ าด้ วยสัน ติภาพและสงครามในอาณาจั กรออตโตมัน   

มีดังต่อไปนี ้

1.  ผลการวิจัยสามารถทราบถึงหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงคราม 

ในอิสลาม ว่ามีการด าเนินการไปในรูปแบบใด 

2. ผลการวิจัยสามารถทราบถึงรูปแบบการปฏิบัติ และพิธีทางการทูตของอาณาจักรออตโตมัน ว่ามี

รูปแบบเป็นอย่างไร 

3. ได้ทราบถึงคุณลักษณะท่ีโดดเด่นของการทูตในอาณาจักรออตโตมัน และสามารถถอดบทเรียน

น ามาประยุกต์ใช้ส าหรับบรรดา นักการทูต ผู้น าศาสนา และหน่วยงานท่ีเกี่ยวข้องในการปฏิสัมพันธ์กับบุคคลต่างศา

สนิก 

4.  ได้ทราบถึงคุณลักษณะเด่นของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงคราม 

ในอาณาจักรออตโตมันท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย 

 

ระเบียบวิธีวิจัย  

 การวิจัยน้ี เป็นงานวิจัยคุณภาพเชิงประวัติศาสตร์ (Historical Approach) เพื่อศึกษาพัฒนาการและการ

เปลี่ยนแปลงของรูปแบบทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน  น าเสนอผลการศึกษาเชิง

พรรณนาวิเคราะห์ (Analytical Description) โดยมีเครื่องมือในการวิจัยจากเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ 

อาทิ หนังสือ วารสาร บทความวิจัยท่ีเกี่ยวข้องในชั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ โดยมีกรอบเวลาในการศึกษาคือในช่วงยุคต้น 

(ค.ศ. 1299-1453) ยุคกลาง (ค.ศ. 1453-1566) และยุคปลาย (ค.ศ.1566-1923) (Benton, L., 2001)  

 การเก็บรวบรวมข้อมูลผู้วิจัยได้ล าดับการเก็บรวบรวมข้อมูลเป็น 7 ขั้นตอน ดังนี้ 1) รวบรวมโองการ  

อัลกุรอานท่ีเกี่ยวข้องกับหัวข้อวิจัย 2) รวบรวมค าอรรถาธิบายอัลกุรอานจากต าราตัฟซีรอัลกุรอานท่ีเกี่ยวข้อง 

กับหัวข้อวิจัย โดยผู้วิจัยได้ใช้ต าราตัฟซีรท้ังสองรูปแบบคือ ตัฟซีร บิล มะอฺษูร 3 และ ตัฟซีร บิร เราะอฺ 4  

3) รวบรวมอัลหะดีษท่ีเกี่ยวข้องกับหัวข้อ พร้อมอรรถาธิบาย 4) รวบรวมค านิยามและความหมาย รวมถึงทฤษฎีท่ี

เกี่ยวข้องกับหัวเรื่อง เพื่อให้เกิดความเข้าใจในการอ่านเนื้อหาในรายละเอียดปลีกย่อย 5) รวบรวมเนื้อหาท่ีเกี่ยวข้อง

จากเอกสารต่าง ๆ ท่ีเป็นข้อมูลสอดคล้องกับหัวเรื่องและวัตถุประสงค์ 6) น าเนื้อหาและข้อมูลท่ีรวบรวมน าเสนอ

                                                           
3 คือ ต าราอรรถาธิบายอัลกุรอานแบบดั้งเดิมโดยให้อัลกุรอานโองการอื่น อัสสุนนะฮฺ และค ากล่าวของคนรุ่นหลังอัครสาวกเป็นเครื่องมือหลักในการ

อรรถาธิบายอัลกุรอาน 

4 คือ ต าราอรรถาธิบายอัลกุรอานโดยใช้หลักเหตุและผลของนักอรรถาธิบายอัลกุรอาน ซึ่งเป็นที่ยอมรับในแวดวงวิชาการอิสลาม 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 94 

 

รูปแบบทางการทูตท่ีสอดคล้องกับบริบทร่วมสมัยและไม่ขัดต่อหลักการอิสลาม 7) หากในหัวข้อไม่มีโองการ  

อัลกุรอานและอัลหะดีษท่ีเกี่ยวข้อง ผู้วิจัยจะด าเนินการตามขั้นตอน 4,5,6 ตามล าดับ 

 การวิเคราะห์ข้อมูล หลังจากที่ผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลมาแล้วจะด าเนินการวิเคราะห์ข้อมูลใน 3 ขั้นตอน 

คือ 1) ตรวจสอบความชัดเจนของแหล่งท่ีมาและความสอดประสานกับวัตถุประสงค์และหัวเรื่อง 2) แตกประเด็น

ข้อมูลต่าง ๆ เพื่อให้เกิดความสะดวกในการศึกษา 3) สังเคราะห์ข้อมูลออกมาเป็นรูปแบบทางการทูตท่ีสอดคล้องกับ

บริบทปัจจุบันและไม่ขัดต่อหลักการอิสลาม ผู้วิจัยได้ใช้หลักการ 9 หลักการในการวิเคราะห์ข้อมูลคือ 1) หลักการ

วิพากษ์วิจารณ์ 2) หลักการอุศุลุลตัฟสีร 3) หลักการอุลูมอัลหะดีษ 4) หลักการให้เหตุผลแบบนิรนัย 5) หลักการ 

อุศูลลุ้ลฟิกฮฺ 6) หลักการอิจญ์ติฮาด 7) หลักการฟิกฮุ้ลวะกออิอฺ 8) หลักการ SWOT Analysis และ 9) หลักการ

สังเคราะห์เชิงคุณภาพ ในการวิเคราะห์ข้อมูล 

 

ผลการวิจัย 

1. หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลาม 

หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลาม  ) العلاقات الدولة في السلم و
)الحرب  ถูกสร้างขึ้นบนหลักมูลฐานส าคัญของอิสลามคืออัลกุรอานและอัลหะดีษในเรื่องท่ีเกี่ยวข้อง อัลกุรอาน  

สูเราะฮฺอัลหุญุรอต โองการท่ี 13 ได้สาธยายถึงหลักความสัมพันธ์ระหว่างเพื่อนมนุษย์ในเชิงบวกหรือการทูตท่ีเป็นท่ี

รูจ้ักในปัจจุบัน พระองค์อัลลอฮฺ ซ.บ. ได้ทรงด ารัสในซูเราะฮฺอัลฮุญุจรอต อายะฮฺท่ี 13 ว่า 

 

لَ لتَِ عَارَفُ وْا اِ  نَّ اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ ياايَ ُّهَا النَّاسُ اِنََّّ خَلَقْنٰكُمْ مِ نْ ذكََرٍ وَّانُْ ثٰى وَجَعَلْنٰكُمْ شُعُوْبًا وَّقَ بَاۤىِٕ
 اللّٰ ِ اتَْ قٰىكُمْ اِنَّ اللّٰ َ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ 

                  

ความว่า “ โอ้มนุษยชาติท้ังหลาย แท้จริงเราได้สร้างพวกเจ้าจากเพศชายและเพศหญิง 

อาดัมและเฮาวาอฺและเราได้ให้พวกเจ้าแยกเป็นเผ่า และตระกูลเพื่อท่ีจะได้รู้จักกัน แท้จริงผู้ท่ีมี

เกียรติยิ่งในหมู่พวกเจ้า ณ ท่ีอัลลอฮฺนั้น คือผู้ท่ีมีความย าเกรงยิ่งในหมู่พวกเจ้า แท้จริงอัลลอฮฺ

นั้นเป็นผู้ทรงรอบรู้อย่างละเอียดถี่ถ้วน”  

  

เมาลานา ซัยยิด อบุล อะลา เมาดูดี (2003) ได้อรรถาธิบายถึงสาระส าคัญ 3 ประการท่ีพระองค์อัลลอฮฺ 

(ซ.บ.) ต้องการชี้ให้บ่าวของพระองค์เห็นจากโองการข้างต้น คือ 1) มนุษย์นั้นมีต้นก าเนิดมาจากพ่อและแม่คน

เดียวกันคือ อาดัม และเฮาวาอฺ จึงไม่มีความจ าเป็นท่ีมนุษย์นั้นจะมีการแบ่งชนชั้น เหยียดหยาม และอคติกันบน

ปรัชญาโง่เง่าท่ีมนุษย์คิดค้นขึ้นมาเอง พระองค์เป็นผู้สร้างมนุษย์ ทุกคนมาจากธาตุเดียวกันคือ ธาตุดิน มิใช่ว่ามีใคร 

ท่ีรับสิทธิพิเศษมากกว่า 2) แม้ว่ามนุษย์จะมีท่ีมาจากพ่อแม่เดียวกัน แต่ทว่าการขยายอย่างรวดเร็วของเผ่าพันธ์ุมนุษย์

ท าให้พวกเขาไม่สามารถรวมเป็นครอบครัวเดียวกันได้ จึงแตกออกไปเป็นครอบครัว ตระกูลและเผ่าพันธ์ุต่าง ๆ โดย

มีคุณลักษณะทางร่างกาย ภาษา สีผิวท่ีแตกต่างกันออกไป เป็นพันธกิจของมนุษย์ท่ีจะต้องเชื่อมสัมพันธ์ระหว่างพวก



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 95 

 

ท่านเพื่อที่จะได้รู้จักกันและส่งเสริมกันในการท าความดีละเว้นจากความชั่ว 3) เหตุผลเดียวท่ีจะท าให้มนุษย์คนหนึ่งมี

สถานะสูงกว่าผู้อื่นคือการท่ีพวกเขามีความย าเกรงต่อพระผู้เป็นเจ้า ผู้ใดท่ีมีความย าเกรงเขาก็จะได้รับเกียรติยศกว่า

ผู้อื่นในทัศนะของพระผู้เป็นเจ้า  

 แนวทางของท่านศาสนทูต ซ.ล. ในด้านการทูตท่านได้น าเจตนารมณ์แห่งอัลกุรอานมาปฏิบัติในขณะท่ีท่าน

เป็นผู้ปกครองเมืองมะดีนะฮฺ บรรดาอัครสาวกของท่านได้ศึกษา สังเกต แนวทางของท่านและน ามาประยุกต์ใช้ในการ

ปกครองภายหลังจากการเสียชีวิต ศาสตร์การทูตของท่านศาสนทูต ซ.ล. ได้ถูกน ามาสร้างเป็นการเรียนการสอนให้กับ

ลูกหลานของเศาะฮาบะฮฺเป็นท่ีรู้จักในชื่อ กิตาบอัลมะฆอซียฺ  โดยมีเป้าหมายท่ีให้ผู้ เรียนสามารถจะด าเนิน

ความสัมพันธ์กับคนต่างศาสนิกได้บนครรลองอิสลาม และมีเป้าหมายเพื่อให้ลูกหลานของตนนั้นภูมิใจถึงเรื่องราว

ความพยายามและการต่อสู้ในหนทางของพระผู้เป็นเจ้าของบรรพบุรุษ (Hamidullah,1945) 

 หลังจากนั้นในปีฮิจเราะฮฺศตวรรษท่ี 2 อันเป็นยุครุ่งเรืองของนิติศาสตร์อิสลาม นักนิติศาสตร์อิสลามได้มี

การพัฒนาศาสตร์ดังกล่าวจากจารีตประเพณีไปสู่ตัวบทกฎหมายท่ีสามารถประยุกต์ใช้ได้อย่างสากล อะบูหะนีฟะฮฺ 

อัลนั๊วะมาน บิน ษาบิต ร.ฮ. หรืออิมามอะบูหะนีฟะฮฺ ผู้ก่อต้ังส านักคิดหะนะฟีย์เป็นบุคคลแรกท่ีน ามะฆอซียฺมาท า

การเรียนการสอนในเชิงนิติศาสตร์อิสลาม หนึ่งในลูกศิษย์ของท่านมุฮัมมัด อัชชัยบานีย์ ร.ฮ. เป็นบุคคลแรกท่ีได้

ประพันธ์ต าราท่ีเกี่ยวข้องกับมะฆอซียฺและได้มีการต้ังชื่อใหม่ว่า กิตาบอัลสิยัร 5 (ศาสตร์ว่าด้วยเรื่องกฎหมายระหว่าง

ประเทศอิสลาม) นับจากบัดนั้นเป็นต้นมา  

 มุฮัมมัด ฮะมีดุ้ลลอฮฺ ได้อธิบายองค์ประกอบกฎหมายระหว่างประเทศอิสลามมาจาก 10 แหล่งท่ีมา  

คือ 1) อัลกุรอาน 2) อัลหะดีษ 3) แนวทางการปฏิบัติของบรรดาเคาะลีฟะฮฺและอัครสาวก 4) แนวทางปฏิบัติของ

ผู้ปกครองมุสลิมท่ีทรงคุณธรรม 5) ข้อวินิจฉัยและความเห็นของนักนิติศาสตร์อิสลาม 6) ค าตัดสินของผู้พิพากษา

และอนุญาโตตุลาการ 7) สนธิสัญญาและปฏิญญาต่าง ๆ 8) ข้อเสนอแนะต่าง ๆ ของนักวิชาการ 9) กฎหมายและ

ข้อบังคับใช้ภายในประเทศ 10)ประเพณีและธรรมเนียมปฏิบัติ โดยในส านักคิดหะนะฟีย์มีมุมมองในเรื่องของสิยัรไป

ในเชิงหลักความสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมกับต่างศาสนิกในขณะท่ีส านักคิดอื่น  ๆ จะเน้นหนักไปท่ีเรื่องหลักการท า

สงครามและมโนทัศน์ของญิฮาดส่วนใหญ่6(Hamidullah, 1945) 

หลังจากการก่อต้ังสิยัรขึ้นในฮิจเราะฮฺศตวรรษท่ี 2 อาณาจักรอิสลามได้น าประมวลกฎหมายนี้ไปประยุกต์ใช้

ในการด าเนินความสัมพันธ์ระหว่างประเทศท้ังในสภาวะสันติภาพและสงครามกับบุคคลต่างศาสนิกและอิสลาม

จนกระท่ังในยุคการปกครองของอาณาจักรออตโตมันท่ีได้ใช้กฎหมายชารีอะฮฺของส านักคิดหะนะฟีย์เป็นหลัก 

อาณาจักรออตโตมันได้ขยายไปสู่ 3 ภูมิภาคใหญ่ของโลก คือ ยุโรป เอเชีย และแอฟริกา บรรดาคนต่างศาสนิกได้

แลกเปลี่ยนวัฒนธรรมและการเป็นอยู่ของมุสลิมจึงได้ซึมซับน าไปใช้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในดินแดนยุโรป หลังจากยุค

ฟื้นฟูศิลปวิทยาในคริสต์ศตวรรษท่ี 15 เป็นต้นมาบรรดานักกฎหมายและนักการศาสนาได้ท าการศึ กษาสิยัรของ

อิสลามอย่างจริงจังและได้คิดค้นกฎหมายระหว่างประเทศสากลขึ้นมาใช้เองในดินแดนคริสตจักรบนพื้นฐานกฎหมาย

                                                           
5 อัลสิยัรนั้นเป็นชื่อที่รู้จักในส านักคิดหะนะฟีย์ในเรื่องของกฎหมายว่าด้วยสันติภาพและสงคราม ในขณะที่ส านักคิดอื่น ๆ ได้ใช้ชื่อที่แตกต่าง

กันออกไป กล่าวคือ กิตาบอัลญิฮาด ในส านักคิดมาลิกีย์และหัมบาลีย์ ในขณะที่ส านักคิดชาฟิอีย์ใช้ทั้งค าว่ากิตาบอัลญิฮาดและอัลสิยัรในการอ้างอิงเน้ือหาที่

เกี่ยวข้อง  
6 ด้วยสาเหตุดังกล่าวผู้วิจัยจึงได้ศึกษาในเรื่องสิยัรในส านักคิดของหะนะฟีย์เนื่องจากมคีวามเห็นว่ามีความสอดคล้องกับหัวเรื่องวิจัยที่ศึกษา  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 96 

 

ระหว่างประเทศอิสลาม ออตโตมันได้ใช้กฎหมายสิยัรในการบริหารด้านการต่างประเทศจนกระท่ังถึงปลาย

คริสต์ศตวรรษท่ี 18 หลังจากท่ีอาณาจักรเสื่อมอ านาจ ออตโตมันถูกกดดันจากชาติยุโรปให้ยกเลิกการใช้กฎหมาย

ชารีอะฮฺในการปกครอง สิยัรถูกยกเลิกในปี ค.ศ. 1856 หลังจากการลงนามในสนธิสัญญาปารีส ส่งผลให้อาณาจักร

ออตโตมันเปลี่ยนมาใช้กฎหมายระหว่างประเทศสากลแทนท่ีของสิยัร 

หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลามยึดอยู่บนหลัก 10 ประการท่ีโดด

เด่นและสามารถน าไปใช้ได้กับทุกชุมชนและองคาพยพ โดยมีคุณลักษณะดังนี้ 1) การให้เกียรติต่อมนุษยชาติ  

2) เอกภาพของมนุษย์ 3) ความร่วมมือกันระหว่างมนุษยชาติ 4) ความอดทนซึ่งกันและกัน 5) เสรีภาพ 6) คุณธรรม

และจรรยามารยาทอันสูงส่ง 7) ความยุติธรรม 8) ความเสมอภาค 9) สัจจะในสัญญา 10) การไม่ให้ร้ายต่อกัน จึงท า

ให้หลักความสัมพันธ์และตัวกฎหมายนั้นอยู่คู่กับอาณาจักรอิสลามมากว่าหนึ่งสหัสวรรษและสามารถน าไป

ประยุกต์ใช้ได้กับทุกยุคทุกสมัย (Zahra M. A.,1995) 

 

2. รูปแบบการปฏิบัติทางการทูตของอาณาจักรออตโตมัน 

ผลจากการศึกษาพบว่ารูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในยุคอาณาจักร 

ออตโตมันนั้นสามารถแบ่งออกได้เป็นสามรูปแบบโดยมีความเปลี่ยนแปลงไปตามบริบทสังคมดังต่อไปนี้ 

2.1  ยุคก่อนการปฏิรูป (ค.ศ.1299-1757) 

ช่วงเวลานี้เริ่มต้ังแต่การสถาปนาอาณาจักรออตโตมันจนกระท่ังถึงยุคการปกครองของสุลต่าน 

เซลิมท่ี 3 ท่ีมีการออกพระราชกฤษฎีกาการปฏิรูปครั้งใหญ่ หรือ นิซอม อัลเชดีด  (Nizam al-Djedid)7 ในปี ค.ศ. 

1797 การทูตของออตโตมันด าเนินไปในรูปแบบ การทูตเฉพาะกิจ (Ad Hoc Diplomacy) โดยมีการใช้กฎหมาย

ชารีอะฮฺ และ กฎหมายสุลต่าน (Sultanic Law) เป็นเครื่องมือหลักในการขับเคลื่อนการทูตและนโยบาย

ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ โดยนโยบายมุ่งเน้นไปในด้านการท าสงครามมากกว่าการทูตสันติภาพ เนื่องจาก 

ออตโตมันมีแสนยานุภาพทางทหารท่ีเหนือกว่าชาติอื่นและเน้นการท าสงครามเข้ายึดครองมากกว่าการเจรจาสร้าง

สันติภาพ เมื่อมีการเข้ายึดครองเมื่อใด ๆ แล้วก็ตามจะมีการใช้ระบบการทูตทางเดียวในการติดต่อสานสัมพันธ์ 

กล่าวคือจะใช้การออกประกาศเพื่อแจ้งให้ทราบในเรื่องราวต่าง ๆ ท่ีเกี่ยวข้องกับกิจการระหว่างประเทศ ออตโตมันมี

การรับคณะทูตจากเมืองต่าง ๆ ท่ีเข้าพบเพื่อเข้ามามอบบรรณาการให้กับสุลต่านโดยจะมีการต้อนรับอย่างสมเกียรติ  

ในกรณีท่ีมีความจ าเป็นหรือภารกิจท่ีจะต้องส่งทูตออกไปยังเมืองอื่น ส านักพระราชวังจะท าการคัดเลือกตัวแทนทูต

จากบรรดาข้าราชการชั้นสูงและมีทักษะคุณสมบัติท่ีครบถ้วน การแต่งต้ังจะเ ป็นรายครั้งเมื่อเสร็จสิ้นภารกิจก็จะ

ยกเลิกต าแหน่งทูตนั้นออกไป (Ari, 2004) 

  โดยสรุปการทูตในยุคนี้มีพื้นฐานมาจากชารีอะฮฺและกฎหมายสุลต่าน โดยจะเน้นในกฎหมาย

สุลต่านมากกว่าชารีอะฮฺเนื่องจากเป็นธรรมเนียมท่ีชาวเติร์กนั้นปฏิบัติสืบต่อกันมาอย่างยาวนานต้ังแต่บรรพบุรุษ  แต่

                                                           
7 นิซอม อัลเชดีด (Nizam al-Djedid) คือ นโยบายการปฏิรูปสังคมออตโตมันผ่านการปฏิรูป กองทัพ รัฐธรรมนูญ ในช่วงปลาย

คริสต์ศตวรรษที่ 18-19 โดยเริ่มขึ้นในสมัยสุลต่ามเซลิมที่ 3 เพื่อเป็นการลดอ านาจกองก าลังทหารเจนิสซารี่ (Jenissaries Army) และปฏิรูปสังคมออตโต

มันให้สอดรับกับวัฒนธรรมยุโรปที่เริ่มมีอ านาจในช่วงเวลานั้น (Omer & Yursudev, 2004) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 97 

 

ทว่ากฎหมายสุลต่านท่ีน ามาใช้นั้นจะต้องไม่ขัดต่อหลักการอิสลาม สาเหตุท่ีเน้นกฎหมายสุลต่านนั้นเนื่องจาก

อาณาจักรออตโตมันในช่วงเวลาดังกล่าวเป็นสังคมพหุศาสนาท่ีมีประชาชนถึงสามศาสนา (อิสลาม, คริสต์, ยิว) ท่ีอยู่

ภายใต้การปกครองเดียวกัน เพื่อไม่ให้มีปัญหาความเหลื่อมล้ าในอิสรภาพของศาสนา แต่ทว่าสุลต่านนั้นยังให้

ความส าคัญกับอิสลามเป็นหลักโดยมอบให้ ชัยคุ้ล อิสลามซึ่งเป็นผู้น าสูงสุดของมุสลิมในออตโตมัน ท าหน้าท่ีเป็น

ผู้ตรวจตราเอกสารราชการหรือสาสน์ทางการทูตทุกฉบับพร้อมลงนามก่อนจะมีการส่งออกไปใช้ในดินแดน ต่าง ๆ 

(Ari, 2004) 

2.2  ยุคหลังการปฏิรูป (ค.ศ.1793-1856) 

ช่วงเวลาดังกล่าวเป็นขาลงของอาณาจักรออตโตมัน ภายหลังจากยุคฟื้นฟูศิลปวิทยาในดินแดน

ยุโรป ออตโตมันประสบปัญหารอบด้าน ท้ังในด้านเศรษฐกิจ การปกครอง การทหาร ภายหลังจากท่ีท าสงครามกับ

ดินแดนต่าง ๆ อย่างยาวนาน พวกเขาไม่สามารถท่ีจะท าสงครามอย่างต่อเนื่องเหมือนแต่ก่อนดังนั้นจึงมีความจ าเป็น

ท่ีจะต้องปรับนโยบายการต่างประเทศมาส่งเสริมการทูตและลดจ านวนสงครามให้น้อยลงกว่าเดิม  

การลงนามสนธิสัญญาคาร์โลวิตซ์ ในปี ค.ศ.1699 เป็นจุดเริ่มต้นท่ีส าคัญของการทูตออตโตมัน 

เนื่องจากเป็นการลงนามสนธิสัญญาเป็นครั้งแรกภายหลังจากออตโตมันพ่ายแพ้ในสงครามครั้งใหญ่ให้กับราชวงศ์  

ฮับซเบิร์ก อาณาจักรออตโตมันได้เริ่มให้ความส าคัญกับการทูตร่วมสมัยท่ีชาวยุโรปได้คิดค้นขึ้น โดยส่งข้าราชการ

และนักวิชาการหลายท่านเข้ามาศึกษาโครงสร้างระบบการทูตและกฎหมายระหว่างประเทศในดินแดนยุโรป ผลจาก

สนธิสัญญาส่งผลให้ออตโตมันเริ่มยกเลิกการใช้การทูตทางเดียวและเริ่มสร้างพันธมิตรกับสามจักรวรรดิส าคัญ 

ในดินแดนยุโรป ณ ช่วงเวลานั้น คือ จักรวรรดิอังกฤษ รัสเซีย และดัตซ์ นอกเหนือจากนั้นออตโตมันได้เริ่มน าการ

ทูตยุโรปมาใช้โดยการก่อต้ังกระทรวงการต่างประเทศขึ้นมาเป็นครั้งแรกในปี ค.ศ. 1834 ในรัชสมัยสุลต่านมะห์มูดท่ี 

3 ได้มีการโยกย้ายต าแหน่งร่ออีซุ้ล กุ้ตตาบผู้รับผิดชอบเดิมกลายเป็นรัฐมนตรีกระทรวงการต่างประเทศ  

(Palabiyik, 2014) 

การปฏิรูปทางการทูตของออตโตมันท าให้พวกเขาได้รับการยอมรับจากดินแดนยุโรป โดยสามารถ

สร้างพันธมิตรได้อย่างมากมาย แต่ในทางกลับกันผลเสียท่ีเกิดขึ้นกับออตโตมันคือการสร้างพันธมิตรนั้นส่งผลให้

พวกเขาอ่อนแอลง ภายหลังจากความพ่ายแพ้ในสงครามกับจักรวรรดิรัสเซีย พันธมิตรท้ังสามนั้นพากันถอนตัวจาก

ออตมันโดยปริยาย 

2.3  ยุคหลังสนธิสัญญาปารีส (ค.ศ.1856-1923)  

สนธิสัญญาปารีสเกิดขึ้นในปี ค.ศ. 1856 เพื่อเป็นการสิ้นสุดสงครามไครเมียระหว่างจักรวรรดิ

รัสเซียกับออตโตมัน ซึ่งรายละเอียดในสนธิสัญญาในครั้งนี้คือการท่ีออตโตมันจะต้องเข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่งของยุโรป

และต้องยอมรับในการใช้กฎหมายระหว่างประเทศสากล ออตโตมันได้รับสิทธิเป็นดินแดนท่ีไม่ใช่คริสตจักรดินแดน

แรกท่ีได้รับอนุญาติให้ใช้กฎหมายร่วมกับชาวยุโรป อาณาจักรออตโตมันมีความจ าเป็นท่ีต้องยกเลิกการใช้สิยัรแทนท่ี

ด้วยกฎหมายระหว่างประเทศสากลด้วยสาเหตุหลักสองประการ ประการแรกคือเพื่อท าให้พวกเขาไม่ถูกรุกราน 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 98 

 

จากดินแดนยุโรปท่ีมีศัตรูอยู่รอบด้าน ประการท่ีสองคืออิทธิพลจากนักวิชาการสมัยใหม่ของออตโตมันท่ีซึมซับ

ศาสตร์ตะวันตกมาอีกท้ังยังมีการเรียนการสอนในสถานศึกษาต่าง ๆ ในดินแดนออตโตมัน (Palabiyik, 2014) 

ในช่วงเวลานี้กฎหมายสิยัรซึ่งเป็นกฎหมายระหว่างประเทศท่ีอาณาจักรออตโตมันได้น ามาใช้หลาย

ศตวรรษได้ถูกยกเลิกและแทนท่ีด้วยกฎหมายระหว่างประเทศสากล อาณาจักรออตโตมันสูญเสียอัตลักษณ์ของรัฐ

อิสลามไปและถูกชาติยุโรปกดดันจนกระทั่งถึงคราวล่มสลายของอาณาจักรในปี ค.ศ. 1923 

ผู้วิจัยค้นพบคุณลักษณะท่ีโดดเด่นรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในยุคอาณาจักร  

ออตโตมัน 3 คุณลักษณะด้วยกัน คือ 1) การให้เกียรติแก่ผู้อื่น 2) การประนีประนอม 3) การปรับตัวรับสิ่งใหม่ 

โดยสรุปรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตในจักรวรรดิออตโตมัน สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ช่วงเวลา 

โดยในยุคแรก คือยุคต้นก่อนการปฏิรูปนั้นออตโตมันได้น าอัสสิยัรมาเป็นแนวทางในการปฏิบัติทางการทูตของ  

ออตโตมันภายใต้กฎหมายชารีอะฮฺของส านักคิดหะนะฟียควบคู่ไปกับกฎหมายสุลต่าน (Sultanic Law) ท่ีเป็น

กฎหมายพื้นเมืองของออตโตมัน ต่อมาในยุคท่ีสองคือการปฏิรูปทางการทูตภายหลังจากการออกบัญญัติกฎหมาย

ใหม่ นิซอม อัลเชดีด จักรวรรดิออตโตมันเริ่มมีการรับวัฒนธรรตะวันตกเข้ามาเพื่อสอดรับกับการฟื้นฟูของโลก

ตะวันตกในยุคฟื้นฟูศิลปวิทยา หลังจากนั้นในยุคปลายคือยุคหลังจากสนธิสัญญาปารีส ออตโตมันมีความจ าเป็นท่ี

จะต้องยกเลิกการใช้อัสสิยัรเป็นกฎหมายระหว่างประเทศเนื่องจากจากถูกชาติมหาอ านาจตะวันตกกดดัน จนใน

ท้ายท่ีสุดต้องปรับมาใช้กฎหมายระหว่างประเทศสากล จนกระท่ังอาณาจักรล่มสลามในปี ค.ศ. 1923 

 

3.  พิธีทางการทูตของอาณาจักรออตโตมัน 

ออตโตมันให้ความส าคัญเป็นอย่างยิ่งในการต้อนรับบรรดาคณะทูตหรือแขกต่างเมืองท่ีมาเยือน วัฒนธรรม

ดั้งเดิมของชาวเติร์กผนวกกับหลักค าสอนแห่งอัลอิสลามได้ให้ความส าคัญกับการต้อนรับแขกเสมือนแขกของพระเจ้า 

ท่ีจะน ามาซึ่งความเจริญรุ่งเรืองและสิริมงคลให้กับเจ้าบ้าน ด้วยกับวัฒนธรรมดังกล่าวจึงส่งผลให้ในแต่ละปีส านัก

พระราชวังของอาณาจักรออตโตมันจึงใช้งบประมาณมากกว่า 1,000,000 อัคเช ในแต่ละปีในด้านการรับแขก คณะทูต 

ท่ีเดินทางมาเยือนออตโตมัน  

ออตโตมันมีการจัดรูปแบบพิธีทางการทูตในการต้อนรับแขกอย่างเป็นระเบียบวิธีโดยพิธีทางการทูตส าหรั บ

ผู้ท่ีจะเดินทางมาเยือนสุลต่านจะต้องปฏิบัติตามขั้นตอนดังต่อไปนี้  เมื่อคณะทูตเดินทางมาถึงหน้าประตูพระราชวัง

พวกเขาจะได้รับการต้อนรับจากบรรดากองพันทหารม้าอย่างทรงเกียรติ หลังจากนั้นมหาเสนาบดีจะเป็นผู้ออกมา

ต้อนรับและจัดการแสดงต่าง ๆ ในท้องพระโรง หลังจากนั้นบรรดาคณะทูตจะถูกเรียนเชิญไปยังห้องของสุลต่านเพื่อ

ท าการแลกเปลี่ยนและถ่ายทอดสาสน์รวมไปถึงการถวายบรรณาการให้กับสุลต่าน คณะทูตใด  ๆ ท่ีไม่มีสาสน์หรือ

จดหมายแสดงความเป็นพันธมิตรจากผู้น าจะไม่ได้รับอนุญาตให้เข้าพบกับสุลต่านเด็ดขาด หลังจากนั้นสุลต่านจะ

อนุญาตให้คณะทูตได้ชี้แจงเป้าหมายและวัตถุประสงค์ในการมาเยือน เมื่อเสร็จสิ้นพิธีการคณะทูตจะไม่สามารถพบ

กับสุลต่านได้อีกครั้ง และข้อเสนอต่าง ๆ ท่ีคณะทูตได้ร้องขอแก่สุลต่านจะถูกตอบรับหรือปฏิเสธผ่านนิชานซี8ซึ่งเป็น

                                                           
8 นิชานซี (Nisanci) คือ ต าแหน่งรัฐมนตรกีารต่างประเทศและเป็นผู้ดูแลระบบการทตูของจักรววรดิออตโตมัน  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 99 

 

ผู้รับผิดชอบในด้านนี้ พิธีการดังกล่าวสอดคล้องกับหลักการอิสลามในการขออามาน9ของบุคคลต่างศาสนิกต่อรัฐ

อิสลามอย่างสมบูรณ์ (Ari, 2004) 

การมาเยือนของคณะทูตต่างเมืองโดยส่วนใหญ่มีวัตถุประสงค์เพื่อขอหรือต่ออายุสนธิสัญญากับออตโตมัน 

หรือบรรดาพ่อค้าชาวยุโรปท่ีเข้าขออนุญาตมาท าการค้าในออตโตมันและขอสิทธิพิเศษจากสุลต่านในการขอลดหย่อน

ภาษีการค้า เป็นต้น ในด้านการส่งทูต ออตโตมันในช่วงแรกไม่มีนโยบายในการส่งทูตไปพ านักประจ าเหมือนชาวยุโรป 

โดยส่วนใหญ่แล้วออตโตมันมีเป้าหมายหลักคือ 1) เพื่อเป็นการประกาศหรือแสดงความยินดีกับผู้น าคนใหม่  

2) เพื่อเป็นการประกาศยืนยันสันติภาพระหว่างทวิภาคี 3) เพื่อเป็นการส่งสาสน์จากสุลต่าน 4) พูดคุยและเจรจาเพื่อ

สันติภาพ 5) ประกาศการแบ่งเขตแดน 6) การแลกเปลี่ยนทูต 7) เพื่อเ ป็นการสานสัมพันธ์ระหว่างทวิภาคี   

ส านักพระราชวังมีระเบียบวิธีในการคัดสรรหัวหน้าของคณะทูตในแต่ละครั้ง ผู้น าคณะทูตในแต่ละครั้งโดยส่วนใหญ่

ด ารงต าแหน่งชั้นสูงในรัฐบาลออตโตมัน จะต้องมีคุณสมบัติในการใช้ภาษาได้อย่างคล่องแคล่วมีความเข้าใจ  

ในวัฒนธรรมของประเทศท่ีจะไปเยือนเป็นอย่างดี เพราะหัวหน้าคณะทูตจะได้รับมอบอ านาจจากสุ ลต่านในการน า

สาส์น (Namares)และของขวัญอันเลอค่า อาทิ เพชร อัญมนี ชุดเกราะ หนังสัตว์ ผ้าขนสัตว์ สัตว์ใหญ่ต่าง  ๆ ช้าง 

ม้า วัว  น าส่งแก่ประเทศปลายทาง (Panaite, 2019) 

รัฐบาลออตโตมันใช้งบประมาณเป็นจ านวนมากในการส่งทูต เพราะมีคณะติดตามไปเป็นจ านวนมากและมี

การจัดเตรียมคณะเดินทางล่วงหน้ามากมาย อาทิ การส่งคณะทูตไปยังกรุงเบลเกรดโดย อาลี ปาชา มีผู้ติดตาม

มากกว่า 922 คนในคณะเดินทาง (Ari, 2004) 

 

4. คุณลักษณะของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโต

มันท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย 

  รูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน  โดยผู้วิจัยค้นพบ

คุณลักษณะท่ีโดนเด่นและสามารถน าไปปรับใช้กับบริบทการทูตในยุคปัจจุบันได้ 3 คุณลักษณะ ดังต่อไปนี้ 

4.1 การให้เกียรติ 

  ชาวออตโตมันให้เกียรติกับแขกผู้มาเยือนเสมือนกับเป็นแขกจากพระผู้เป็นเจ้า ธรรมเนียมปฏิบัติ

ดังกล่าวเป็นวัฒนธรรมของชาวเติร์กท่ีสืบต่อกันมาอย่างยาวนาน และเป็นหนึ่งในหลักค าสอนของอิสลามท่ีเน้นย้ าให้ผู้

ศรัทธานั้นให้เกียรติแก่แขกผู้มาเยือนท้ังผู้ท่ีเป็นมุสลิมและไม่ใช่มุสลิม ออตโตมันใช้จ่ายงบประมาณมากกว่า 

1,000,000 อัคเช เพื่อใช้ในการต้อนรับคณะทูตในแต่ละปีซึ่งถือเป็นงบประมาณมหาศาล ในยุคสมัยปัจจุบันชาวตุรกี

ซึ่งสืบเชื้อจากชาวเติร์กยังคงให้ความส าคัญกับการให้เกียรติกับแขกของตนอย่างเห็นได้ชัดจากเหตุการณ์การต้อนรับ

คลื่นผู้อพยพจากภัยทางการเมืองในหลายประเทศ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในดินแดนตะวันออกกลาง มากกว่าหลายล้าน

คนอพยพเข้าสู่ตุรกีโดยได้รับการต้อนรับเป็นอย่างดี ให้ท่ีอยู่อาศัย อาหาร การรักษาพยาบาล และปัจจัยเบ้ืองต้นท่ีผู้

อพยพลี้ภัยพึงได้ อีกท้ังยังเปิดรับผู้อพยพเข้าท างาน และให้การศึกษาเป็นอย่างดี จนกว่าบรรดาผู้อพยพเหล่านี้จะ

                                                           

9 อามาน (الأمان) คือ การท าสนธิสัญญาระหว่างรัฐอิสลามกับต่างศาสนิกเพื่อขอความคุ้มครองภายใต้รัฐอิสลาม 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 100 

 

สามารถหาท่ีอยู่อาศัยถาวรของตัวเองได้ ชาวตุรกีได้น ามโนทัศน์ค าสอนของอิสลามว่าด้วยเรื่องของมูฮาญีรีนและ  

อันศอรมาปฏิบัติใช้ได้อย่างสมบูรณ์แบบ ดังนั้นคุณลักษณะการให้เกียรติแก่แขกผู้มาเยือนนั้นเป็นคุณลักษณะแรกท่ี

บรรดานักการทูต ผู้น าศาสนาสมัยใหม่ควรจะทุ่มเทและให้ความส าคัญกับแขกของท่านอย่างเท่าเทียมกัน 

4.2 การประนีประนอม 

  อาณาจักรออตโตมันนั้นเป็นศูนย์กลางมหาอ านาจโลกต้ังแต่คริสต์ศตวรรษท่ี 15 ภายหลังจากการ

เข้ายึดกรุงคอนสแตนติโนเปิลโดยสุลต่านเมห์เม็ตท่ี 2 ออตโตมันมีดินแดนขยายออกไปยังสามภูมิภาคของโลก 

กล่าวคือ เอเชีย ยุโรป และแอฟริกา เป็นศูนย์กลางการค้า ความมั่งคั่ง เศรษฐกิจของโลก อีกท้ังยังเป็นดินแดน  

ท่ีมีกองก าลังและเสถียรภาพทางทหารท่ีทรงอานุภาพที่สุดในช่วงเวลานั้น ถึงแม้ว่าออตโตมันจะมีอ านาจสูงสุดแต่หนึ่ง

ในคุณลักษณะท่ีออตโตมันให้ความส าคัญทางการทูตคือ การประนีประนอมกับคู่กรณีในหลาย ๆ ประเด็น อาทิ  

การมอบสนธิสัญญาอามานให้กับบรรดาชาวษิมมีย์10หรือดินแดนต่าง ๆ ท่ีไม่ใช่ดินแดนอิสลามท้ังในระยะสั้นและ

ระยะยาว เพื่อเป็นการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งก่อนการใช้ก าลังทหารเข้ารุกราน ในด้ านการค้า ออตโตมันในฐานะ

ศูนย์กลางทางการค้าได้มอบสิทธิพิเศษต่าง ๆ ให้กับพ่อค้าต่างชาติ ไม่ว่าจะเป็นการลดหย่อนภาษี การลงนามค้าเสรี 

เป็นต้น ดังนั้นจากคุณลักษณะดังกล่าว นักการทูต ผู้น าศาสนาสมัยใหม่ควรท่ีจะน าความประนีประนอมเข้ามาเป็น

ส่วนส าคัญในการเจรจาข้อขัดแย้ง ไม่กดขี่ ข่มเหง ข่มขู่ ต่อคู่กรณีถึงแม้ว่าตนเองจะมีอ านาจที่มากกว่า 

4.3 การปรับตัวต่อสิ่งใหม่ 

  อาณาจักรออตโตมันเป็นอาณาจักรอิสลามท่ีมีอายุยาวนานท่ีสุดในประวัติศาสตร์โลก โดยมีระยะ

เวลานานเกือบ 7 ศตววรษ (ค.ศ.1299-1923) ในช่วงเวลานี้บริบทของสังคมโลกมีการเปลี่ยนผ่านอย่างมากมาย 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งการปฏิวัติของโลกยุโรปในยุคฟื้นฟูศิลปวิทยาในคริสต์ศตวรรษท่ี 16 อันเป็นยุคต่ืนรู้ของ

ชาวตะวันตกท่ีผลักดันตัวเองออกจากยุคมืดเข้าสู่ยุคทองของตนเองโดยการพัฒนาการศึกษา ศิลปะต่าง ๆ รวมไปถึง

เทคโนโลยีและอุตสาหกรรมเพื่อก้าวขึ้นมาเป็นมหาอ านาจของโลก ผลงานและนวัตกรรมต่าง ๆ ได้ผุดขึ้นมาจากโลก

ตะวันตกอย่างมากมาย ศาสตร์ของตะวันตกท่ีน ามาใช้ในการเรียนการสอนในสถาบันการศึกษาต่าง  ๆ ได้

แพร่กระจายออกไปสู่ดินแดนต่างๆบนโลกใบนี้อย่างรวดเร็วจนท าให้พวกเขากลายขึ้นมาเป็นผู้น าของโลกในเวลา

ต่อมา เพื่อให้สอดรับกับสถานการณ์ของโลก อาณาจักรออตโตมันมิได้สวนกระแสของตนเองโดยการต่อต้านกับ

ความรู้และเทคโนโลยีของตะวันตก แต่พวกเขาได้ปรับตัวเพื่อรับกับกระแสดังกล่าว ออตโตมันได้ส่งบรรดา

นักวิชาการของพวกเขาไปยังดินแดนต่าง ๆ ในยุโรปเพื่อศึกษาศาสตร์ของตะวันตกและน ามาปรับใช้เพื่อให้เกิดการ

พัฒนาในดินแดนของตน ภายหลังจากการเข้ายึดครองอียิปต์ของนโปเลียน โบนาปารต์ในปี ค.ศ. 1798 โลกอิสลาม

ได้มีกระแสการต่ืนรู้ทางวิชาการ (The Arab Renaissance) โดยมุฮัมมัด อาลี ปาชา เจ้านครผู้ปกครองอียิปต์ได้ส่ง

นักวิชาการเข้าไปศึกษาเทคโนโลยีร่วมสมัยในช่วงเวลานั้น อาทิ การพิมพ์ การจัดท าสารานุกรมและพจนานุกรม 

วิทยาศาสตร์ เทคโนโลยี เป็นต้น หลังจากส าเร็จการศึกษานักวิชาการเหล่านี้ได้น าศาสตร์ดังกล่าวเข้ามาปรับใช้ใน

                                                           
10 บุคคลต่างศาสนิกที่อยู่ภายใต้การปกครองของรัฐอิสลาม โดยท าการเสียภาษีญิซยะฮฺให้กับรัฐอิสลามเพื่อพ านักอยู่ในพื้นที่นั้น ๆ  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 101 

 

อาณาจักรออตมันเกิดคุณูปการต่าง ๆ มากมาย และส่งผลให้เกิดการปฏิวัติครั้งใหญ่ในอาณาจักรออตโตมัน คือ การ

ปฏิรูปตันซมีาต (Tanzimat Reforms)11 เพื่อให้ออตโตมันปรับตัวให้อยู่รอดภายใต้การพัฒนาอย่างก้าวกระโดดของ

ยุโรป ซึ่งเป็นปัจจัยท่ีท าให้ออตโตมันด ารงอยู่ได้จนกระท่ังถึงการล่มสลายของอาณาจักรหลังการพ่ายแพ้ใน

สงครามโลกในปี ค.ศ. 1923 จากคุณลักษณะดังกล่าว นักการทูต ผู้น าศาสนาในยุคใหม่ควรท่ีจะศึกษาและปรับตัว

ให้ทันต่อสิ่งใหม ่ๆท่ีเข้ามาในโลกของเราอย่างรวดเร็วในทุกวันนี้ ควรศึกษาและพัฒนาตนเองให้เท่าทันไม่สวนกระแส 

ล้าสมัย เพื่อที่จะได้มีประสิทธิภาพในการท างานได้อย่างสูงสุด 

 

อภิปรายผลการวิจัย/วิจารณ์ (Discussion) 

ผลการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลาม: รูปแบบการปฏิบัติ

ทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน ผู้วิจัยสามารถอภิปรายผลได้ดังต่อไปนี้  

1.  หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอิสลามมีแหล่งท่ีมาเร่ิมต้นจาก

สองหลักมูลฐานแห่งอิสลามคือ อัลกุรอานและอัสสุนนะฮฺที่เกี่ยวข้อง โดยท่านศาสนทูต ซ.ล. เป็นบุคคลแรกท่ีเริ่มใช้

ในการปฏิสัมพันธ์กับบุคคลต่างศาสนิกและเป็นนโยบายความสัมพันธ์ระหว่างประเทศท่ีน ามาใช้ในการปกครองรัฐ

อิสลามมะดีนะฮฺตลอดระยะเวลาสิบปีในฐานะผู้ปกครอง หลังจากนั้นแนวทางดังกล่าวได้ถูกส่งต่อไปสู่อัครสาวกของ

ท่านท่ีได้สังเกตจด บันทึก และศึกษาน ามาประยุกต์ใช้ในยุคของบรรดาเคาะลีฟะฮฺผู้ทรงธรรม ในยุคนี้ได้มีการเรียน

การสอนศาสตร์ดังกล่าวในชื่อ กิตาบอัลมะฆอซียฺ โดยมีเป้าหมายเป็นการถ่ายทอดประวัติศาสตร์อิสลามในเรื่องของ

วิธีปฏิบัติในสภาวะสงคราม และถ่ายทอดเหตุการณ์ในสงครามเพื่อให้เกิดความภาคภูมิใจแก่ชนรุ่นหลัง  

                                                           
11 การปฏิรูปตันซีมาต (Tanzimat Reforms) แนวคิดการปฏิรูปการปฏิรูปเกิดขึ้นตั้งแต่ในรัชสมัยของสุลต่านมะห์มูดที่ 2 ในวันที่ 3 

พฤศจิกายน ค.ศ. 1839 โดยมีจุดประสงค์หลักในเปิดรับระบบฆราวาสนิยม (Secularism) เข้าสู่จักรวรรดิออตโตมันเป็นการด ารงรักษาสถานะของ

จักรวรรดิให้เป็นมหาอ านาจโลกในสถานการณ์ที่ถูกกดดันจากชาติตะวันตก การปฏิรูปสัมฤทธิ์ผลในปี ค.ศ. 1839 หลังจากได้มีพระราชกฤษฎีกาการ

เปลี่ยนแปลงโครงสร้างองค์กร (The Gülhane Hatt-I Şerif) โดยสุลต่านอับดุลมาญิดที่ 1  โดยหลักแล้วมีการปฏิรูปที่ส าคัญดังต่อไปนี้ 1) การยกเลิกการ

เก็บญิซยะฮฺ จักรวรรดิออตโตมันให้สถานะที่เท่าเทียมกันระหว่างชาวคริสต์กับมุสลิมในอาณาจักร ดังนั้นการเก็บภาษีญิซยะฮฺจึงถูกยกเลิกแทนที่ด้วยการ

เรียกเก็บภาษีอากรทั่วไปในอัตราอากรที่สูงขึ้นกว่าเดิม  การยกเลิกภาษีญิซยะฮฺมีเป้าหมายเพื่อที่จะประกาศถึงความเท่าเทียมกันของประ ชาชนทุกชนชั้น 

ศาสนา และลดแรงกดดันทางการทูตจากฝั่งยุโรปที่มีความเห็นว่าเป็นการกระท าที่เบียดเบียนประชาชนโดยเฉพาะอย่างยิ่งชาวคริสต์ในจักรววรดิออตโตมัน

และเป็นการแบ่งชนช้ันตามศาสนาในสังคม  2) การปฏิรูปการศึกษา ก่อนการปฏิรูปตันซีมาตการศึกษาของจักรวรรดิออตโตมันไม่มีความเป็นเอกภาพ โดย

ผู้จัดการศึกษานั้นเป็นหน้าที่ของแต่ละมิลเลต (ศาสนา) ในการด าเนินระบบการศึกษาอยู่ภายใต้ความรับผิดชอบของนักวิชาการในแต่ละศาสนิกโดยมุ่งเน้น

ในการเรียนการสอนในด้านเทววิทยาเป็นหลัก ในอีกด้านยุโรปหลังจากการปฏิรูปการศึกษาในยุคฟื้นฟูศิลปวิทยาท าให้มีการพัฒนาไปในด้านอุตสาหกรรม

และเทคโนโลยีเป็นอย่างมาก ดังนั้นการปฏิรูปตันซีมาตจึงได้เริ่มอนุญาตให้ศาสตร์ตะวันตกต่าง ๆ ได้เริ่มหลั่งไหลเข้าสู่จักรวรรดิออตโตมันการศึกษาใน

รูปแบบสมัยใหม่ในเริ่มต้นขึ้น และมีสถาบันต่าง ๆ เกิดข้ึนอย่างมากมาย อาทิ เช่น สถาบันวิศวกรรมเครื่องกลเรือ (สร้างในปี ค.ศ.1773) สถาบันวิศวกรรม

การทหาร (สร้างขึ้นในปี ค.ศ.1793)  สถาบันทางการแพทย์ (สร้างขึ้นในปี ค.ศ.1827) และสถาบันศึกษาทางการทูตและการปกครอง (สร้างขึ้นใน ปี ค.ศ.

1833) เป็นสัญญาณถึงการตอบรับการศึกษาสมัยใหม่ในรูปแบบตะวันตก 3) การปฏิรูปด้านกฎหมาย ออตโตมันมีสองเป้าหมายในการปฏิรูปกฎหมายให้

เป็นที่ยอมรับแก่ชาวตะวันตก ประการต่อมาคือการปฏิรูปกฎหมายชารีอะฮฺให้สอดคล้องกับสังคมสมัยใหม่และเป็นที่ยอมรับกับชาวยุโรป การปฏิ รูปตันซี

มาตประสบความส าเร็จตามวัตถุประสงค์ที่ต้องการ แต่ทว่าส่งผลให้ระบบการปกครองแบบศูนย์รวมของสุลต่านนั้นเสื่อมอ า นาจลง. (Cleveland & 

Bunton, 2009) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 102 

 

หลังจากนั้นในคริสต์ศตวรรษท่ี8 ศาสตร์อัลมะฆอซียฺได้ถูกเปลี่ยนสถานะไปสู่การเป็นประมวล

กฎหมายของมุสลิมในการปฏิบัติในสภาวะสันติภาพและสงคราม โดยอะบูหะนีฟะฮฺเป็นบุคคลแรกท่ี ได้น ามาท าการ

เรียนการสอนในรูปแบบนิติศาสตร์อิสลาม และอิมามมุฮัมมัด อัชชัยบานีย์ลูกศิษย์ของท่านได้พัฒนาและเขียนต ารา

ขึ้นในชื่อ กิตาบอัลสิยัร อัลสิยัรมีความครอบคลุมในทุกสถานะในหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ สันติภาพ 

สงคราม และภายใต้พันธสัญญา สามารถไปประยุกต์ใช้ได้กับทุกประเทศ กลุ่มชน ศาสนาบนโลกใบนี้ เพราะมุ่งเน้น

ในการให้ความเสมอภาคแก่ทุกฝ่าย และท่ีส าคัญสิยัรนั้นเป็นกฎหมายระหว่างประเทศฉบับแรกของโลกใบนี้ท่ีมีการ

ใช้อย่างแพร่หลายก่อนการมีกฎหมายระหว่างประเทศร่วมสมัยของตะวันตก 

2.  อาณาจักรออตโตมันมีรูปแบบทางการทูตท้ังสิ้น 3 รูปแบบเปลี่ยนไปตามยุคสมัย ในช่วงแรกออต

โตมันได้ใช้การทูตทางเดียวเป็นนโยบายหลักในการด าเนินความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ โดยมีกรอบการด าเนิน

นโยบายภายใต้กฎหมายชารีอะฮฺของมัสฮับหะนาฟีย์ท่ีมีสิยัรอยู่เป็นส่วนหนึ่งเป็นประมวลกฎหมายระหว่างประเทศ 

สาเหตุท่ีมีการใช้การทูตรูปแบบนี้เนื่องจากออตมันในยุคนั้นมีสเถียรภาพและเป็นมหาอ านาจในด้านเศรษฐกิจ 

การเมือง การปกครอง   

ในช่วงท่ีสองหลังจากท่ีฟากตะวันตกมีการพัฒนาหลังยุคแห่งการต่ืนรู้ทางวิชาการ ออตมันเปลี่ยนทิศ

ทางการทูตจากเดิมเป็นการทูตทางเดียวไปสู่การทูตเฉพาะกิจ เริ่มมีการส่งทูตไปเจริญสัมพันธไมตรีกับดินแดนใหญ่

ในยุโรป และเริ่มมีการเปิดรับวัฒนธรรมตะวันตกเข้าสู่ออตโตมัน สาเหตุแห่งการเปลี่ยนแปลงเกิดจาก ออตโตมันเริ่ม

ตระหนักว่าพวกเขาไม่สามารถท่ีจะท าสงครามกับทุกดินแดนบนโลกใบนี้ได้ จึงเร่ิมหันมาหาพันธมิตรเพื่อด ารงการอยู่

รอด กอปรกับเสถียรภาพของออตโตมันในด้านทหาร เศรษฐกิจเริ่มเสื่อมลง สวนทางกับตะวันตกท่ีเริ่มแข็งแกร่งขึ้น

ด้วยความรู้และเทคโนโลยีท่ีพัฒนาขึ้นทุกวัน จึงมีความจ าเป็นท่ีจะต้องเปลี่ยนแปลงเเละเปิดรับกับกระแสโลกยุคใหม่ 

ในช่วงท่ีสามเกิดขึ้นในปลายคริสต์ศตวรรษท่ี 17 ออตโตมันพ่ายแพ้สงครามในหลายสมรภูมิ ท าให้อ านาจ

ของพวกเขาเสื่อมถอยเข้าขั้นวิกฤติ มหาอ านาจในยุโรปเร่ิมกดดันให้ออตโตมันเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของยุโรป โดยการ

ยื่นข้อเสนอให้ออตโตมันยอมรับในการใช้กฎหมายระหว่างประเทศของตะวันตกในการด าเนินความสัมพันธ์ระหว่าง

ประเทศ ส่งผลให้ออตโตมันต้องยกเลิกการใช้สิยัรท่ีใช้มายาวนานกว่าหลายศตวรรษในโลกอิสลาม 

3.  อาณาจักรออตโตมันให้ความส าคัญในการรับแขกอย่างมีระเบียบวิธี พวกเขาใช้จ่ายด้วย

งบประมาณจ านวนมหาศาลในการต้อนรับแขก หรือบรรดาคณะทูตจากเมืองต่าง  ๆ หลักค าสอนของอิสลาม

ผสมผสานกับวัฒนธรรมชาวเติร์กให้ความส าคัญกับการต้อนรับผู้มาเยือนเสมือนแขกของพระผู้เป็นเจ้า พวกเขาให้

เกียรติแก่คนแปลกหน้าในทุกสถานะไม่ว่ายากดีมีจนหรืออพยพมาจากบ้านเกิดเมืองนอน ออตโตมันให้การต้อนรับผู้

ลี้ภัยจ านวนหลายล้านคนเขาสู่ออตโตมันและให้ท่ีพักพิงจนกว่าพวกเขาจะหาท่ีอยู่ได้ สิ่งดังกล่าวได้ซึมซับมาสู่รุ่นหลัง

และชาวตุรกียังคงปฏิบัติอยู่จนกระทั่งปัจจุบัน 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 103 

 

4.  คุณลักษณะเด่นของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออต

โตมันท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย ดังตารางดังนี้ 

ตารางท่ี 1  คุณลักษณะเด่นของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมัน 

ท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย 

คุณลักษณะเด่นของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่า

ด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมันท่ี

สามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ในการทูตร่วมสมัย 3

ประการ 

แนวทางในการปฏิบัติ 

การให้เกียรติ -ให้การต้อนรับแก่แขกผู้มาเยือนอย่างสมเกียรติ 

-ให้การช่วยเหลือแก่ผู้ท่ีตกทุกข์ได้ยากและให้ท่ีพักพิง

แก่ผู้อพยพลี้ภัย 

การประนีประนอม -ให้ความเป็นธรรมและประนีประนอมแก่คู่กรณีในข้อ

เรียกร้องขอความช่วยเหลือ 

-เล็งเห็นถึงสันติภาพในการเจรจาเป็นปัจจัยหลักและ

หลีกเลี่ยงการใช้ก าลังข่มขู่ในการเจรจา 

การปรับตัวรับสิ่งใหม่ -เปิดใจน้อมรับสิ่งใหม่และศึกษากระแสของโลกเพื่อ

ปรับตัวให้ทันกับกระแสสังคม 

-รับฟังแนวคิดของคนรุ่นใหม่เพื่อน าไปพัฒนาตนเอง

และสังคม 

 

สรุป 

 โดยสรุป จากการศึกษารูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในยุคอาณาจักร  

ออตโตมัน ผู้วิจัยสรุปได้ว่ารูปแบบทางการทูตของอาณาจักรออตโตมันว่าด้วยสันติภาพและสงครามนั้นมี 2 รูปแบบ

ท่ีเปลี่ยนไปตามบริบทของสังคมโลกตามช่วงเวลา ได้แก่ 1) ในยุคต้นและยุคกลาง ในช่วงเวลานี้รูปแบบการปฏิบัติ

ทางการทูตโดยส่วนใหญ่ยังคงด าเนินภายใต้หลักวิชาหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศในอิสลามของส านักคิด 

หะนะฟีย์ท่ีเป็นส านักคิดหลักของอาณาจักรออตโตมัน โดยรูปแบบมีการผสมผสานกับกฎหมายสุลต่านซึ่งเป็น

ประเพณีและวัฒนธรรมทางกฎหมายของชาวเติร์กท่ีสืบต่อกันมายาวนาน  โดยการผสมผสานระหว่างสองกฎหมาย

ดังกล่าวอยู่ภายใต้หลักการท่ีไม่ขัดแย้งต่อเจตนารมณ์แห่งอิสลามภายใต้หลักการวิชาก้อวาอิดุ้ลฟิกฮฺ ภายใต้ทฤษฎี 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 104 

 

ในยุคปลายรูปแบบการปฏิบัติ (ประเพณีท้องถิ่นท่ีไม่ขัดต่อตัวบทนั้นถือเป็นข้อบังคับชี้ขาด  2) ”العادة المحكمة“

ทางการทูตในยุคปลายของอาณาจักรออตโตมันมีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างสิ้นเชิงด้วยสาเหตุอิทธิพลของชาวตะวันตก

ท่ีเข้ามามีบทบาทในอาณาจักรออตโตมันภายหลังจากยุคฟื้นฟูศิลปวิทยาการในช่วงคริสต์ศตวรรษท่ี 16-17 

อาณาจักรออตโตมันเริ่มผสมผสานระหว่างกฎหมายระหว่างประเทศสากลกับหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศใน

อิสลามเพื่อลดแรงกดดันจากดินแดนต่าง ๆ ในยุโรปท่ีมีอาณาเขตติดต่อกันและเริ่มเปิดฉากท าสงครามกับอาณาจักร

ออตโตมัน จนอาณาจักรล่มสลามลงใน ค.ศ. 1923  

ภายหลังจากการปฏิรูปตันซีมาตของอาณาจักรออตโตมันในปี ค.ศ. 1839 ท่ามกลางความกดดันจาก

อิทธิพลทางความคิดของมหาอ านาจชาติยุโรปส่งผลให้การใช้หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศในอิสลามเริ่มมี

ข้อจ ากัดและค่อย ๆ หายไปจากแนวทางการทูตของออตโตมัน ในปี ค.ศ. 1856 ภายหลังจากการลงนามใน

สนธิสัญญาปารีสถึงเป็นจุดสิ้นสุดของการบังคับใช้กฎหมายชารีอะห์ในอาณาจักรออตโตมันโดยยกเลิกการใช้สิยัร

อย่างเป็นทางการ เปลี่ยนมาใช้กฎหมายระหว่างประเทศสากลเพื่อจะขอเข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่งของชาติยุโรป  

การยกเลิกใช้สิยัรส่งผลอย่างมากกับออตโตมันในการด าเนินความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ เนื่องจากออต

โตมันสูญเสียอัตลักษณ์เดิมของตนในฐานะมหาอ านาจจากโลกมุสลิม ต้องเริ่มต้นใหม่กับการใช้กฎหมายของชาว

ยุโรปท่ีได้น าหน้าพวกเขาไปหลายก้าว ออตโตมันล้มเหลวในการใช้กฎหมายระหว่างประเทศสากลในการด าเนิน

กิจการระหว่างประเทศ บวกกับการตัดสินใจผิดพลาดในการร่วมมือกับเยอรมันและฝั่งมหาอ านาจช่วงสงครามโลก

ครั้งท่ี 1 ท่ีออตโตมันเป็นฝ่ายพ่ายแพ้ให้กับฝ่ายสัมพันธมิตร ส่งผลให้อาณาจักรออตโตมันล่มสลายในปี ค.ศ. 1923 

อันเป็นจุดสิ้นสุดของอาณาจักรอิสลาม ดินแดนต่าง ๆ ของออตโตมันถูกแบ่งออกเป็นประเทศภายใต้การปกครอง

ของยุโรป ระบอบคิลาฟะฮฺได้ถูกเปลี่ยนผ่านไปสู่ระบอบประชาธิปไตยแบบสาธารณรัฐภายใ ต้ผู้น าใหม่ มุสตาฟา  

เคมาล อะตาเติร์ก ออตโตมันถูกเปลี่ยนช่ือใหม่เป็นท่ีรู้จักในนามสาธารณรัฐตุรกี” 

 

ข้อเสนอแนะ 

1.  ข้อเสนอแนะเพื่อการน าไปใช้ 

1.1 บรรดานักการทูต ผู้น าชุมชน นักการศาสนา และนักปกครองควรน าคุณลักษณะเด่น

ของรูปแบบการปฏิบัติทางการทูตว่าด้วยสันติภาพและสงครามในอาณาจักรออตโตมันท่ีสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้

ในการทูตร่วมสมัยมาประยุกต์ในการสร้างสันติภาพในการสร้างความสัมพันธ์ในชุมชนมุสลิมกับต่างศาสนิก  

1.2 ศอ.บต. กระทรวงการต่างประเทศ และคณะกรรมการอิสลามแห่งประเทศไทยควรน า

หลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศว่าด้วยสันติภาพและสงครามมาน าเสนอ และจัดอบรมเพื่อให้นักการทูตท่ีได้รับ

ภารกิจเดินทางไปยังประเทศมุสลิม เพื่อให้มีความรู้ความเข้าใจเบ้ืองต้นก่อนท่ีจะเดินทางไปปฏิบัติภารกิจ 

  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 105 

 

2.  ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยในครั้งต่อไป 

2.1 ควรมีการศึกษาเปรียบเทียบในแต่ละประเด็นว่าด้วยหลักความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ

ว่าด้วยสันติภาพและสงครามในมุมมองของแต่ละส านักคิดทางนิติศาสตร์อิสลาม เพื่อให้ได้ข้อมูลและข้อชี้ขาด  

ท่ีเหมาะสมในแต่ละชุมชนท่ียึดต่างกัน 

2.2 ควรมีการศึกษาถึงเครื่องมือทางการทูตท่ีมีกล่าวในอัลกุรอานและอัสสุนนะฮฺว่ามี

เคร่ืองมือใดท่ีสามารถน ามาประยุกต์ใช้ในการทูตร่วมสมัยได้บ้าง เพื่อเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งใน

ทุกองคาพยพ 

 

เอกสารอ้างอิง  

เอกสารอ้างอิงฉบับภาษาไทย 

 

เมาลานา ซัยยดิ อบุล อะลา เมาดูดี. (2003). ตัฟฮีมุลกุรอาน. กรุงเทพ: ศูนย์หนังสืออิสลาม. 

 

เอกสารอ้างอิงฉบับภาษาต่างประเทศ 

 

Ahmed Abou-El-Wafa. ( 2 0 0 9 ) .  The Right to Asylum between Islamic Shari'ah and International 

Refugee Law A Comparative Study. Riyadh: Naif Arab University for Security Sciences. 

al-Imam Muhammad Abu Zahra. (1995). al-Alaqat al-Dawliyat fi'l Islam. Cairo: Dar al-Fiqri al-arabiy. 

Benton, L. (2001). Law and Colonial Cultures: Legal Regimes in World History 1400-1900. London: 

Cambridge University Press. 

Bulent Ari. (2004). Early Ottoman Diplomacy: Ad Hoc Period in Ottoman Diplomacy Conventional 

or Unconventional (Studies in Diplomacy). New York: Palgrave Macmilan. 

Cleveland, W. L., & Bunton, M.(2009). A History of the Modern Middle East. N/A: Westview Press. 

Ibn Anas, Malik. (1994). Al-Mudawwanah al-Kubra. Beirut: Dar al-Kitab al-Ilmiyyah. 

Ibn Qudamah Al-Maqdisi. (2016). Umdah al-Fiqh Fi'l Madhab Al-Hanbali. N/A: Maktaba al-Himmah. 

Muhammad Hamidullah. (1945). Muslim Conduct of State. Deccan: Osmania University. 

Munir, M .(2007.  Islamic International Law. An Introduction SSRN Electronic Journal, 5(2): 1-27. 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2567 หน้า 106 

 

Panaite, V. (2019). Ottoman Law of War and Peace: the Ottoman Empire and its tribute-payers from 

the north of the Danube. Boston: Brill. 

Rehman, et. al. (2012). Urwa Bin Zubair "Al-Maghazi": Methodology and Critical Analysis. ASIAN 

JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES & HUMANITIES, 21(7): 80-84. 

 

 


