
MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 161 

 

Psikologi Pendidikan dalam Dakwah Islamiah 
  Educational Psychology in Islamic Preaching 

 
1 Abdulkarim Samaeng ,1 Nawi Jusoh 

 

(Received: Oct 22, 2024; Revised: May 21, 2025, 2022; Accepted: Jun 05, 2025) 

 

Abstrak  

Perpaduan dalam kalangan masyarakat majmuk merupakan asas penting dalam 
menjamin keharmonian dan kestabilan negara. Dalam konteks dakwah Islamiah, 
pendekatan psikologi pendidikan dapat berperanan besar dalam membina perpaduan 
melalui kefahaman mendalam terhadap tingkah laku, emosi dan keperluan pendidikan 
individu. Objektif kajian ini adalah untuk meneliti bagaimana elemen psikologi pendidikan 
dapat dimanfaatkan dalam menyampaikan mesej dakwah yang lebih berkesan serta 
menyemai semangat perpaduan dalam kalangan masyarakat. Kajian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan pengumpulan data melalui temu bual mendalam. Hasil kajian 
menunjukkan bahawa penggunaan prinsip psikologi pendidikan, seperti empati, 
komunikasi dua hala, dan gaya penyampaian yang sesuai dengan tahap perkembangan 
audien, mampu meningkatkan keberkesanan dakwah dan seterusnya menyumbang kepada 
pengukuhan perpaduan. Disamping itu, penggabungan Psikologi Pendidikan dalam 
dakwah Islamiah bukan sahaja memperhalus pendekatan penyampaian mesej agama, tetapi 
juga berupaya merapatkan jurang perbezaan antara individu serta membentuk masyarakat 
yang lebih bersatu padu. Oleh itu, para pendakwah dan institusi pendidikan disarankan 
untuk meningkatkan kefahaman dan kemahiran dalam bidang Psikologi Pendidikan 
sebagai sebahagian daripada latihan dakwah secara holistik. 
Kata Kunci: Psikologi Pendidikan, Dakwah Islamiah, Perpaduan 
 

 

1 Faculty of Islamic Studies and Law, Fatoni University, Thailand. (Corresponding author / Email: 1dnjsam@gmail.com) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 162 

 

Abstract 

Unity within a pluralistic society is a fundamental pillar in ensuring national 
harmony and stability. In the context of Islamic preaching, the approach of educational 
psychology plays a significant role in fostering unity through a deep understanding of 
individual behavior, emotions, and educational needs. The objective of this study is to 
examine how elements of educational psychology can be utilized to deliver more effective 
preaching messages and instill a spirit of unity within society. This study adopts a 
qualitative approach, with data collected through in-depth interviews. The findings reveal 
that the application of Educational Psychology principles such as empathy, two-way 
communication, and delivery styles suited to the developmental level of the audience can 
enhance the effectiveness of preaching and subsequently contribute to the strengthening of 
unity. Moreover, the integration of educational psychology into Islamic preaching not only 
refines the method of religious message delivery but also helps bridge differences between 
individuals and foster a more cohesive society. Therefore, it is recommended that 
preachers and educational institutions improve their understanding and skills in 
educational psychology as part of a holistic preaching training program.  
Keywords: Educational Psychology, Islamic Preaching, Unity 
 
Pendahuluan 

Perpaduan dalam kalangan masyarakat majmuk merupakan asas penting dalam 
menjamin keharmonian dan kestabilan sesebuah negara kerana masyarakat yang terdiri 
daripada pelbagai kaum, agama, budaya, dan latar belakang memerlukan satu ikatan nilai 
bersama yang dapat menyatukan mereka. Dalam konteks Malaysia, masyarakat majmuk 
merangkumi kaum Melayu, Cina, India, serta pelbagai etnik pribumi di Sabah dan 
Sarawak. Jika wujud persefahaman dan toleransi antara semua kelompok ini, maka 
pelbagai isu sensitif seperti perkauman, agama dan budaya dapat ditangani secara harmoni 
tanpa menjejaskan kesejahteraan nasional. 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 163 

 

Perpaduan ini menjadi tunjang kepada kestabilan politik, kelancaran pentadbiran 
dan pertumbuhan ekonomi negara. Apabila rakyat bersatu padu dan menghormati 
perbezaan, mereka akan lebih mudah bekerjasama dalam semua aspek kehidupan – sama 
ada dalam bidang pendidikan, pekerjaan, mahupun sosial. Hal ini sejajar dengan prinsip 
Rukun Negara seperti “Kesopanan dan Kesusilaan” serta “Kesetiaan kepada Raja dan 
Negara” yang menggalakkan semangat perpaduan nasional. (Rukun Negara Malaysia, 
1970). 

Menurut Shamsul Amri Baharuddin (2006), perpaduan sosial di Malaysia bukanlah 
satu matlamat yang statik, tetapi merupakan proses berterusan yang perlu dipupuk 
menerusi dasar-dasar kerajaan seperti Dasar Kebudayaan Kebangsaan, Dasar Pendidikan 
Kebangsaan dan Wawasan Kemakmuran Bersama. Selain itu, peranan institusi seperti 
sekolah, masjid, gereja, kuil, media dan keluarga sangat penting dalam membentuk sikap 
saling menghormati dan menghargai nilai kepelbagaian budaya dalam kalangan rakyat. 
Tanpa perpaduan, negara akan terdedah kepada konflik, ketegangan kaum dan 
ketidakstabilan yang boleh menggugat keselamatan serta menjejaskan nama baik negara di 
peringkat antarabangsa. Maka jelas bahawa perpaduan bukan sahaja menjadi asas kepada 
keharmonian sosial tetapi juga sebagai prasyarat utama bagi kestabilan dan pembangunan 
negara yang mampan. (Khoo, G. C., 2002) 

Psikologi pendidikan merupakan cabang ilmu psikologi yang mengkaji bagaimana 
manusia belajar dalam persekitaran pendidikan, termasuk proses kognitif, emosi, motivasi 
dan perkembangan pelajar. 
Dalam konteks dakwah Islamiah, penggunaan prinsip dan pendekatan psikologi 
pendidikan sangat penting untuk memastikan mesej dakwah dapat disampaikan dengan 
lebih berkesan dan diterima oleh mad’u (sasaran dakwah) secara positif. 
 
Objektif Kajian 

Objektif kajian ini adalah untuk melihat sejauhmanakah keberkesanan psikologi 
pendidikan dalam dakwah Islamiah.  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 164 

 

Metodologi Kajian 
Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang bertujuan untuk memahami 

fenomena dalam psikologi pendidikan dalam dakwah Islamiah. Rekabentuk kualitatif yang 
digunakan adalah berbentuk kajian kes untuk meneliti strategi dakwah sejauh manakah 
ianya memeberi kesan positif samada di peringkat national maupun global.  

Unutk itu, dua sumber bahan kajian digunakan daalam kajian ini iaitu sumber 
primer yang terdiri dari bahan rujukan utama al-Qur’an dan hadis. Selain itu, sumber 
sekunder juga turut digunakan yang merangkumi metod temubual separa berstruktur 
dengan mereka yang berkenaan, pemerhatian lapangan, catatan lapangan, documen resmi 
seperti dasar kerajaan, laporan institusi, artikel ilmiah, buku teks, rekod sejarah dan 
sumber digital. (Braun, V. & Clarke, V., 2006) 

Sumber tersebut, turut dianalisis secara analisis kandungan yang merangkumi 
langkah-langkahnya seperti berikut; 

1. Transkripsi data temubual dan pemerhatian 
2. Kodifikasi awal terhadap isu-isu penting yang muncul 
3. Kategorisasi kod-kod kepada tema utama 
4. Interpretasi tema untuk memahami makna mendalam dan hubungan antara 

tema 
5. Triangulasi data dilakukan bagi memastikan kesahihan dan 

kebolehpercayaan dapatan.  
Setelah data maklumat kajian dianalisis, dapatan kajian disampaikan secara 

deskriptif dan naratif dengan menyusun tema utama dan disokong oleh petikan langsung 
daripada kajian-kajian lain bagi memberi gambaran sebenar tentang sesuatu hasil kajian. 
Antaranya ialah, pengenalan tema atau subtema, perbincangan deskriptif berdasarkan data, 
petikan kata-kata temubual sebagai bukti sokongan dan analisis interpretasi berdasarkan 
teori atau kerangka kajian. Penyampaian ini memberi ruang kepada pembaca untuk 
memahami makna tersirat dan interpretasi mendalam terhadap fenomena yang dikaji. 

 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 165 

 

Dapatan dan Perbincangan 
Psikologi pendidikan ialah cabang ilmu psikologi yang mengkaji bagaimana 

manusia memahami persekitaran pendidikan, termasuk proses kognitif, emosi, motivasi 
dan perkembangan. Dalam konteks dakwah Islamiah, penggunaan prinsip dan pendekatan 
psikologi pendidikan sangat penting untuk memastikan mesej dakwah dapat disampaikan 
dengan lebih berkesan dan diterima oleh sasaran dakwah secara positif. Antaranya ialah: 

1. Memahami Perkembangan Individu 
Psikologi pendidikan membantu pendakwah memahami tahap perkembangan 

intelektual, emosi dan sosial individu atau kumpulan yang menjadi sasaran dakwah. 
Contohnya, dakwah kepada kanak-kanak memerlukan pendekatan yang berbeza daripada 
dakwah kepada golongan dewasa atau warga emas. Setiap kumpulan umur memiliki 
keperluan, gaya komunikasi dan tahap kefahaman yang berbeza. (Santrock, J. W., 2011). 

Psikologi pendidikan menekankan bahawa setiap individu melalui pelbagai 
peringkat perkembangan dari segi kognitif (pemikiran), afektif (emosi) dan sosial, 
sebagaimana yang dijelaskan dalam teori-teori seperti Teori Perkembangan Kognitif 
Piaget, Teori Sosial-Erikson, dan Teori Moral Kohlberg. Pendakwah yang memahami ciri-
ciri ini akan dapat merancang pendekatan dakwah yang sesuai dengan tahap 
perkembangan sasaran dakwah  

a.  Dakwah kepada Kanak-Kanak 
Kanak-kanak berada pada tahap pemikiran konkrit, di mana mereka 

memahami konsep melalui pengalaman langsung dan benda nyata. Oleh itu, pendekatan 
dakwah kepada kanak-kanak perlu bersifat interaktif, bergambar, bercerita, bermain 
peranan dan penggunaan visual atau audio agar mesej Islam dapat difahami dengan 
mudah. Contoh pendekatannya ialah bercerita kisah Nabi atau sahabat dengan unsur 
teladan moral. Aktiviti kreatif seperti melukis kisah sirah atau bermain kuiz Islamik. 
Sebagaimana sabda Nabi s.a.w. yang bermaksud “Ajarlah anak-anak kamu solat ketika 
mereka berumur tujuh tahun...” (Hadis Abu Dawud). Ini menunjukkan bahawa pendekatan 
pendidikan Islam kepada kanak-kanak perlu bermula dari usia perkembangan asas.  



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 166 

 

b.  Dakwah kepada Remaja 
Remaja sedang melalui fasa pencarian identiti dan pengaruh sosial. Emosi 

mereka tidak stabil, mudah terpengaruh, dan inginkan penerimaan daripada rakan sebaya. 
Oleh itu, pendekatan dakwah kepada remaja perlu ialah bersifat empatik dan tidak 
menghakimi, memberi ruang dialog dua hala, menekankan praktikaliti Islam dalam 
kehidupan harian dan menggunakan pendekatan rakan sebaya (peer-to-peer) atau ikon 
remaja Muslim yang positif. 

c.  Dakwah kepada Dewasa 
Individu dewasa memiliki pemikiran yang lebih kompleks dan pengalaman 

hidup yang pelbagai. Mereka cenderung menilai agama dari sudut rasional dan 
pengalaman peribadi. Oleh itu, dakwah kepada golongan ini perlu menekankan ialah hujah 
intelektual dan logic, perbincangan ilmu bukan hanya ceramah satu hala dan menyentuh 
isu semasa yang relevan seperti ekonomi Islam, peranan keluarga, atau pembangunan diri 
dalam Islam. Sebagaimana firman Allah s.w.t. yang bermaksud “Sesungguhnya orang-
orang yang mendengar perkataan lalu mengikuti apa yang paling baik di antaranya, 
mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk…” (Surah Az-Zumar: 18) 

d.  Dakwah kepada Warga Emas 
Warga emas sering berada dalam fasa reflektif dan keinginan kepada 

ketenangan jiwa. Mereka lebih mudah tersentuh dengan pendekatan sentimental, kenangan 
dan ketenangan hati. Pendakwah perlu menggunakan bahasa lembut dan hormat, memberi 
pengisian yang menenangkan (contohnya, tentang akhirat, pahala berterusan, peranan 
sebagai datuk/nenek) dan memberi peluang kepada mereka berkongsi pengalaman sebagai 
bentuk pengiktirafan sosial. (Zakaria Stapa, 2003) 

Kesimpulannya, memahami perkembangan individu membolehkan pendakwah 
menyesuaikan mesej dan pendekatan agar lebih efektif, diterima dan memberi kesan 
berpanjangan. Dakwah yang tidak disesuaikan dengan perkembangan sasaran dakwah 
boleh menyebabkan mesej Islam disalah tafsir atau ditolak. Justeru, penerapan ilmu 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 167 

 

psikologi pendidikan adalah satu keperluan dalam membina strategi dakwah yang 
bijaksana dan berkesan. 

 
2. Meningkatkan Keberkesanan Kaedah Pengajaran dan Penyampaian 
Psikologi pendidikan memberi panduan dalam memilih pendekatan dakwah yang 

sesuai seperti strategi pengajaran berpusatkan sasaran dakwah, pembelajaran aktif, 
penggunaan alat bantu visual, dan penyesuaian kepada pelbagai gaya penyampaian. Hal ini 
penting agar mesej dakwah tidak hanya disampaikan, tetapi benar-benar difahami dan 
dihayati. (Slavin, R. E., 2018). 

Memahami perkembangan individu bukan sekadar memberi manfaat kepada 
bidang pendidikan, malah sangat penting dalam proses penyampaian dakwah Islamiah. 
Hal ini kerana setiap individu mempunyai tahap kematangan mental, emosional, dan 
spiritual yang berbeza berdasarkan umur, pengalaman hidup, latar belakang sosial, dan 
persekitaran mereka. Justeru, pendakwah yang memiliki kefahaman tentang psikologi 
pendidikan mampu menyesuaikan kandungan, gaya komunikasi, serta strategi 
penyampaian dakwah agar bertepatan dengan keperluan dan kemampuan sasaran dakwah. 
Ini menjadikan dakwah lebih efektif, mesra, dan menyentuh jiwa sasaran. 

Sebaliknya, kegagalan memahami perkembangan sasaran dakwah boleh 
menyebabkan pendekatan yang digunakan bersifat terlalu umum, tidak relevan, atau sukar 
difahami. Contohnya, menggunakan istilah teknikal agama kepada kanak-kanak atau 
menyampaikan ceramah berbentuk peringatan kematian kepada remaja yang masih 
mencari identiti, boleh menjadikan mesej dakwah tidak diterima, malah mungkin 
mencetuskan rasa takut, keliru, atau penolakan. Pendakwah juga berisiko menyampaikan 
mesej Islam secara tidak bijaksana, hingga mencacatkan imej agama sebagai rahmat dan 
petunjuk. 

Lebih jauh lagi, psikologi pendidikan menekankan pembelajaran bermakna, iaitu 
proses di mana individu bukan sahaja menerima maklumat tetapi juga memahami, 
menghayati dan mengaplikasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan. Ini seiring dengan 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 168 

 

matlamat dakwah Islamiah yang tidak hanya mahu menyampaikan maklumat agama, 
tetapi juga membentuk keperibadian, sikap dan amalan seseorang ke arah keredhaan Allah 
s.w.t. 

Justeru, penerapan ilmu psikologi pendidikan dalam dakwah bukanlah satu pilihan, 
tetapi suatu keperluan yang mendesak dalam dunia moden yang semakin kompleks. 
Pendakwah perlu dilengkapi dengan ilmu psikologi yang membantu mereka menjadi lebih 
sensitif terhadap keperluan mad’u dan lebih fleksibel dalam pendekatan dakwah. Ini 
termasuklah memahami motivasi dalaman seseorang, menangani perbezaan gaya belajar, 
mengurus konflik dalaman, dan membina hubungan yang kukuh antara pendakwah dan 
sasaran dakwah. 

Kesimpulannya, strategi dakwah yang berkesan adalah strategi yang berakar pada 
kefahaman terhadap fitrah dan perkembangan manusia, serta menyampaikan mesej Islam 
dengan hikmah, empati, dan kasih sayang. Inilah yang dituntut dalam firman Allah s.w.t. 
yang bermaksud "Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan nasihat 
yang baik, dan berbahaslah dengan mereka dengan cara yang paling baik…” 
(Surah al-Nahl: 125) 

 
3. Mengurus Emosi dan Tingkah Laku Sasaran Dakwah 
Dalam konteks dakwah, reaksi sasaran dakwah boleh berbeza-beza – ada yang 

terbuka, ada yang skeptikal dan ada yang menolak. Psikologi pendidikan membolehkan 
pendakwah memahami mekanisme emosi, tingkah laku, dan konflik dalaman yang 
dihadapi oleh sasaran dakwah. Dengan ini, pendekatan yang lebih empati, sabar, dan 
hikmah boleh digunakan. (Goleman, D., 1995) 

Dalam realiti medan dakwah, reaksi sasaran dakwah tidak seragam, ada yang 
menunjukkan keterbukaan dan minat terhadap mesej Islam, tetapi tidak kurang juga yang 
bersikap ragu-ragu, berkecuali, malah ada yang menolak atau memusuhi secara terang-
terangan. Sikap ini berpunca daripada pelbagai faktor seperti latar belakang keluarga, 
pengalaman hidup, tekanan sosial, trauma agama, atau pengaruh media. Maka, penguasaan 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 169 

 

ilmu psikologi pendidikan oleh pendakwah menjadi sangat penting bagi memahami 
mekanisme emosi dan tingkah laku mad’u secara lebih mendalam dan strategik. 

a.  Pemahaman Terhadap Emosi dan Konflik Dalaman 
Setiap individu membawa bersamanya emosi yang kompleks seperti 

ketakutan, kemarahan, rasa rendah diri, kecewa, atau rasa tidak dihargai. Ada yang 
mungkin pernah mempunyai pengalaman buruk dengan tokoh agama atau institusi 
keagamaan sehingga mereka menjadi sinis terhadap dakwah. Psikologi pendidikan 
membantu pendakwah mengenalpasti akar emosi ini, serta mengelak daripada bersikap 
menghakimi, menyalahkan atau terlalu keras terhadap sasaran dakwah yang "tidak 
sempurna" dari segi ibadah atau kefahaman. Contohnya, seseorang remaja yang terlibat 
dalam budaya hedonisme mungkin bukan kerana jahat, tetapi kerana kekurangan kasih 
sayang, identiti diri yang rapuh, dan tekanan rakan sebaya. Jika pendakwah memahami 
latar emosi ini, maka pendekatan yang digunakan akan lebih lembut, memahami dan 
memberi harapan, bukan menghukum. Sebagaimana sabda Nabi s.a.w. yang bermaksud 
“Barang siapa yang tidak menyayangi, dia tidak akan disayangi.”(Hadis riwayat Bukhari 
dan Muslim) 

b.  Pendekatan Psikologi dalam Mengurus Tingkah Laku 
Psikologi pendidikan mengajarkan teknik untuk mengubah tingkah laku 

seperti melalui pengukuhan positif (positive reinforcement), pembentukan berperingkat 
(shaping), dan pencontohan (modelling). Dalam dakwah, ini diterjemahkan dengan 
memberi pengiktirafan terhadap usaha kecil mad’u, memberi dorongan berterusan, dan 
menjadi contoh teladan (qudwah hasanah) dalam akhlak serta ucapan. Sebagai contoh, 
apabila seorang muallaf mula solat secara tidak konsisten, pendakwah boleh memberi 
sokongan moral dan memberi pujian atas setiap kemajuan, bukannya mengkritik 
kelemahan. Ini menimbulkan motivasi dalaman dan membina kepercayaan terhadap 
dakwah Islamiah. 

 
 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 170 

 

c. Membina Hubungan Emosi dan Kepercayaan (Trust) 
Pengaruh dakwah tidak semata-mata terletak pada isi kandungan dakwah, 

tetapi juga pada hubungan emosi antara pendakwah dan mad’u. Psikologi menunjukkan 
bahawa seseorang lebih cenderung mendengar dan menerima pandangan orang yang 
mereka percaya, rasa selamat, dan disayangi. Maka, pendakwah perlu mengamalkan 
empati, mendengar secara aktif, tidak memotong cakap, dan menyantuni mad’u dengan 
hikmah. Sebagaimana firman Allah s.w.t. yang bermaksud  
“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka. 
Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri 
darimu.” (Surah Ali ‘Imran: 159) 

d.  Mengurus Penolakan dengan Matang 
Psikologi pendidikan juga membantu pendakwah mengurus kekecewaan 

dan tekanan emosi apabila dakwah ditolak. Mereka belajar untuk tidak memaksa, tidak 
cepat kecewa, dan terus istiqamah dengan kefahaman bahawa hidayah milik Allah. 
Pendakwah yang matang secara emosi akan lebih fokus kepada proses dan usaha dakwah, 
bukan semata-mata hasil segera. 

Kesimpulannya, dakwah bukan sekadar menyampaikan fakta atau hujah, tetapi 
juga seni menyentuh hati dan mengurus emosi manusia. Dengan mengaplikasikan prinsip 
psikologi pendidikan, pendakwah dapat menangani pelbagai reaksi sasaran dakwah 
dengan kesabaran, hikmah dan strategi psikososial yang membina, menjadikan dakwah 
lebih inklusif, belas ihsan dan berkesan dalam jangka masa panjang. 

 
4. Memupuk Motivasi untuk Beragama 
Salah satu elemen penting dalam psikologi pendidikan ialah teori motivasi. 

Pendakwah yang memahami teori seperti Hierarki Keperluan Maslow atau Teori Motivasi 
Intrinsik dapat merancang pendekatan dakwah yang mendorong mad’u untuk berubah dan 
mendekatkan diri kepada Allah atas dasar kefahaman dan kerelaan, bukan paksaan. 
(Maslow, A. H., 1943) 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 171 

 

Salah satu kunci kejayaan dalam dakwah Islamiah ialah memupuk motivasi 
dalaman dalam diri sasaran dakwah agar mereka terdorong untuk beragama dengan 
kesedaran, kefahaman dan kerelaan hati, bukan kerana paksaan, tekanan atau kebiasaan 
sosial semata-mata. Dalam psikologi pendidikan, teori motivasi memainkan peranan 
penting dalam memahami apa yang mendorong seseorang untuk belajar, berubah dan 
bertindak, dan hal ini boleh diaplikasikan secara langsung dalam konteks dakwah. 

Abraham Maslow (1943) mengemukakan teori hierarki keperluan manusia, di 
mana motivasi manusia digerakkan oleh lima peringkat keperluan iaitu 1) Keperluan 
fisiologi – makan, minum, tempat tinggal. 2) Keperluan keselamatan – perlindungan, 
kestabilan hidup. 3) Keperluan kasih sayang dan kepunyaan hubungan sosial, keluarga, 
komuniti. 4) Keperluan harga diri dihargai, dihormati, keyakinan diri dan 5) Keperluan 
aktualisasi diri merealisasikan potensi diri dan mencari makna hidup. (Maslow, A. H., 
1943) 

Dalam konteks dakwah, pendakwah perlu memahami di mana tahap keperluan 
sasaran dakwah berada agar pendekatan dakwah selaras dengan motivasi mereka. Sebagai 
contoh: 

a. Golongan miskin atau pelarian mungkin belum bersedia menerima 
nasihat tentang ibadah sunat jika keperluan asas mereka belum dipenuhi. Maka dakwah 
perlu bermula dengan bantuan kebajikan disertai nilai-nilai Islam. 

b. Remaja yang bergelut dengan identiti diri mungkin lebih mudah 
menerima dakwah yang membantu mereka membina harga diri dan jati diri Islam. 

c. Individu yang sudah stabil dan berpendidikan mungkin mencari 
makna kehidupan, lalu lebih terbuka kepada pengisian spiritual yang mendalam. 

Dakwah yang gagal mempertimbangkan keperluan asas manusia sering tidak 
berkesan kerana mesejnya tidak selari dengan realiti kehidupan sasaran dakwah. Dalam 
psikologi pendidikan, terdapat dua jenis motivasi utama: 

a. Motivasi ekstrinsik: didorong oleh ganjaran luar seperti pujian, 
ganjaran, atau takut hukuman. 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 172 

 

b. Motivasi intrinsik: datang dari dalam diri individu, seperti rasa ingin 
tahu, kepuasan rohani, dan kesedaran untuk menjadi lebih baik. (Ryan, R. M., & Deci, E. 
L., 2000). 

Pendakwah yang berkesan ialah mereka yang mampu menghidupkan 
motivasi intrinsik dalam diri mad’u, agar ibadah dan akhlak baik dilakukan dengan ikhlas 
dan istiqamah, bukan kerana ingin dilihat orang atau kerana terpaksa. Contoh pendekatan; 

a. Menyemai kefahaman bahawa solat adalah pertemuan peribadi 
dengan Allah, bukan sekadar kewajipan. 

b. Mendidik bahawa membaca al-Qur’an memberi ketenangan dan 
kekuatan dalaman, bukan hanya sebagai ritual. 

c. Mengaitkan nilai Islam dengan kehidupan seharian agar Islam 
dilihat sebagai jawapan kepada pencarian makna dan kebahagiaan. 

Dari perspektif Islam sendiri, motivasi seseorang beragama perlu berpaksikan 
kepada tiga elemen asas: 

a. Khauf (takut kepada Allah) 
b. Raja’ (harap kepada rahmat Allah) 
c. Mahabbah (cinta kepada Allah) 

Ketiga-tiga elemen ini membentuk motivasi spiritual yang seimbang. Pendakwah 
yang memahami aspek ini dapat menyusun pengisian dakwah yang tidak hanya menakut-
nakutkan mad’u dengan azab neraka (khauf), tetapi juga memberi harapan terhadap 
keampunan dan rahmat (raja’) serta menanamkan rasa cinta kepada Allah melalui 
keindahan Islam (mahabbah).  

Kesimpulannya, motivasi adalah asas kepada perubahan tingkah laku. Dalam 
dakwah Islamiah, matlamat bukan sekadar menyampaikan ilmu, tetapi menggerakkan hati 
dan mendorong tindakan. Dengan menerapkan prinsip psikologi motivasi, pendakwah 
dapat merancang strategi dakwah yang lebih efektif, menyentuh emosi dan membina 
kesedaran mendalam. Ini menjadikan mad’u bukan hanya mengetahui apa yang benar, 
tetapi juga terdorong untuk mengamalkannya dengan rela dan istiqamah. 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 173 

 

5. Mengukuhkan Proses Pembentukan Akhlak dan Jati Diri 
Psikologi pendidikan juga membantu dalam membentuk akhlak dan nilai Islam 

melalui strategi pembelajaran yang memupuk disiplin dalaman, kesedaran diri dan empati. 
Dakwah bukan sekadar penyampaian ilmu, tetapi proses membentuk peribadi Muslim 
yang holistik. (al-Ghazali, 2005) 

Dalam Islam, akhlak merupakan teras utama kehidupan beragama. Malah Nabi 
Muhammad s.a.w. sendiri menyatakan bahawa tujuan utama kerasulannya adalah untuk 
menyempurnakan akhlak manusia. Sebagaimana sabda Nabi s.a.w. yang bermaksud 
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia." (Hadis riwayat al-
Bukhari) 

Oleh itu, dakwah Islamiah yang berjaya bukan hanya menyampaikan hukum-
hakam atau ritual ibadah, tetapi membentuk peribadi Muslim yang seimbang, berakhlak 
mulia dan memiliki jati diri Islam yang kukuh. Di sinilah psikologi pendidikan memainkan 
peranan penting dalam menyediakan pendekatan dan strategi yang sesuai untuk 
membentuk akhlak serta identiti diri secara berkesan. 

a. Strategi Pembelajaran Berasaskan Nilai 
Psikologi pendidikan menekankan bahawa pembelajaran yang berkesan 

perlu melibatkan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotor. Ini bermakna, proses 
pendidikan dan dakwah yang baik bukan sahaja menyampaikan maklumat (kognitif), 
tetapi juga membentuk sikap (afektif) dan tingkah laku (psikomotor). Dalam konteks ini, 
akhlak mulia tidak terbina hanya dengan menghafal hadis atau ayat al-Qur'an, tetapi perlu 
melalui proses penanaman nilai yang berulang, konsisten dan bersifat pengalaman. 
Contohnya, nilai amanah bukan hanya diajar secara teori, tetapi dipupuk melalui aktiviti 
yang melibatkan tanggungjawab seperti projek berkumpulan, tugasan sosial, atau latihan 
kepimpinan. 

b. Memupuk Disiplin Diri dan Kesedaran Moral 
Psikologi pendidikan juga menyediakan pendekatan untuk membentuk 

disiplin dalaman (self-discipline), yang sangat penting dalam melahirkan individu yang 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 174 

 

mampu mematuhi perintah Allah tanpa pengawasan luaran. Dalam dakwah, ini boleh 
dilakukan melalui latihan kendiri seperti program qiyamullail, puasa sunat, refleksi diri 
(muhasabah) dan penghayatan sirah Nabi. Penerapan model teladan (role model) seperti 
tokoh sahabat Nabi yang menunjukkan akhlak tinggi dalam situasi kehidupan sebenar. 
Menyediakan ruang kepada mad’u untuk mengalami sendiri nilai Islam melalui khidmat 
masyarakat, interaksi sosial Islamik dan penyelesaian konflik secara syariah. 

c. Pembinaan Jati Diri Muslim (Islamic Identity Formation) 
Jati diri Muslim merujuk kepada kesedaran, penerimaan dan kebanggaan 

individu terhadap identiti keislamannya, termasuk dari aspek pemikiran, perasaan dan 
amalan. Psikologi pendidikan menunjukkan bahawa identiti terbentuk melalui proses 
sosial, pengaruh persekitaran, dan pengalaman yang berulang. Maka, dakwah yang 
mendukung pembentukan jati diri Islam perlu 1) Menyediakan persekitaran Islamik yang 
kondusif – sama ada dalam keluarga, sekolah, organisasi, atau komuniti. 2) Memberi 
ruang kepada mad’u mengekspresikan diri sebagai Muslim tanpa rasa takut atau malu. 3) 
Membina kesedaran bahawa menjadi Muslim adalah satu kekuatan, bukan kelemahan, 
dengan menyuntik nilai ketuhanan, kemanusiaan dan keadilan dalam setiap aspek 
kehidupan. 

d. Peranan Emosi dan Empati dalam Dakwah Akhlak 
Psikologi pendidikan menekankan bahawa perubahan akhlak lebih mudah 

berlaku apabila seseorang dapat merasai dan memahami perasaan orang lain (empati). 
Dakwah yang memfokuskan kepada akhlak perlu mengaktifkan unsur emosi seperti kisah 
menyentuh hati (sirah, kisah taubat, kasih sayang ibu bapa). Aktiviti berkumpulan yang 
menanam nilai kerjasama, tolong-menolong, dan menghormati perbezaan. Refleksi kendiri 
yang menyedarkan tentang akibat akhlak buruk (seperti ghibah, dengki, hasad). 

Pembentukan akhlak dan jati diri Muslim bukan sesuatu yang berlaku secara 
spontan, tetapi memerlukan proses pendidikan yang terancang, berstrategi dan berasaskan 
kefahaman psikologi manusia. Dakwah yang hanya menekankan aspek luaran tanpa 
memupuk nilai dalaman akan gagal melahirkan Muslim yang kukuh imannya dan luhur 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 175 

 

akhlaknya. Maka, dengan menerapkan prinsip psikologi pendidikan, pendakwah dapat 
membina generasi Muslim yang berilmu, berakhlak dan berperibadian Islam sejati. 

 
Kesimpulan  

Psikologi pendidikan memainkan peranan yang sangat penting dalam 
memperkukuhkan keberkesanan dakwah Islamiah kerana ia membantu pendakwah 
memahami manusia secara menyeluruh dari segi perkembangan kognitif, emosi, tingkah 
laku hingga kepada pembentukan nilai dan jati diri. Melalui kefahaman terhadap 
perkembangan individu, pendakwah dapat menyesuaikan mesej dan pendekatan dakwah 
mengikut tahap umur, latar belakang, dan keperluan mad’u. Ini menjadikan dakwah lebih 
relevan, menyentuh dan berkesan. 

Selain itu, pengurusan emosi dan tingkah laku mad’u adalah aspek kritikal yang 
sering diabaikan. Dengan kefahaman psikologi, pendakwah dapat menggunakan 
pendekatan empatik dan hikmah, mengelakkan konflik serta membina hubungan dakwah 
yang lebih kukuh dan dipercayai. Pendekatan ini juga membantu pendakwah menangani 
reaksi negatif dengan lebih matang dan strategik. 

Psikologi pendidikan turut menekankan pembinaan motivasi samaada motivasi 
intrinsik atau ekstrinsik sebagai asas kepada perubahan dan amalan beragama yang 
berterusan. Dakwah yang tidak hanya menakut-nakutkan tetapi membangkitkan kesedaran 
dalaman, nilai, dan makna hidup akan lebih berdaya tahan dalam jiwa mad’u. 

Lebih penting, psikologi pendidikan menyokong proses pembentukan akhlak dan 
jati diri Muslim melalui strategi pembelajaran yang melibatkan disiplin, pengalaman nilai, 
dan pembentukan identiti. Ini menjadikan dakwah bukan sekadar penyampaian ilmu, tetapi 
suatu proses pendidikan spiritual dan akhlaki yang menyeluruh dan berkesan. 

Kesimpulannya, pendakwah moden perlu menguasai asas psikologi pendidikan 
agar dapat merancang, menyampaikan dan menyesuaikan strategi dakwah dengan lebih 
berkesan. Dengan menggabungkan ilmu agama dan ilmu psikologi, pendakwah akan lebih 
mampu mendekati mad’u secara hikmah, membina hubungan yang kuat, serta menyemai 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 176 

 

nilai Islam dalam diri mad’u secara mendalam dan berpanjangan. Inilah pendekatan 
dakwah yang selari dengan sirah Rasulullah s.a.w. mendidik dengan rahmat, membimbing 
dengan empati, dan membentuk manusia dengan kasih sayang. 

 
Saranan dan Cadangan 

1. Pendakwah perlu mendalami ilmu psikologi pendidikan 
pendakwah disarankan untuk mendapatkan pengetahuan asas tentang psikologi 
pendidikan, terutamanya aspek perkembangan individu, motivasi, emosi, dan 
pembentukan jati diri. Ini penting agar mereka dapat memahami sasaran dakwah dengan 
lebih baik dan menyampaikan dakwah yang sesuai dengan tahap dan keperluan mereka. 

2. Mengadaptasi pendekatan dakwah berdasarkan perkembangan sasaran 
dakwah, pendekatan dakwah harus disesuaikan dengan usia, latar belakang dan tahap 
perkembangan sasaran dakwah. Contohnya, pendekatan interaktif dan visual bagi kanak-
kanak, serta dialog kritis dan praktikal untuk golongan dewasa. Ini akan meningkatkan 
keberkesanan penyampaian mesej dakwah.  

3. Mengutamakan hikmah, empati dan kesabaran dalam dakwah. Dalam 
menghadapi pelbagai reaksi sasaran dakwah, pendakwah harus mengamalkan sikap sabar, 
empati dan menggunakan pendekatan hikmah bagi mengurus emosi dan tingkah laku 
sasaran dakwah. Sikap ini akan memupuk hubungan kepercayaan dan kesediaan sasaran 
dakwah untuk menerima dakwah.  

4. Memupuk motivasi dalaman sasaran dakwah pendakwah digalakkan untuk 
menanam motivasi intrinsik dalam sasaran dakwah melalui pengisian yang mendorong 
kesedaran diri dan kerelaan hati. Penggunaan teori motivasi seperti hierarki keperluan 
maslow dan elemen khauf, raja’ dan mahabbah dalam Islam harus menjadi panduan dalam 
merancang strategi dakwah.  

5. Memperkuat proses pembentukan akhlak dan jati diri 
dakwah perlu dilihat sebagai proses pendidikan holistik yang membentuk bukan sahaja 
ilmu tetapi juga akhlak dan identiti Islam sasaran dakwah. Pendekatan berasaskan nilai, 



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI) 

 

ปีท่ี 6 ฉบบัท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2568 หนา้ 177 

 

pengalaman, serta pembinaan disiplin dalaman dan empati perlu diintegrasikan dalam 
strategi dakwah. 

6. Penggunaan kaedah pembelajaran aktif dan kreatif 
pendakwah disaran menggunakan kaedah pembelajaran yang aktif, kreatif dan berpusatkan 
mad’u untuk menggalakkan penghayatan nilai Islam secara mendalam dan berterusan. 

7. Pengukuhan hubungan sosial dan persekitaran kondusif pihak institusi 
pendidikan, komuniti dan keluarga perlu memainkan peranan dalam mewujudkan 
persekitaran yang menyokong pembentukan jati diri Muslim dan pengamalan akhlak Islam 
yang positif. 
Rujukan 
al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Damsyik: Dar al-Fikr. 
Braun, V. & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

Research in Psychology, 3(2): 77–101. 
Goleman, D. (1995). Emotional Intelligence. Los Angelis: Bantam Books. 
Khoo, G. C. (2002). Reclaiming Adat: Contemporary Malaysian Film and Literature . 

UBC Press. 
Maslow, A. H. (1943). A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50(4): 370–

396. 
Rukun Negara Malaysia. (1970). Jabatan Perdana Menteri Malaysia. Selangor: Printer 

Interpirce.  
Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2000). Intrinsic and Extrinsic Motivations: Classic Definitions 

and New Directions. Contemporary Educational Psychology, 25(1): 54–67. 
Santrock, J. W. (2011). Educational Psychology (5th ed.). McGraw-Hill Education. 
Shamsul Amri Baharuddin. (2006). Unity in Diversity: Ethnic Relations in Malaysia. 

Selangor: Universiti Kebangsaan Malaysia Press. 
Slavin, R. E. (2018). Educational Psychology: Theory and Practice. BTS Norway: 

Pearson Education. 
Zakaria Stapa (2003). Psikologi Dakwah. Bangi: Penerbit UKM. 


