MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Psikologi Pendidikan dalam Dakwah Islamiah

Educational Psychology in Islamic Preaching

Nawi Jusoh 1, Abdulkarim Samaeng :

(Received: Oct 22, 2024; Revised: May 21, 2025, 2022; Accepted: Jun 05, 2025)

Abstrak

Perpaduan dalam kalangan masyarakat majmuk merupakan asas penting dalam
menjamin keharmonian dan kestabilan negara. Dalam konteks dakwah Islamiah,
pendekatan psikologi pendidikan dapat berperanan besar dalam membina perpaduan
melalui kefahaman mendalam terhadap tingkah laku, emosi dan keperluan pendidikan
individu. Objektif kajian ini adalah untuk meneliti bagaimana elemen psikologi pendidikan
dapat dimanfaatkan dalam menyampaikan mesej dakwah yang lebih berkesan serta
menyemai semangat perpaduan dalam kalangan masyarakat. Kajian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan pengumpulan data melalui temu bual mendalam. Hasil kajian
menunjukkan bahawa penggunaan prinsip psikologi pendidikan, seperti empati,
komunikasi dua hala, dan gaya penyampaian yang sesuai dengan tahap perkembangan
audien, mampu meningkatkan keberkesanan dakwah dan seterusnya menyumbang kepada
pengukuhan perpaduan. Disamping itu, penggabungan Psikologi Pendidikan dalam
dakwah Islamiah bukan sahaja memperhalus pendekatan penyampaian mesej agama, tetapi
juga berupaya merapatkan jurang perbezaan antara individu serta membentuk masyarakat
yang lebih bersatu padu. Oleh itu, para pendakwah dan institusi pendidikan disarankan
untuk meningkatkan kefahaman dan kemahiran dalam bidang Psikologi Pendidikan
sebagai sebahagian daripada latihan dakwah secara holistik.

Kata Kunci: Psikologi Pendidikan, Dakwah Islamiah, Perpaduan

1 Faculty of Islamic Studies and Law, Fatoni University, Thailand. (Corresponding author / Email: 1dnjsam@gmail.com)

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 161



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Abstract

Unity within a pluralistic society is a fundamental pillar in ensuring national
harmony and stability. In the context of Islamic preaching, the approach of educational
psychology plays a significant role in fostering unity through a deep understanding of
individual behavior, emotions, and educational needs. The objective of this study is to
examine how elements of educational psychology can be utilized to deliver more effective
preaching messages and instill a spirit of unity within society. This study adopts a
qualitative approach, with data collected through in-depth interviews. The findings reveal
that the application of Educational Psychology principles such as empathy, two-way
communication, and delivery styles suited to the developmental level of the audience can
enhance the effectiveness of preaching and subsequently contribute to the strengthening of
unity. Moreover, the integration of educational psychology into Islamic preaching not only
refines the method of religious message delivery but also helps bridge differences between
individuals and foster a more cohesive society. Therefore, it is recommended that
preachers and educational institutions improve their understanding and skills in
educational psychology as part of a holistic preaching training program.

Keywords: Educational Psychology, Islamic Preaching, Unity

Pendahuluan

Perpaduan dalam kalangan masyarakat majmuk merupakan asas penting dalam
menjamin keharmonian dan kestabilan sesebuah negara kerana masyarakat yang terdiri
daripada pelbagai kaum, agama, budaya, dan latar belakang memerlukan satu ikatan nilai
bersama yang dapat menyatukan mereka. Dalam konteks Malaysia, masyarakat majmuk
merangkumi kaum Melayu, Cina, India, serta pelbagai etnik pribumi di Sabah dan
Sarawak. Jika wujud persefahaman dan toleransi antara semua kelompok ini, maka
pelbagai isu sensitif seperti perkauman, agama dan budaya dapat ditangani secara harmoni

tanpa menjejaskan kesejahteraan nasional.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 162



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Perpaduan ini menjadi tunjang kepada kestabilan politik, kelancaran pentadbiran
dan pertumbuhan ekonomi negara. Apabila rakyat bersatu padu dan menghormati
perbezaan, mereka akan lebih mudah bekerjasama dalam semua aspek kehidupan — sama
ada dalam bidang pendidikan, pekerjaan, mahupun sosial. Hal ini sejajar dengan prinsip
Rukun Negara seperti “Kesopanan dan Kesusilaan” serta “Kesetiaan kepada Raja dan
Negara” yang menggalakkan semangat perpaduan nasional. (Rukun Negara Malaysia,
1970).

Menurut Shamsul Amri Baharuddin (2006), perpaduan sosial di Malaysia bukanlah
satu matlamat yang statik, tetapi merupakan proses berterusan yang perlu dipupuk
menerusi dasar-dasar kerajaan seperti Dasar Kebudayaan Kebangsaan, Dasar Pendidikan
Kebangsaan dan Wawasan Kemakmuran Bersama. Selain itu, peranan institusi seperti
sekolah, masjid, gereja, kuil, media dan keluarga sangat penting dalam membentuk sikap
saling menghormati dan menghargai nilai kepelbagaian budaya dalam kalangan rakyat.
Tanpa perpaduan, negara akan terdedah kepada konflik, ketegangan kaum dan
ketidakstabilan yang boleh menggugat keselamatan serta menjejaskan nama baik negara di
peringkat antarabangsa. Maka jelas bahawa perpaduan bukan sahaja menjadi asas kepada
keharmonian sosial tetapi juga sebagai prasyarat utama bagi kestabilan dan pembangunan
negara yang mampan. (Khoo, G. C., 2002)

Psikologi pendidikan merupakan cabang ilmu psikologi yang mengkaji bagaimana
manusia belajar dalam persekitaran pendidikan, termasuk proses kognitif, emosi, motivasi
dan perkembangan pelajar.

Dalam konteks dakwah Islamiah, penggunaan prinsip dan pendekatan psikologi
pendidikan sangat penting untuk memastikan mesej dakwah dapat disampaikan dengan

lebih berkesan dan diterima oleh mad’u (sasaran dakwah) secara positif.

Objektif Kajian
Objektif kajian ini adalah untuk melihat sejauhmanakah keberkesanan psikologi

pendidikan dalam dakwah Islamiah.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 163



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Metodologi Kajian

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang bertujuan untuk memahami
fenomena dalam psikologi pendidikan dalam dakwah Islamiah. Rekabentuk kualitatif yang
digunakan adalah berbentuk kajian kes untuk meneliti strategi dakwah sejauh manakah
ianya memeberi kesan positif samada di peringkat national maupun global.

Unutk itu, dua sumber bahan kajian digunakan daalam kajian ini iaitu sumber
primer yang terdiri dari bahan rujukan utama al-Qur’an dan hadis. Selain itu, sumber
sekunder juga turut digunakan yang merangkumi metod temubual separa berstruktur
dengan mereka yang berkenaan, pemerhatian lapangan, catatan lapangan, documen resmi
seperti dasar kerajaan, laporan institusi, artikel ilmiah, buku teks, rekod sejarah dan
sumber digital. (Braun, V. & Clarke, V., 2006)

Sumber tersebut, turut dianalisis secara analisis kandungan yang merangkumi

langkah-langkahnya seperti berikut;

1. Transkripsi data temubual dan pemerhatian

2. Kodifikasi awal terhadap isu-isu penting yang muncul

3. Kategorisasi kod-kod kepada tema utama

4. Interpretasi tema untuk memahami makna mendalam dan hubungan antara
tema

5. Triangulasi data dilakukan bagi memastikan kesahihan dan

kebolehpercayaan dapatan.

Setelah data maklumat kajian dianalisis, dapatan kajian disampaikan secara
deskriptif dan naratif dengan menyusun tema utama dan disokong oleh petikan langsung
daripada kajian-kajian lain bagi memberi gambaran sebenar tentang sesuatu hasil kajian.
Antaranya ialah, pengenalan tema atau subtema, perbincangan deskriptif berdasarkan data,
petikan kata-kata temubual sebagai bukti sokongan dan analisis interpretasi berdasarkan
teori atau kerangka kajian. Penyampaian ini memberi ruang kepada pembaca untuk

memahami makna tersirat dan interpretasi mendalam terhadap fenomena yang dikaji.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 164



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Dapatan dan Perbincangan

Psikologi pendidikan ialah cabang ilmu psikologi yang mengkaji bagaimana
manusia memahami persekitaran pendidikan, termasuk proses kognitif, emosi, motivasi
dan perkembangan. Dalam konteks dakwah Islamiah, penggunaan prinsip dan pendekatan
psikologi pendidikan sangat penting untuk memastikan mesej dakwah dapat disampaikan
dengan lebih berkesan dan diterima oleh sasaran dakwah secara positif. Antaranya ialah:

1. Memahami Perkembangan Individu

Psikologi pendidikan membantu pendakwah memahami tahap perkembangan
intelektual, emosi dan sosial individu atau kumpulan yang menjadi sasaran dakwah.
Contohnya, dakwah kepada kanak-kanak memerlukan pendekatan yang berbeza daripada
dakwah kepada golongan dewasa atau warga emas. Setiap kumpulan umur memiliki
keperluan, gaya komunikasi dan tahap kefahaman yang berbeza. (Santrock, J. W., 2011).

Psikologi pendidikan menekankan bahawa setiap individu melalui pelbagai
peringkat perkembangan dari segi kognitif (pemikiran), afektif (emosi) dan sosial,
sebagaimana yang dijelaskan dalam teori-teori seperti Teori Perkembangan Kognitif
Piaget, Teori Sosial-Erikson, dan Teori Moral Kohlberg. Pendakwah yang memahami ciri-
ciri ini akan dapat merancang pendekatan dakwah yang sesuai dengan tahap
perkembangan sasaran dakwah

a. Dakwah kepada Kanak-Kanak
Kanak-kanak berada pada tahap pemikiran konkrit, di mana mereka

memahami konsep melalui pengalaman langsung dan benda nyata. Oleh itu, pendekatan
dakwah kepada kanak-kanak perlu bersifat interaktif, bergambar, bercerita, bermain
peranan dan penggunaan visual atau audio agar mesej Islam dapat difahami dengan
mudah. Contoh pendekatannya ialah bercerita kisah Nabi atau sahabat dengan unsur
teladan moral. Aktiviti kreatif seperti melukis kisah sirah atau bermain kuiz Islamik.
Sebagaimana sabda Nabi s.a.w. yang bermaksud “Ajarlah anak-anak kamu solat ketika
mereka berumur tujuh tahun...” (Hadis Abu Dawud). Ini menunjukkan bahawa pendekatan

pendidikan Islam kepada kanak-kanak perlu bermula dari usia perkembangan asas.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 165



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

b. Dakwah kepada Remaja

Remaja sedang melalui fasa pencarian identiti dan pengaruh sosial. Emosi
mereka tidak stabil, mudah terpengaruh, dan inginkan penerimaan daripada rakan sebaya.
Oleh itu, pendekatan dakwah kepada remaja perlu ialah bersifat empatik dan tidak
menghakimi, memberi ruang dialog dua hala, menekankan praktikaliti Islam dalam
kehidupan harian dan menggunakan pendekatan rakan sebaya (peer-to-peer) atau ikon
remaja Muslim yang positif.

c. Dakwah kepada Dewasa

Individu dewasa memiliki pemikiran yang lebih kompleks dan pengalaman
hidup yang pelbagai. Mereka cenderung menilai agama dari sudut rasional dan
pengalaman peribadi. Oleh itu, dakwah kepada golongan ini perlu menekankan ialah hujah
intelektual dan logic, perbincangan ilmu bukan hanya ceramah satu hala dan menyentuh
isu semasa yang relevan seperti ekonomi Islam, peranan keluarga, atau pembangunan diri
dalam Islam. Sebagaimana firman Allah s.w.t. yang bermaksud “Sesungguhnya orang-
orang yang mendengar perkataan lalu mengikuti apa yang paling baik di antaranya,
mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk...” (Surah Az-Zumar: 18)

d. Dakwah kepada Warga Emas

Warga emas sering berada dalam fasa reflektif dan keinginan kepada
ketenangan jiwa. Mereka lebih mudah tersentuh dengan pendekatan sentimental, kenangan
dan ketenangan hati. Pendakwah perlu menggunakan bahasa lembut dan hormat, memberi
pengisian yang menenangkan (contohnya, tentang akhirat, pahala berterusan, peranan
sebagai datuk/nenek) dan memberi peluang kepada mereka berkongsi pengalaman sebagai
bentuk pengiktirafan sosial. (Zakaria Stapa, 2003)

Kesimpulannya, memahami perkembangan individu membolehkan pendakwah

menyesuaikan mesej dan pendekatan agar lebih efektif, diterima dan memberi kesan
berpanjangan. Dakwah yang tidak disesuaikan dengan perkembangan sasaran dakwah

boleh menyebabkan mesej Islam disalah tafsir atau ditolak. Justeru, penerapan ilmu

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 166



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

psikologi pendidikan adalah satu keperluan dalam membina strategi dakwah yang

bijaksana dan berkesan.

2. Meningkatkan Keberkesanan Kaedah Pengajaran dan Penyampaian

Psikologi pendidikan memberi panduan dalam memilih pendekatan dakwah yang
sesuai seperti strategi pengajaran berpusatkan sasaran dakwah, pembelajaran aktif,
penggunaan alat bantu visual, dan penyesuaian kepada pelbagai gaya penyampaian. Hal ini
penting agar mesej dakwah tidak hanya disampaikan, tetapi benar-benar difahami dan
dihayati. (Slavin, R. E., 2018).

Memahami perkembangan individu bukan sekadar memberi manfaat kepada
bidang pendidikan, malah sangat penting dalam proses penyampaian dakwah Islamiah.
Hal ini kerana setiap individu mempunyai tahap kematangan mental, emosional, dan
spiritual yang berbeza berdasarkan umur, pengalaman hidup, latar belakang sosial, dan
persekitaran mereka. Justeru, pendakwah yang memiliki kefahaman tentang psikologi
pendidikan mampu menyesuaikan kandungan, gaya komunikasi, serta strategi
penyampaian dakwah agar bertepatan dengan keperluan dan kemampuan sasaran dakwah.
Ini menjadikan dakwah lebih efektif, mesra, dan menyentuh jiwa sasaran.

Sebaliknya, kegagalan memahami perkembangan sasaran dakwah boleh
menyebabkan pendekatan yang digunakan bersifat terlalu umum, tidak relevan, atau sukar
difahami. Contohnya, menggunakan istilah teknikal agama kepada kanak-kanak atau
menyampaikan ceramah berbentuk peringatan kematian kepada remaja yang masih
mencari identiti, boleh menjadikan mesej dakwah tidak diterima, malah mungkin
mencetuskan rasa takut, keliru, atau penolakan. Pendakwah juga berisiko menyampaikan
mesej Islam secara tidak bijaksana, hingga mencacatkan imej agama sebagai rahmat dan
petunjuk.

Lebih jauh lagi, psikologi pendidikan menekankan pembelajaran bermakna, iaitu
proses di mana individu bukan sahaja menerima maklumat tetapi juga memahami,

menghayati dan mengaplikasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan. Ini seiring dengan

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 167



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

matlamat dakwah Islamiah yang tidak hanya mahu menyampaikan maklumat agama,
tetapi juga membentuk keperibadian, sikap dan amalan seseorang ke arah keredhaan Allah
S.w.t.

Justeru, penerapan ilmu psikologi pendidikan dalam dakwah bukanlah satu pilihan,
tetapi suatu keperluan yang mendesak dalam dunia moden yang semakin kompleks.
Pendakwah perlu dilengkapi dengan ilmu psikologi yang membantu mereka menjadi lebih
sensitif terhadap keperluan mad’u dan lebih fleksibel dalam pendekatan dakwah. Ini
termasuklah memahami motivasi dalaman seseorang, menangani perbezaan gaya belajar,
mengurus konflik dalaman, dan membina hubungan yang kukuh antara pendakwah dan
sasaran dakwah.

Kesimpulannya, strategi dakwah yang berkesan adalah strategi yang berakar pada
kefahaman terhadap fitrah dan perkembangan manusia, serta menyampaikan mesej Islam
dengan hikmah, empati, dan kasih sayang. Inilah yang dituntut dalam firman Allah s.w.t.
yang bermaksud "Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan nasihat
vang baik, dan berbahaslah dengan mereka dengan cara yang paling baik...”
(Surah al-Nahl: 125)

3. Mengurus Emosi dan Tingkah Laku Sasaran Dakwah

Dalam konteks dakwah, reaksi sasaran dakwah boleh berbeza-beza — ada yang
terbuka, ada yang skeptikal dan ada yang menolak. Psikologi pendidikan membolehkan
pendakwah memahami mekanisme emosi, tingkah laku, dan konflik dalaman yang
dihadapi oleh sasaran dakwah. Dengan ini, pendekatan yang lebih empati, sabar, dan
hikmah boleh digunakan. (Goleman, D., 1995)

Dalam realiti medan dakwah, reaksi sasaran dakwah tidak seragam, ada yang
menunjukkan keterbukaan dan minat terhadap mesej Islam, tetapi tidak kurang juga yang
bersikap ragu-ragu, berkecuali, malah ada yang menolak atau memusuhi secara terang-
terangan. Sikap ini berpunca daripada pelbagai faktor seperti latar belakang keluarga,

pengalaman hidup, tekanan sosial, trauma agama, atau pengaruh media. Maka, penguasaan

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 168



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

ilmu psikologi pendidikan oleh pendakwah menjadi sangat penting bagi memahami
mekanisme emosi dan tingkah laku mad’u secara lebih mendalam dan strategik.

a. Pemahaman Terhadap Emosi dan Konflik Dalaman

Setiap individu membawa bersamanya emosi yang kompleks seperti
ketakutan, kemarahan, rasa rendah diri, kecewa, atau rasa tidak dihargai. Ada yang
mungkin pernah mempunyai pengalaman buruk dengan tokoh agama atau institusi
keagamaan sehingga mereka menjadi sinis terhadap dakwah. Psikologi pendidikan
membantu pendakwah mengenalpasti akar emosi ini, serta mengelak daripada bersikap
menghakimi, menyalahkan atau terlalu keras terhadap sasaran dakwah yang "tidak
sempurna" dari segi ibadah atau kefahaman. Contohnya, seseorang remaja yang terlibat
dalam budaya hedonisme mungkin bukan kerana jahat, tetapi kerana kekurangan kasih
sayang, identiti diri yang rapuh, dan tekanan rakan sebaya. Jika pendakwah memahami
latar emosi ini, maka pendekatan yang digunakan akan lebih lembut, memahami dan
memberi harapan, bukan menghukum. Sebagaimana sabda Nabi s.a.w. yang bermaksud
“Barang siapa yang tidak menyayangi, dia tidak akan disayangi.” (Hadis riwayat Bukhari
dan Muslim)

b. Pendekatan Psikologi dalam Mengurus Tingkah Laku

Psikologi pendidikan mengajarkan teknik untuk mengubah tingkah laku
seperti melalui pengukuhan positif (positive reinforcement), pembentukan berperingkat
(shaping), dan pencontohan (modelling). Dalam dakwah, ini diterjemahkan dengan
memberi pengiktirafan terhadap usaha kecil mad’u, memberi dorongan berterusan, dan
menjadi contoh teladan (qudwah hasanah) dalam akhlak serta ucapan. Sebagai contoh,
apabila seorang muallaf mula solat secara tidak konsisten, pendakwah boleh memberi
sokongan moral dan memberi pujian atas setiap kemajuan, bukannya mengkritik
kelemahan. Ini menimbulkan motivasi dalaman dan membina kepercayaan terhadap

dakwah Islamiah.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 169



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

¢. Membina Hubungan Emosi dan Kepercayaan (Trust)

Pengaruh dakwah tidak semata-mata terletak pada isi kandungan dakwah,
tetapi juga pada hubungan emosi antara pendakwah dan mad’u. Psikologi menunjukkan
bahawa seseorang lebih cenderung mendengar dan menerima pandangan orang yang
mereka percaya, rasa selamat, dan disayangi. Maka, pendakwah perlu mengamalkan
empati, mendengar secara aktif, tidak memotong cakap, dan menyantuni mad’u dengan
hikmabh. Sebagaimana firman Allah S.W.t. yang bermaksud
“Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap mereka.
Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri
darimu.” (Surah Ali ‘Imran: 159)

d. Mengurus Penolakan dengan Matang

Psikologi pendidikan juga membantu pendakwah mengurus kekecewaan
dan tekanan emosi apabila dakwah ditolak. Mereka belajar untuk tidak memaksa, tidak
cepat kecewa, dan terus istigamah dengan kefahaman bahawa hidayah milik Allah.
Pendakwah yang matang secara emosi akan lebih fokus kepada proses dan usaha dakwah,
bukan semata-mata hasil segera.

Kesimpulannya, dakwah bukan sekadar menyampaikan fakta atau hujah, tetapi
juga seni menyentuh hati dan mengurus emosi manusia. Dengan mengaplikasikan prinsip
psikologi pendidikan, pendakwah dapat menangani pelbagai reaksi sasaran dakwah
dengan kesabaran, hikmah dan strategi psikososial yang membina, menjadikan dakwah

lebih inklusif, belas ihsan dan berkesan dalam jangka masa panjang.

4. Memupuk Motivasi untuk Beragama

Salah satu elemen penting dalam psikologi pendidikan ialah teori motivasi.
Pendakwah yang memahami teori seperti Hierarki Keperluan Maslow atau Teori Motivasi
Intrinsik dapat merancang pendekatan dakwah yang mendorong mad’u untuk berubah dan
mendekatkan diri kepada Allah atas dasar kefahaman dan kerelaan, bukan paksaan.

(Maslow, A. H., 1943)

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 170



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

Salah satu kunci kejayaan dalam dakwah Islamiah ialah memupuk motivasi
dalaman dalam diri sasaran dakwah agar mereka terdorong untuk beragama dengan
kesedaran, kefahaman dan kerelaan hati, bukan kerana paksaan, tekanan atau kebiasaan
sosial semata-mata. Dalam psikologi pendidikan, teori motivasi memainkan peranan
penting dalam memahami apa yang mendorong seseorang untuk belajar, berubah dan
bertindak, dan hal ini boleh diaplikasikan secara langsung dalam konteks dakwah.

Abraham Maslow (1943) mengemukakan teori hierarki keperluan manusia, di
mana motivasi manusia digerakkan oleh lima peringkat keperluan iaitu 1) Keperluan
fisiologi — makan, minum, tempat tinggal. 2) Keperluan keselamatan — perlindungan,
kestabilan hidup. 3) Keperluan kasih sayang dan kepunyaan hubungan sosial, keluarga,
komuniti. 4) Keperluan harga diri dihargai, dihormati, keyakinan diri dan 5) Keperluan
aktualisasi diri merealisasikan potensi diri dan mencari makna hidup. (Maslow, A. H.,
1943)

Dalam konteks dakwah, pendakwah perlu memahami di mana tahap keperluan
sasaran dakwah berada agar pendekatan dakwah selaras dengan motivasi mereka. Sebagai
contoh:

a. Golongan miskin atau pelarian mungkin belum bersedia menerima
nasihat tentang ibadah sunat jika keperluan asas mereka belum dipenuhi. Maka dakwah
perlu bermula dengan bantuan kebajikan disertai nilai-nilai Islam.

b. Remaja yang bergelut dengan identiti diri mungkin lebih mudah
menerima dakwah yang membantu mereka membina harga diri dan jati diri Islam.

c. Individu yang sudah stabil dan berpendidikan mungkin mencari
makna kehidupan, lalu lebih terbuka kepada pengisian spiritual yang mendalam.

Dakwah yang gagal mempertimbangkan keperluan asas manusia sering tidak
berkesan kerana mesejnya tidak selari dengan realiti kehidupan sasaran dakwah. Dalam
psikologi pendidikan, terdapat dua jenis motivasi utama:

a. Motivasi ekstrinsik: didorong oleh ganjaran luar seperti pujian,

ganjaran, atau takut hukuman.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 171



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

b. Motivasi intrinsik: datang dari dalam diri individu, seperti rasa ingin
tahu, kepuasan rohani, dan kesedaran untuk menjadi lebih baik. (Ryan, R. M., & Deci, E.
L., 2000).

Pendakwah yang berkesan ialah mereka yang mampu menghidupkan
motivasi intrinsik dalam diri mad’u, agar ibadah dan akhlak baik dilakukan dengan ikhlas
dan istigamah, bukan kerana ingin dilihat orang atau kerana terpaksa. Contoh pendekatan;

a. Menyemai kefahaman bahawa solat adalah pertemuan peribadi
dengan Allah, bukan sekadar kewajipan.

b. Mendidik bahawa membaca al-Qur’an memberi ketenangan dan
kekuatan dalaman, bukan hanya sebagai ritual.

c. Mengaitkan nilai Islam dengan kehidupan seharian agar Islam
dilihat sebagai jawapan kepada pencarian makna dan kebahagiaan.

Dari perspektif Islam sendiri, motivasi seseorang beragama perlu berpaksikan
kepada tiga elemen asas:

a. Khauf (takut kepada Allah)

b. Raja’ (harap kepada rahmat Allah)

c. Mahabbah (cinta kepada Allah)

Ketiga-tiga elemen ini membentuk motivasi spiritual yang seimbang. Pendakwah
yang memahami aspek ini dapat menyusun pengisian dakwah yang tidak hanya menakut-
nakutkan mad’u dengan azab neraka (khauf), tetapi juga memberi harapan terhadap
keampunan dan rahmat (raja’) serta menanamkan rasa cinta kepada Allah melalui
keindahan Islam (mahabbah).

Kesimpulannya, motivasi adalah asas kepada perubahan tingkah laku. Dalam
dakwah Islamiah, matlamat bukan sekadar menyampaikan ilmu, tetapi menggerakkan hati
dan mendorong tindakan. Dengan menerapkan prinsip psikologi motivasi, pendakwah
dapat merancang strategi dakwah yang lebih efektif, menyentuh emosi dan membina
kesedaran mendalam. Ini menjadikan mad’u bukan hanya mengetahui apa yang benar,

tetapi juga terdorong untuk mengamalkannya dengan rela dan istiqgamah.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 172



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

5. Mengukuhkan Proses Pembentukan Akhlak dan Jati Diri

Psikologi pendidikan juga membantu dalam membentuk akhlak dan nilai Islam
melalui strategi pembelajaran yang memupuk disiplin dalaman, kesedaran diri dan empati.
Dakwah bukan sekadar penyampaian ilmu, tetapi proses membentuk peribadi Muslim
yang holistik. (al-Ghazali, 2005)

Dalam Islam, akhlak merupakan teras utama kehidupan beragama. Malah Nabi
Muhammad s.a.w. sendiri menyatakan bahawa tujuan utama kerasulannya adalah untuk
menyempurnakan akhlak manusia. Sebagaimana sabda Nabi s.a.w. yang bermaksud
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (Hadis riwayat al-
Bukhari)

Oleh itu, dakwah Islamiah yang berjaya bukan hanya menyampaikan hukum-
hakam atau ritual ibadah, tetapi membentuk peribadi Muslim yang seimbang, berakhlak
mulia dan memiliki jati diri Islam yang kukuh. Di sinilah psikologi pendidikan memainkan
peranan penting dalam menyediakan pendekatan dan strategi yang sesuai untuk
membentuk akhlak serta identiti diri secara berkesan.

a. Strategi Pembelajaran Berasaskan Nilai

Psikologi pendidikan menekankan bahawa pembelajaran yang berkesan
perlu melibatkan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotor. Ini bermakna, proses
pendidikan dan dakwah yang baik bukan sahaja menyampaikan maklumat (kognitif),
tetapi juga membentuk sikap (afektif) dan tingkah laku (psikomotor). Dalam konteks ini,
akhlak mulia tidak terbina hanya dengan menghafal hadis atau ayat al-Qur'an, tetapi perlu
melalui proses penanaman nilai yang berulang, konsisten dan bersifat pengalaman.
Contohnya, nilai amanah bukan hanya diajar secara teori, tetapi dipupuk melalui aktiviti
yang melibatkan tanggungjawab seperti projek berkumpulan, tugasan sosial, atau latihan
kepimpinan.

b. Memupuk Disiplin Diri dan Kesedaran Moral

Psikologi pendidikan juga menyediakan pendekatan untuk membentuk

disiplin dalaman (self-discipline), yang sangat penting dalam melahirkan individu yang

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 173



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

mampu mematuhi perintah Allah tanpa pengawasan luaran. Dalam dakwah, ini boleh
dilakukan melalui latihan kendiri seperti program qiyamullail, puasa sunat, refleksi diri
(muhasabah) dan penghayatan sirah Nabi. Penerapan model teladan (role model) seperti
tokoh sahabat Nabi yang menunjukkan akhlak tinggi dalam situasi kehidupan sebenar.
Menyediakan ruang kepada mad’u untuk mengalami sendiri nilai Islam melalui khidmat
masyarakat, interaksi sosial Islamik dan penyelesaian konflik secara syariah.

c. Pembinaan Jati Diri Muslim (Islamic Identity Formation)

Jati diri Muslim merujuk kepada kesedaran, penerimaan dan kebanggaan
individu terhadap identiti keislamannya, termasuk dari aspek pemikiran, perasaan dan
amalan. Psikologi pendidikan menunjukkan bahawa identiti terbentuk melalui proses
sosial, pengaruh persekitaran, dan pengalaman yang berulang. Maka, dakwah yang
mendukung pembentukan jati diri Islam perlu 1) Menyediakan persekitaran Islamik yang
kondusif — sama ada dalam keluarga, sekolah, organisasi, atau komuniti. 2) Memberi
ruang kepada mad’u mengekspresikan diri sebagai Muslim tanpa rasa takut atau malu. 3)
Membina kesedaran bahawa menjadi Muslim adalah satu kekuatan, bukan kelemahan,
dengan menyuntik nilai ketuhanan, kemanusiaan dan keadilan dalam setiap aspek
kehidupan.

d. Peranan Emosi dan Empati dalam Dakwah Akhlak

Psikologi pendidikan menekankan bahawa perubahan akhlak lebih mudah
berlaku apabila seseorang dapat merasai dan memahami perasaan orang lain (empati).
Dakwah yang memfokuskan kepada akhlak perlu mengaktifkan unsur emosi seperti kisah
menyentuh hati (sirah, kisah taubat, kasih sayang ibu bapa). Aktiviti berkumpulan yang
menanam nilai kerjasama, tolong-menolong, dan menghormati perbezaan. Refleksi kendiri
yang menyedarkan tentang akibat akhlak buruk (seperti ghibah, dengki, hasad).

Pembentukan akhlak dan jati diri Muslim bukan sesuatu yang berlaku secara
spontan, tetapi memerlukan proses pendidikan yang terancang, berstrategi dan berasaskan
kefahaman psikologi manusia. Dakwah yang hanya menekankan aspek luaran tanpa

memupuk nilai dalaman akan gagal melahirkan Muslim yang kukuh imannya dan luhur

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 174



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

akhlaknya. Maka, dengan menerapkan prinsip psikologi pendidikan, pendakwah dapat

membina generasi Muslim yang berilmu, berakhlak dan berperibadian Islam sejati.

Kesimpulan

Psikologi pendidikan memainkan peranan yang sangat penting dalam
memperkukuhkan keberkesanan dakwah Islamiah kerana ia membantu pendakwah
memahami manusia secara menyeluruh dari segi perkembangan kognitif, emosi, tingkah
laku hingga kepada pembentukan nilai dan jati diri. Melalui kefahaman terhadap
perkembangan individu, pendakwah dapat menyesuaikan mesej dan pendekatan dakwah
mengikut tahap umur, latar belakang, dan keperluan mad’u. Ini menjadikan dakwah lebih
relevan, menyentuh dan berkesan.

Selain itu, pengurusan emosi dan tingkah laku mad’u adalah aspek kritikal yang
sering diabaikan. Dengan kefahaman psikologi, pendakwah dapat menggunakan
pendekatan empatik dan hikmah, mengelakkan konflik serta membina hubungan dakwah
yang lebih kukuh dan dipercayai. Pendekatan ini juga membantu pendakwah menangani
reaksi negatif dengan lebih matang dan strategik.

Psikologi pendidikan turut menekankan pembinaan motivasi samaada motivasi
intrinsik atau ekstrinsik sebagai asas kepada perubahan dan amalan beragama yang
berterusan. Dakwah yang tidak hanya menakut-nakutkan tetapi membangkitkan kesedaran
dalaman, nilai, dan makna hidup akan lebih berdaya tahan dalam jiwa mad’u.

Lebih penting, psikologi pendidikan menyokong proses pembentukan akhlak dan
jati diri Muslim melalui strategi pembelajaran yang melibatkan disiplin, pengalaman nilai,
dan pembentukan identiti. Ini menjadikan dakwah bukan sekadar penyampaian ilmu, tetapi
suatu proses pendidikan spiritual dan akhlaki yang menyeluruh dan berkesan.

Kesimpulannya, pendakwah moden perlu menguasai asas psikologi pendidikan
agar dapat merancang, menyampaikan dan menyesuaikan strategi dakwah dengan lebih
berkesan. Dengan menggabungkan ilmu agama dan ilmu psikologi, pendakwah akan lebih

mampu mendekati mad’u secara hikmah, membina hubungan yang kuat, serta menyemai

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 175



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

nilai Islam dalam diri mad’u secara mendalam dan berpanjangan. Inilah pendekatan
dakwah yang selari dengan sirah Rasulullah s.a.w. mendidik dengan rahmat, membimbing

dengan empati, dan membentuk manusia dengan kasih sayang.

Saranan dan Cadangan

l. Pendakwah ~ perlu = mendalami ilmu  psikologi pendidikan
pendakwah disarankan untuk mendapatkan pengetahuan asas tentang psikologi
pendidikan, terutamanya aspek perkembangan individu, motivasi, emosi, dan
pembentukan jati diri. Ini penting agar mereka dapat memahami sasaran dakwah dengan
lebih baik dan menyampaikan dakwah yang sesuai dengan tahap dan keperluan mereka.

2. Mengadaptasi pendekatan dakwah berdasarkan perkembangan sasaran
dakwah, pendekatan dakwah harus disesuaikan dengan usia, latar belakang dan tahap
perkembangan sasaran dakwah. Contohnya, pendekatan interaktif dan visual bagi kanak-
kanak, serta dialog kritis dan praktikal untuk golongan dewasa. Ini akan meningkatkan
keberkesanan penyampaian mesej dakwah.

3. Mengutamakan hikmah, empati dan kesabaran dalam dakwah. Dalam
menghadapi pelbagai reaksi sasaran dakwah, pendakwah harus mengamalkan sikap sabar,
empati dan menggunakan pendekatan hikmah bagi mengurus emosi dan tingkah laku
sasaran dakwah. Sikap ini akan memupuk hubungan kepercayaan dan kesediaan sasaran
dakwah untuk menerima dakwah.

4. Memupuk motivasi dalaman sasaran dakwah pendakwah digalakkan untuk
menanam motivasi intrinsik dalam sasaran dakwah melalui pengisian yang mendorong
kesedaran diri dan kerelaan hati. Penggunaan teori motivasi seperti hierarki keperluan
maslow dan elemen khauf, raja’ dan mahabbah dalam Islam harus menjadi panduan dalam
merancang strategi dakwah.

5. Memperkuat ~ proses  pembentukan  akhlak  dan  jati = diri
dakwah perlu dilihat sebagai proses pendidikan holistik yang membentuk bukan sahaja

ilmu tetapi juga akhlak dan identiti Islam sasaran dakwah. Pendekatan berasaskan nilai,

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 176



MENARA : Journal of Islamic and Contemporary Issues (M-JICI)

pengalaman, serta pembinaan disiplin dalaman dan empati perlu diintegrasikan dalam
strategi dakwah.

6. Penggunaan kaedah pembelajaran aktif dan kreatif
pendakwah disaran menggunakan kaedah pembelajaran yang aktif, kreatif dan berpusatkan
mad’u untuk menggalakkan penghayatan nilai Islam secara mendalam dan berterusan.

7. Pengukuhan hubungan sosial dan persekitaran kondusif pihak institusi
pendidikan, komuniti dan keluarga perlu memainkan peranan dalam mewujudkan
persekitaran yang menyokong pembentukan jati diri Muslim dan pengamalan akhlak Islam
yang positif.

Rujukan
al-Ghazali. (2005). Thya’ Ulum al-Din. Damsyik: Dar al-Fikr.
Braun, V. & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative

Research in Psychology, 3(2): 77-101.

Goleman, D. (1995). Emotional Intelligence. Los Angelis: Bantam Books.
Khoo, G. C. (2002). Reclaiming Adat: Contemporary Malaysian Film and Literature.

UBC Press.

Maslow, A. H. (1943). A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50(4): 370—

396.

Rukun Negara Malaysia. (1970). Jabatan Perdana Menteri Malaysia. Selangor: Printer

Interpirce.

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2000). Intrinsic and Extrinsic Motivations: Classic Definitions

and New Directions. Contemporary Educational Psychology, 25(1): 54-67.
Santrock, J. W. (2011). Educational Psychology (5th ed.). McGraw-Hill Education.
Shamsul Amri Baharuddin. (2006). Unity in Diversity: Ethnic Relations in Malaysia.

Selangor: Universiti Kebangsaan Malaysia Press.

Slavin, R. E. (2018). Educational Psychology: Theory and Practice. BTS Norway:

Pearson Education.

Zakaria Stapa (2003). Psikologi Dakwah. Bangi: Penerbit UKM.

U 6 nTUN 1 uNTIAN-NYUIBU 2568 Wi 177



