
37 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

ทวภิาวะของน้ำจากไตรภูมิกถา1 

Duality of Water from Traibhumikatha 
 

ภาณุวัฒน์ สกุลสบื2, อรอุษา สุวรรณประเทศ3, พรหมพิสฐิ พันธ์จันทร์4 

Panuwat Sakulsueb2, Onusa Suwanpratest3, Phromphisit Phanchan4 

 

Received: 10 ตุลาคม 2564 Revised: 30 พฤศจิกายน 2564 Accepted: 2 ธันวาคม 2564 

 

บทคดัย่อ 
 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ลักษณะอันเป็นทวิภาวะของน้ำที่ปรากฏในเรื่อง

ไตรภูมิกถาในฐานะเทพปกรณัมเรื่องหนึ่ง ผลการศึกษาพบว่า น้ำมีลักษณะของทวิภาวะ 2 

ประการ คือ 1. นำ้ในบทบาทของผู้สร้างชีวิต ประกอบด้วย 1.1) การเป็นแหล่งกำเนดิและการหล่อ

เลี้ยงสิ่งมีชีวิต 1.2) การอุ้มชูแผ่นดินและสิ่งสำแดงถึงการปรากฏขึ้นของพระโพธิสัตว์หรือผู้มีบุญ

บารมี และ 2. น้ำในบทบาทของผู้ทำลายชีวิต ประกอบด้วย 2.1) การเป็นแหล่งลงโทษให้ได้รับ

ความทุกข์ทรมาน 2.2) การทำลายล้างโลกและเป็นสิ่งสำแดงถึงความทุกข์ทรมานของสัตว์นรก 

ผลการศึกษาดังกล่าวนำไปสู่ความเข้าใจถึงธรรมชาติของทวิภาวะที่แม้จะเป็นสิ่งเดียวกันแต่ก็

ให้ผลแตกต่างกัน เช่นเดียวกับน้ำที่ให้ผลดีและผลเสียได้ทั้ง 2 ประการ ผู้มุ่งสู่ความหลุดพ้นจึงไม่

ควรยดึตดิความเป็นไปในโลก การก้าวข้ามความสุขและความทุกข์ดังผลท่ีเกิดขึ้นจากทวิภาวะของ

นำ้ จะช่วยให้สามารถหลุดพน้การเวยีนว่ายในภพภูมิต่างๆ ได้ในท่ีสุด 

 
1 บทความน้ีเป็นส่วนหน่ึงของดุษฎีนิพนธ์เรื่อง “น้ำ” ในระบอบประเพณีและพธิีกรรมไทย 
2  อาจารย์ สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏลำปาง และนิสิตปรัชญาดุษฎี

บัณฑิต ภาควิชาคติชนวิทยา ปรัชญา และศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร; Lecturer, Program in Thai 

Language, Faculty of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University, Doctoral Student of Philosophy, 

Department of Folklore, Philosophy and Religion, Faculty of Humanities, Naresuan University, Thailand; e-mail: 

sakulsueb_9@hotmail.com 
3  ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., ภาควชิาภาษาศาสตร์ คติชนวทิยา ปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวทิยาลัยนเรศวร; 

Asst. Prof. Dr., Department of Linguistics, Folklore, Philosophy and Religion, Faculty of Humanities, Naresuan University, 

Thailand. 
4  อาจารย์ ดร., ภาควิชาภาษาศาสตร์ คติชนวิทยา ปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร ; Doctor, 

Department of Linguistics, Folklore, Philosophy and Religion, Faculty of Humanities, Naresuan University, Thailand. 



38 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

คำสำคัญ:  น้ำ, ทวภิาวะ, เทพปกรณัม, ไตรภูมิกถา 

 

ABSTRACT 
 

This article aimed at analyzing the characters of duality in water Mythology appearing 

in Traibhumikatha. The result showed that water had 2 characters of duality. 1. Water in a role 

of creature consisted of 1.1) source of life and nourishment, and 1.2) land supporter and showing 

the birth of Bodhisattva or someone who had merit authority. 2. Water in a role of destroyer 

in 2 dimensions that were 2.1) punishment place, and 2.2) world destroyer showing agony of 

non-human. The finding led to understanding of nature of duality although it was the same 

thing. The result was different as the same way of water which gave 2 results in good and 

bad way. A person who wanted to go to nirvana should not hold the possibility of world. If a 

person could stride both happiness and sorrow as the same way of result from duality via 

water roles, s/he could eventually go to nirvana. 
 

KEYWORDS:  Water, Duality, Mythology, Traibhumikatha 

 

ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา 

เมื่อกล่าวถึง “นำ้” ในมโนทัศน์ของบุคคลโดยท่ัวไปมักนกึถึงสภาพทางกายภาพของน้ำท่ี

เป็นของเหลวใสไม่มีสี ซึ่งมนุษย์และสัตว์ใช้บริโภคและอุปโภคเป็นประจำในทุกๆ วัน อย่างไรก็ดี 

หากจะพิจารณาถึงสถานะของน้ำที่มีความสัมพันธ์ต่อสิ่งมีชีวิตจะพบว่า “น้ำ” คือองค์ประกอบ

สำคัญที่ทำให้ทุกชีวิตสามารถดำรงอยู่ได้ ดังทรรศนะของมาซารุ เอะโมโตะ (Masaru Emoto) 

นักวิทยาศาสตร์ชาวญี่ปุ ่นที่ให้ความสนใจศึกษาคุณลักษณะของน้ำในหลายๆ แห่งทั่วโลก ซึ่ง

กล่าวถึงความสัมพันธ์ของนำ้กับชีวิตไวอ้ย่างน่าสนใจว่า 
 

มนุษย์เริ่มมีรูปร่างเป็นตัวตนบนพื้นโลกเป็นครั้งแรกเมื่อไข่ของแม่และน้ำเชื้อ

ของพ่อมาพบกัน แล้วเกิดเป็นไข่ที่ปฏิสนธิแล้ว ไข่ที่ปฏิสนธิแล้วประกอบด้วยน้ำ 95% 

พูดง่ายๆ ก็คือเกือบทั้งหมดเป็นน้ำ ปริมาณของน้ำในร่างกายของมนุษย์ที่สมบูรณ์เต็มท่ี

แล้วจะมีประมาณ 70% จึงไม่น่าแปลกอะไรถ้าจะพูดว่าร่างกายของมนุษย์นั้นประกอบ

ขึน้ดว้ยนำ้เป็นส่วนใหญ่ 



39 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

มนุษย์ดำรงชีวิตล้อมรอบไปด้วยน้ำลักษณะต่างๆ ทุกๆ วันตราบกระทั่งถึงวนัที่

ชวีติดับ 

โลกนี้มีชื่อว่า “ดาวพระเคราะห์น้ำ” (water planet) และพื้นผิวประมาณ 70% 

ของโลกก็ปกคลุมไปด้วยน้ำ ซึ่งก็คล้ายคลึงกับร่างกายของมนุษย์ไม่ใช่หรือ น้ำบนโลก

ส่วนใหญ่ เช่น น้ำฝน น้ำใต้ดิน ทะเลสาบ หนองน้ำ และแม่น้ำจะอยู่ในทะเล มีน้ำที่ลอย

อยู่ในอากาศในรูปของเมฆหรือละอองน้ำบ้างเหมือนกัน หิมะที่ทับถมเป็นหมื่นปีที่อยู่บน

ภูเขาสูง และนำ้แข็งท่ีอยู่บนทวปีแอนตาร์กติกเมื่อแรกเร่ิมก็เป็นน้ำเช่นกัน 

   (มาซารุ เอะโมโตะ, 2553: 12) 
 

จากข้อมูลและทรรศนะของนักวิทยาศาสตร์ข้างต้น ทำให้ทราบว่าชีวิตในโลกใบนี้

สามารถดำรงอยู่ได้ก็เพราะมี “นำ้” เป็นส่วนประกอบนั่นเอง อย่างไรก็ดีทุกสรรพสิ่งล้วนมี 2 ด้าน 

หรือมีความเป็น “ทวิภาวะ”5  (Duality) อยู่ในตนเอง กล่าวคือ แม้น้ำจะเป็นองค์ประกอบของชีวติ

แต่น้ำก็สามารถทำลายชวีติได้ด้วย ลักษณะเช่นนี้เห็นได้จากอันตรายซึ่งเกิดจากส่วนประกอบของ

น้ำที่เปลี่ยนไป เช่น น้ำที่มีสารเคมีเป็นพิษปนเปื้อนอยู่ หากมนุษย์และสัตว์ได้ดื่มหรือไปสัมผัสกับ

น้ำนั้นก็จะได้รับผลเสียตามไปด้วย นอกจากนี้ยังมีภัยพิบัติที่เกิดจากปริมาณของน้ำที่มีมากหรือ

นอ้ยเกินไป เช่น นำ้ท่วม-นำ้แล้ง ฯลฯ ดังนั้นไม่ว่าจะเกิดสภาวะเช่นใดกับ “นำ้” ก็ล้วนแต่ส่งผลต่อ

สิ่งมีชีวิตบนโลกใบนี้ทั ้งสิ้น และไม่เพียงแต่น้ำในโลกทางกายภาพเท่านั้น แม้ในโลกของเทพ

ปกรณัมที่มีการบันทึกไว้ในรูปแบบของวรรณกรรมต่างๆ “น้ำ” ก็มีคุณลักษณะของความเป็นทวิ

ภาวะด้วยเช่นกัน ทัง้นี้เพราะ “ทุกสิ่งในแดนแห่งกาละล้วนเป็นทวภิาวะ” (แคมพ์เบลล์, 2551: 139) 

ท้ังสิ้น 

วรรณกรรมเรื่องสำคัญของไทยเรื่องหนึ่งที่มีเนื้อหาในลักษณะเดียวกับเทพปกรณัม6        

(mythology) ของตะวันตก คือ “ไตรภูมิกถา” ก็ปรากฏเรื่องราวเกี่ยวกับน้ำที่น่าสนใจอยู่ไม่น้อย 

ยกตัวอย่างเช่นเหตุการณ์ในปัญจมกัณฑ์ มนุสสภูมิ ที่กล่าวถึงโยนิ 4 ในตอนที่กล่าวถึงการบัง

 
5 คีธ เบกิเลย์ (Keith Begley, 2012) ได้อธิบายความหมายของ Duality หรือ ทวิภาวะ สรุปความได้ว่า คอื คู่ตรงกันข้าม หรือ

ขั้วตรงข้ามกันของสองส่ิง เช่น กลางวันและกลางคนื, ซา้ยและขวา, ชีวติและความตาย, หญิงและชาย, จริงและเท็จ เป็นต้น 
6 กิ่งแก้ว อัตถากร (2558: 82) อธิบายลักษณะเนื้อหาของเทพปกรณัมไว้ว่า เป็นเรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับความดำรงอยู่ของ

พระผู้สร้าง/พระมหาเทพ/พระผูเ้ป็นเจ้า การรังสฤษฏ์ของพระผูส้ร้าง การณะของจักรวาล โลก เทพเทวา มนุษย์ สัตว์ สรรพ

ชีวติและสรรพส่ิงในภพภูมต่ิางๆ ตลอดจนกฎบัญญัติ และกลไกต่างๆ ของการรังสฤษฏ์ การทำผิดกฎบัญญัติ การแกไ้ข และ

การไต่ระดับสู่เป้าหมายสูงสุด 



40 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

เกิดขึ้นของพระโพธิสัตว์นั้นว่าจะมีเหตุอัศจรรย์ต่างๆ เกิดขึ้นด้วยหลายประการ และ “น้ำ” ก็เป็น

ธาตุหนึ่งท่ีแสดงอาการนัน้ดว้ย ดังข้อความว่า 
 

เมื่อโพธิสัตว์เสด็จลงมาเอาปฏิสนธิ (ก็ดี) เมื่อ ธ สมภพก็ดี แผ่นดินไหวได้แล

หมื่นจักรวาล ท้ังน้ำอันชูแผ่นดนิก็ไหว ท้ังน้ำสมุทรก็ฟูมฟอง เขาพระสุเมรุราชก็ทรงอยู่บ่

มิได้ ก็หวั่นไหวด้วยบุญสมภารพระโพธิสัตว์เจ้าผู้มาตรัสเป็นพระพุทธเจ้านั้นแล อันว่า

ปรกติคนทั้งหลายในโลกนี้ก็ดี องค์พระโพธิสัตว์เจ้าก็ดี ดิรัจฉานทั้งหลายก็ดี ครั้นว่า

ออกมาจากท้องแม่แลไสร้ อันว่าเลือดซึ่งมีอยู่ในอกแม่นั้น เหตุว่าแม่ตนมีใจรักนัก  จึง

เลือดนี้ในอกของแม่นั้นก็กลายเป็นน้ำนมไหลออกมา (จากอก) ของแม่นั้นได้ดูดกิน อัน

พสิัยแห่งโลกท้ังหลายแล 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 76) 
 

อย่างไรก็ดี ในความเข้าใจเกี ่ยวกับไตรภูมิกถา คนไทยส่วนใหญ่มักรู ้จักในฐานะ

วรรณกรรมทางศาสนาท่ีมีอิทธิพลต่อการยึดม่ันความดแีละสอนให้คนเกรงกลัวต่อการทำบาป ท้ัง

ยังมีบทบาทสำคัญต่อการสร้างสรรค์งานศลิปะแขนงต่างๆ มากมาย ดังที่คณะกรรมการวรรณคดี

แห่งชาติ กรมศลิปากร กระทรวงวัฒนธรรม (2556: 85-106) ได้อธิบายคุณค่าของไตรภูมิกถาที่มี

ต่อสังคมและวัฒนธรรมไทยไว้ถึง 6 ด้าน คือ คุณค่าด้านวรรณคดี คุณค่าด้านภาษา คุณค่าด้าน

ศาสนา คุณค่าด้านสังคม คุณค่าด้านศิลปกรรม และคุณค่าด้านความรู้ต่างๆ นอกจากนี้คือ คน

ไทยส่วนหนึ่งมองว่าพุทธศาสนาไม่มีพระผู้เป็นเจ้าหรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งว่าเป็น “ศาสนาแบบอ

เทว นิยม” (สุรพงษ์ ลอืทองจักร, 2552: 148) แมว้่าในคัมภีร์ทางศาสนาจะมกีารปรากฏกายของผู้

ทรงฤทธิ์หรือเทพเทวาหลายครั้ง ทั้งนี้ กิ่งแก้ว อัตถากร ได้แสดงทรรศนะเกี่ยวกับความสัมพันธ์

ระหว่างเรื่องราวของเทพเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์ศาสนาว่าเป็นสิ่งยืนยันถึงการที่พุทธศาสนาก็มิได้

ปฏเิสธถึงการมอียู่ของเทวโลกเช่นกัน กล่าวคือ  
 

ในพระพุทธศาสนา โครงสร้างของจักรวาลครอบคลุมภพภูมิทั้งแดนของนรก 

เปรต อสุรกาย มนุษย์ สัมภเวสี และสวรรค์ หลักวัฏฏะ 3 และปฏิจจสมุปบาท อธิบาย

กระบวนการของการเกิด-ตาย และเงื่อนไขไว้อย่างชัดเจน การที่พระพุทธองค์ทรงเล่า

เร่ืองชาดก ซึ่งหมายถงึพระชาตติ่างๆ ท่ีทรงอุบัตบัิงเกิด ตลอดจนพระสูตรท่ีทรงมีการสัง

เสวนาธรรมกับบรรดาเทพตามชั้นต่างๆ ก็เป็นเครื่องยืนยันการมีอยู่ของเทพ ในมหาลิ

สูตร ทีฆนิกาย (พระไตรปิฎก, 2500, เล่ม 14, หน้า 286) มีคํากล่าวว่า “พระผู้มีพระ



41 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

ภาคพระองค์นั้น เป็นพระอรหันต์... พระตถาคตพระองค์นั้น ทรงทําโลกนี้ พร้อมทั้งเท

วโลก มารโลก พรหมโลก ให้แจง้ชัดดว้ยพระปัญญาอันยังของพระองค์แลว้”  

                     (กิ่งแก้ว อัตถากร, 2552: 6) 

 

ด้วยความน่าสนใจของ “นำ้” ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของชวีติและโลกที่ส่งผลกระทบ

ได้ท้ังคุณและโทษ กับท้ังลักษณะของความเป็นเทพปกรณัมของไตรภูมิกถา ทำให้ผู้วิจัยสนใจท่ีจะ

ศกึษาลักษณะทวิภาวะของนำ้ที่ปรากฏในไตรภูมิกถา ท้ังน้ีก็เพ่ือค้นหา “สาระ” บางประการท่ีแฝง

ไวใ้นบทบาทของนำ้ และคาดหวังว่าการศกึษานี้จะเป็นการเปิดมุมมองด้านการศึกษาวิเคราะห์เทพ

ปกรณัมของไทยให้แพร่หลายมากยิ่งขึ้น 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

เพื่อศึกษาลักษณะทวภิาวะของน้ำท่ีปรากฏในเร่ือง ไตรภูมิกถา 

 

นิยามศัพท์เฉพาะ 

1. ทวภิาวะ (duality)  หมายถงึ ลักษณะอันเป็นคู่ตรงข้าม หรือบทบาทในลักษณะที่ตรงข้าม

กัน 

2. นำ้ หมายถงึ ธาตุนำ้ หรือ สิ่งซึ่งมีลักษณะเป็นของเหลว เช่น นำ้, ฝน, นำ้นม, น้ำหนอง, 

นำ้เหลอืง, นำ้เหล็กหลอม เป็นต้น 

3. เทพปกรณัม (mythology) หมายถึง เรื่องราวเกี่ยวกับเทพเจ้า สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และเรื่อง

เกี ่ยวกับการสร้าง-ทำลายโลก จักรวาล มนุษย์ สัตว์ ฯลฯ หรือเกี ่ยวข้องกับกฎเกณฑ์หรือ

บทบัญญัติ การใช้รางวัลและโทษของการฝ่าฝืนกฎ การปฏิบัติให้สอดคล้องกับธรรมบัญญัติเพื่อ

เข้าสู่สภาวะเหนือโลก 

 

ขอบเขตของการวิจัย 

การวิจัยครั ้งนี ้ผู ้วิจัยใช้เนื ้อหาของไตรภูมิกถา ฉบับราชบัณฑิตยสถาน จากหนังสือ

พจนานุกรมศัพท์วรรณคดีไทย สมัยสุโขทัย “ไตรภูมิกถา” ฉบับตพีมิพ์คร้ังท่ี 1 พ.ศ. 2544 จัดพิมพ์

โดย ราชบัณฑิตยสถาน ซึ่งได้นำต้นฉบับอักษรขอมไทยจำนวน 3 ฉบับ คือ ไตรภูมิกถา ฉบับ

อยุธยา จำนวน 1 ผูก, ไตรภูมิพระร่วงความเก่า มหาช่วยจารในรัชกาลสมเด็จพระเจ้ากรุงธนบุรี 

พ.ศ. 2321 จำนวน 10 ผูก และไตรภูมิพระร่วง ความเก่า มหาจันทร์จารในรัชกาลท่ี 1 พ.ศ. 2330 



42 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

จำนวน 10 ผูกมาใช้ตรวจสอบชำระเนื้อความและถ่ายถอดเรียบเรียงโดยไม่เพิ่มข้อความอธิบาย

หรือแต่งเสริม ด้วยลักษณะดังกล่าวนีท้ำให้ไตรภูมิกถา ฉบับราชบัณฑิตยสถาน มเีนื้อหาใกล้เคียง

กับต้นฉบับในสมัยสุโขทัยมากกว่าฉบับอื่นๆ 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

งานวิจัยนี ้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร  (Documentary  research) และเป็นงานวิจัยเชิง

คุณภาพ (Qualitative research) ซึ่งมีขัน้ตอนการวจิัยดังต่อไปน้ี 

1. รวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาบทบาทของน้ำในวรรณกรรม

และการศกึษาทวภิาวะในทางคติชนวิทยา 

2. ศกึษาบทบาทของนำ้ท่ีปรากฏในไตรภูมิกถา ฉบับราชบัณฑิตยสถาน 

2. วิเคราะห์บทบาทของน้ำที่ปรากฏในไตรภูมิกถา ฉบับราชบัณฑิตยสถานตามแนวคิด

เกี่ยวกับทวภิาวะ 

3. นําเสนอผลการวจิัยดว้ยการพรรณนาวเิคราะห์ 

 

สรุปผลการวิจัย 

จากการศึกษาเรื่อง "ทวิภาวะของน้ำในไตรภูมิกถา" พบว่า น้ำมีลักษณะของทวิภาวะที่

ปรากฏใน 2 ลักษณะ คือ น้ำในบทบาทของผู้สร้างชีวิต และน้ำในบทบาทของผู้ทำลายชีวิต โดยผล

การศึกษามีรายละเอยีดดังนี้                    

1. น้ำในบทบาทของผู้สร้างชีวิต  

บทบาทของนำ้ที่สร้างคุณประโยชน์ให้กับสิ่งมีชวีติในไตรภูมิกถามีอยู่ด้วยกันหลายลักษณะ 

เช่น น้ำสำหรับดื่มกิน น้ำสำหรับใช้ในการชำระล้างสิ่งสกปรก และน้ำสำหรับเป็นที่พักผ่อนคลาย

อารมณ์จิตใจ เช่น เป็นสถานท่ีท่องเท่ียว แต่ท่ีสำคัญและมีความโดดเด่นท่ีสุดคือ บทบาทของนำ้ใน

ฐานะผู้สร้างชีวิต ซึ่งมีอยู่ดว้ยกัน 2 ลักษณะ คือ  

  1.1 การเป็นแหล่งกำเนิดและให้การหล่อเลี้ยงสิ่งมีชีวิต  

  การกำเนิดของสัตว์ท่ีปรากฏในไตรภูมิกถามีอยู่ดว้ยกัน 4 ลักษณะ ได้แก่ 1) ชลาพุชะหรือ

การเกิดในครรภ์ ได้แก่ สัตว์ท่ีเกิดอยู่ในครรภ์ก่อนแลว้คลอดออกมาเป็นตัว เช่น มนุษย์ โค กระบือ 

ม้า เป็นต้น 2) อัณฑชะ หรือ การเกิดในไข่ ได้แก่ สัตว์บางประเภทที่เกิดในฟองไข่ก่อนแล้วฟัก

ออกมาเป็นตัว เช่น ไก่ เป็ด นก เต่า เป็นต้น 3) สังเสทชะ หรือการเกิดในขี้เถ้า ขี้ไคล เช่น สัตว์ที่

เกิดในของสกปรก เช่น หนอน ยุง หรือแมลงบางชนิด เป็นต้น และ 4) โอปปาตกิะ หรือการเกิดขึ้น



43 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

ในทันใด เช่น เทวดา และสัตว์นรก เป็นต้น ในการเกิดตามลักษณะต่างๆ นี้ จะเห็นได้ว่ามีน้ำเป็น

แหล่งกำเนิดหรือมนีำ้ห่อหุ้มร่างของสัตว์ก่อนแล้วจึงค่อยๆ พัฒนาร่างกายให้โตขึ้น คือ การเกิดใน

ครรภ์โดยระหว่างที่อยู่ข้างในนั้นก็จะได้รับอาหารซึ่งเป็นของเหลวผ่านทางสายสะดือไปเลี้ยงร่าย

กายให้เจรญิเตบิโตขึ้น ดังข้อความในไตรภูมิกถาที่อธิบายการอยู่ในครรภ์และได้รับการเลี้ยงดูผ่าน

สายสะดอื ว่า 
 

...อันว่าสายสะดือแห่งกุมารนั้นกลวงดั่งสายก้านบัวที่มีชื่อว่าอุบล จะงอยไส้ดือ

นั้นกลวงขึ้นไปเบื้องบนติดหลังท้องแม่แลข้าวน้ำอาหารอันแม่กินไสร้ แลโอชารสนั้นก็เป็น

นำ้ชุ่มเข้าไปในไส้ดือนัน้ แลเข้าไปในทอ้งกุมารนัน้แลสะหน่อยๆ แล(ผู้)นอ้ยนัน้ก็ได้กินทุกค่ำ

เช้าทุกวัน แม่จะพึงกินเข้าไปอยู่เหนือกระหม่อมทับหัวกุมารนั้นอยู่แล แลลำบากนักหนา 

แต่อาหารอันแม่กินก่อนไสร ้แลกุมารน้ันอยู่เหนอือาหารนัน้ เบือ้งหลังกุมารน้ันต่อหลังท้อง

แม่ แลนั่งยองอยู่ในท้องแม่แลกำมือทั้งสองต่อหัวเข่า คู้หัวลงเข่าทั้งสอง เอาหัวไว้เหนือหัว

เข่าเมื่อนัง่อยู่นัน้ เลอืดแลนำ้เหลอืงย้อยลงเต็มตนยะหยดทุกเม่ือแล ดุจดังลิงเมื่อฝนตก แล

นั่งกำมอืเซาเจ่าอยู่ในโพรงไมน้ัน้แล... 

   (ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 73) 

 

    จากข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่า ชีวิตที่เกิดในครรภ์นั้นนอกจากจะอาศัยอยู่ในถุง

นำ้คร่ำท่ีเต็มไปด้วยน้ำ เช่น เลอืด และนำ้เหลอืงแล้ว ชวีติท่ีจะเจริญเตบิโตได้ก็ต่อเมื่อได้รับอาหาร

ในลักษณะของนำ้เช่นเดียวกัน อย่างไรก็ดี การท่ีชีวิตในท้องจะสามารถกำเนดิออกมาได้หรือไม่นั้น

ก็อยู่ที่บุญและบาปที่ชีวิตเคยได้กระทำมา บางครั้งจึงปรากฏว่ามีลมพัดภายในครรภ์ ทำให้ชีวิตท่ี

อยู่ในน้ันแห้งตายไปก่อน หรือบางทกี็ถูกพยาธใินท้องกัดกินจนชีวิตนัน้ตายไปก่อนจะคลอดออกมา

ด้วย  

    นอกจากบทบาทของน้ำที่ให้การดูแลรักษาชีวิตโดยการห้อหุ้มไว้ภายในร่างกายของ

มารดาดังกล่าวแล้วข้างต้น ยังมีบทบาทของน้ำที่เป็นแหล่งกำเนิดและให้การหล่อเลี้ยงชีวิตในอีก

ลักษณะหน่ึงคอื นำ้เป็นชัยภูมสิำคัญต่อการต้ังถิ่นฐานบ้านเมอืง ดังปรากฏว่าที่อยู่หรือดินแดนของ

สิ่งมีชีวิตต่างๆ ในไตรภูมิกถา มักตั้งอยู่ในพื้นที่ที่มีแม่น้ำหรือมีสระน้ำขนาดใหญ่อยู่ในเมืองด้วย 

เช่น พิภพของครุฑมีสระน้ำขนาดใหญ่ที่ชื่อว่าสิมพลีอยู่ตรงกลางป่างิ้ว พิภพของอสูรก็มีสระทอง

อยู่ที่ใจกลางเมืองทั้งสี่ของเหล่าอสูร หรือในดินแดนของมนุษย์และแดนสวรรค์ซึ่งเป็นที่อยู่ของ

เหล่าทวยเทพ ก็ล้วนปรากฏว่ารายล้อมไปด้วยแม่น้ำหรือมีสระน้ำเช่นกัน ดังข้อความตอนหนึ่งที่

อธิบายถึงท่ีต้ังของอมรโคยานทวปีและบุพพวิเทหทวปีไวว้่า 



44 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

 

เบื้องตะวันตกเขาพระสุเมรุใหญ่อันชื ่อว่าอมรโคยานทวีปนั้น โดยกว้างได้ 

9,000 โยชน์ แลมแีผ่นดินล้อมรอบเป็นบริวาร ฝูงคนอันอยู่ท่ีในแผ่นดินนัน้หน้าเขาดั่งเดือน

แรม 8 ค่ำ แลมีแม่น้ำใหญ่แลแม่น้ำเล็ก แลมีเมืองใหญ่แลมีเมืองน้อย มีนครใหญ่กว้างๆ 

น้ำนั้น เบื้องตะวันออกเขาพระสิเนรุนั้นมีแผ่นดินใหญ่อันชื่อว่าบุพพวิเทหทวีป บุพพวิเทห

ทวีปนั้น โดยกว้างได้ 7,000 โยชน์ ด้วยปริมณฑลรอบไสร้ได้ 21,000 โยชน์ แลมีแผ่นดิน

เล็กได้ 500 แผ่นดิน ล้อมรอบเป็นบริวาร ฝูงคนที่นั้นหน้าเขากลมดั่งเดือนเพ็ง แลมีแม่น้ำ

ใหญ่แม่น้ำเล็ก มีเขามีเมอืงใหญ่เมอืงน้อย ฝูงคนอยู่ท่ีน้ันมากมายหลายนักแลมีเท้าพระญา

แลมนีายบ้านนายเมอืง 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 80) 
 

    สำหรับบทบาทของน้ำในการเป็นแหล่งกำเนิดและให้การหล่อเลี้ยงสิ่ งมีชีวิตนั้น อาจ

สรุปลักษณะได้จากพื้นที่ที่อยู่ภายในร่างกาย คือ ในครรภ์ของมารดา และพื้นที่ที่อยู่ภายนอก

ร่างกาย คือ แม่น้ำหรือสระน้ำขนาดใหญ่ แต่ไม่ว่าจะปรากฏในลักษณะใดก็ล้วนแต่ส่งผลต่อการ

หล่อเลีย้งชีวิตเช่นเดียวกัน อย่างไรก็ดีมขี้อสังเกตว่า ในภพภูมท่ีิสูงขึ้นไปคอื รูปาวจรภูม ิ(รูปพรหม 

16 ชัน้) และอรูปาวจรภูม ิ(อรูปพรหม 4 ชั้น) จะไม่มกีารกล่าวถึงการใช้น้ำหรือการได้รับประโยชน์

จากน้ำดังกล่าวข้างต้นแล้วอีกเลย หรืออาจกล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่า “น้ำ” เป็นแหล่งก่อกำเนิด

ชีวิตและเป็นเครื่องหล่อเลี้ยงสรรพชีวิตสำหรับผู้ยังไม่สำเร็จณานหรือผู้ที่ยังต้องลงมาเวียนว่าย

ตายเกิดอยู่ในกามภูมนิั่นเอง     

  1.2 การอุ้มชูแผ่นดินและเป็นสิ่งสำแดงถึงการกำเนิดของพระโพธิสัตว์หรือผู้มีบุญ

บารม ี 

  นอกจากบทบาทของนำ้ที่ช่วยสร้างและหล่อเลี้ยงชีวติแล้ว ยังพบว่านำ้ในไตรภูมิกถายังมี

หนา้ที่ในการพยงุแผ่นดินซึ่งตัง้อยู่ด้านบนไว้อีกดว้ย กล่าวคือ น้ำช่วยในการชูแผ่นดินให้ต้ังอยู่อย่าง

มั่นคง ท้ังนีก้็เพ่ือให้มนุษย์และสัตว์ท่ีอาศัยอยู่บนพิภพได้อย่างอาศัยอยู่บนพืน้ดินได้อย่างปลอดภัย

นั่นเอง โดยหนา้ที่ในการชูแผ่นดินหรือพยุงแผ่นดินให้ต้ังอยู่ได้นี ้จะปรากฏในไตรภูมิกถาในตอนท่ีมี

กล่าวถึงที่ตั้ง อาณาบริเวณ หรือระยะทางระหว่างแดนต่างๆ เช่น มนุสสภูมิและนรก ดังข้อความ

ต่อไปนี้ 

 

 
 



45 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

  ...ไกลแต่เราอยู่นี่ไปถึงยมโลกได้ 150 โยชน์ แต่ยมโลกลงไปถึงอวจีีได้ 1,000  

โยชน์ ลมอันจรดได้โยชน์แลแผ่นดินอันเราอยู่นี้โดยกว้างได้ 10,000 โยชน์ โดยหนาได้ 

240,000 โยชน์ แลน้ำอันทรงแผ่นดินไว้โดยหนาได้ 480,000 โยชน์ ลมอันทรงน้ำแล

แผ่นดินไว้บ่มิให้จมบ่มิให้ไหวโดยหนาได้ 96,000 โยชน์ ฝูงนรกทั้งหลายนั้นย่อมอยู่ใต้

แผ่นดินท่ีเราอยู่นี้แล 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 44) 
 

ข้อความข้างต้นสะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของน้ำอีกประการหนึ่งว่าไม่เพียงสิ่งมีชีวิต

เท่านั้นที่อยู่ได้เพราะมีน้ำเป็นแหล่งกำเนิด แม้สิ่งไม่มีชีวิตเช่นแผ่นดินจะสามารถทรงตัวอยู่ได้

หรือไม่นั้นก็เพราะมีน้ำช่วยค้ำชูอยู่เบื้องล่างนั่นเอง อย่างไรก็ดีคุณลักษณะที่น่าสนใจอีกประการ

หนึ่งของน้ำในไตรภูมิกถาก็คือ การเป็นสิ่งสำแดงถึงการปรากฏขึ้นของพระโพธิสัตว์หรือแสดง

สัญญาณให้รู้ว่าบุคคลผู้มีบุญบารมีได้เดินทางมาถึง ณ ที่นั้นแล้ว ตัวอย่างเช่น เมื่อพระยามหา

จักรพรรดิราชเดินทางไปยังทวีปต่างๆ เพื่อประกาศความเป็นเจ้าของแผ่นดินแห่งนั้น น้ำใน

มหาสมุทรที่ปกคลุมเขตแดนของทวีปนั้น ก็ได้แยกออกจากกันอย่างอัศจรรย์ ทั้งนี้เพื่ออำนวยทาง

ให้พระยามหาจักรพรรดิราชได้เสด็จลงไปหลั่งน้ำสโินทก ณ แห่งนั้นได้โดยง่าย ดังข้อความว่า 
 

  ... แล้ว ธ ก็เสด็จไปยังพระสมุทร แลน้ำในพระสมุทรก็หลีกออกสองขา้งให้เป็น 

ทางดั่งกล่าวมาแต่ก่อนน้ัน อันว่าร้ีพลท้ังหลายก็เก็บเอาแก้วแหวนในหอ้งสมุทรตามใจเขา 

ปรารถนา เก็บเอาเต็มหอบเต็มพก แลว้จึงไปถึงกำแพงจักรวาลเบือ้งทักษณิแลจึงพระญา 

มหาจักรพรรดิราชจึงเอานำ้ในสุวรรณภงิคา(ร) หลั่งลงแลว้ว่าดังนี ้แต่นี้เป็นแดนเมอืงเรา  

เป็นอาณาราษฎร์แห่งกูเบือ้งทักษณิแล ครัน้ ธ ว่าแลว้จึงคนืมาโดยหนทางเก่าอันเดินใน 

มหาสมุทรนัน้ ครัน้คนืมานำ้สมุทรนัน้ก็กลบรอยเต็มงามด่ังเก่าเล่าแล 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 109) 
 

  นอกจากลักษณะของการแยกนำ้ดังกล่าวแล้ว ยังมีเหตุอัศจรรย์ของน้ำท่ีบอกให้รู้ว่ามีผู้มี

บุญบารมีหรือมผีู้รักษาศลีบริสุทธ์ิอาศัยอยู่ ณ ที่แห่งนัน้อีกเช่น เมอืงใดมีกษัตริย์ท่ีคอยดูแลเอาใจ

ใส่ประชาชนเป็นอย่างด ีฝนก็จะตกให้ได้น้ำพอดีไม่มากไม่นอ้ยจนทำให้ได้รับความเสียหาย และใน

อีกลักษณะหนึ่งคือ ผู้มีบุญบารมีนั้นจะไม่มีวันได้รับอันตรายใดๆ จากน้ำหรือภัยพิบัติจากสิ่งอื่นๆ 

อกีเลย ตัวอย่างเช่น มนุษย์ท่ีอาศัยอยู่ใน “อุตตรกุรุทวปี” ซึ่งได้ช่ือว่ามีความเป็นอยู่ท่ีสุขสบายท่ีสุด

ในมนุษย์ทั้ง 4 ทวีป ด้วยเพราะเคยสั่งสมบุญบารมีแต่ชาติก่อนและยังเป็นผู้รักษาศีลให้บริสุทธิ์ใน

ชาติปัจจุบัน ดังข้อความว่า        



46 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

 

… แลคนชาวอุดรกุรุนั้นหาความกังวลบ่มิได้ ด้วยจะทำไร่ไถนาค้าขายรายล่อง   

ทำมาหากิน ดั่งนั้นเลยสักคาบ อันหนึ่งชาวอุดรกุรุนั้นเขาบ่ห่อนจะรู้ร้อนรู้หนาวเลย แลมิมี

ไยขาว แลร้ินร่านหานยุงแลงูเงี้ยวเบ้ียวของท้ังหลายเลย แลสรรพสัตว์อันมีพิษบ่ห่อนจะทำ

ร้ายแก่เขาเลย ท้ังลมแลฝนก็บ่ห่อนจะทำร้ายแก่เขา ทัง้แดดก็บ่ห่อนจะรู้ร้อนตัวเขาเลย...  

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 81) 
 

สำหรับบทบาทของน้ำในการการอุ้มชูแผ่นดินและเป็นสิ่งสำแดงถึงการกำเนิดของพระ

โพธิสัตว์หรือผู้มีบุญบารมีนั้น สะท้อนให้เห็นคุณลักษณะของน้ำว่ามีความยิ่งใหญ่ที่แม้แผ่นดินที่

กว้างหลายโยชน์ก็อยู่ได้เพราะมีน้ำคอยอุ้มชูอยู่ ในขณะเดียวกันก็เป็นการประกาศให้เห็นถึงคุณ

ความดีของผู้มีศีลหรือผู้ที ่ได้สั ่งสมบุญมาหลายภพชาติ เช่น พระยามหาจักรพรรดิราช พระ

โพธิสัตว์ หรอืมนุษย์ในอุตตรกุรุทวปี เป็นต้น 

2. น้ำในบทบาทของผู้ทำลายชีวิต 

บทบาทของน้ำในไตรภูมิกถาในฐานะผู้ทำลายชีวิต ประกอบด้วยน้ำที่มีคุณลักษณะใน        

2 ประการด้วยกัน กล่าวคือ  

  2.1 การเป็นแหล่งลงโทษให้ได้รับความทุกข์ทรมาน 

  สำหรับนำ้ที่มบีทบาทในการลงโทษหรือทำให้ชีวติตอ้งได้รับความทุกข์ทรมานจะเป็นน้ำท่ี

ปรากฏในนรกภูมิ ซึ่งแบ่งเป็นนรกใหญ่ นรกบ่าว โลกันตนรก และมหาอวีจีนรก กล่าวเฉพาะใน

นรกบ่าวปรากฏว่ามีแม่น้ำสำหรับลงโทษสัตว์นรกจำนวนทั้งสิ้นถึง 7 ขุมนรกด้วยกัน คือ น้ำใน

เวตรณีนรก, น้ำในโลหกุมภีนรก, น้ำในอโยทกนรก, น้ำในถุสปลาปนรก, น้ำในโปราบมิฬหนรก, 

นำ้ในโลหิตปุพพนรก, นำ้ในโลหพลสินรก ตัวอย่างดังขอ้ความท่ีอธิบายถึงนรกที่ชื่อว่าเวตรณี ดังนี้ 
 

...ในนรกอันชื่อเวตรณีนั้น ยมบาล(อัน)อยู่ในเวตรณี(นรก)นั้น (เทียร)ย่อมถือไม้

ค้อนมีดพร้าหอกดาบหลาวแหลนเครื่องฆ่าเครื่องแทงเครื่องยิงเครื่องตีทั้งหลายฝูงนั้น 

(เทียร)ย่อมเหล็กแดง แลมีเปลวพุ่งขึ้นไปดังไฟฟ้า ลุกนั้นบมิวาย แลยมบาลจึงถือเครื่อง

ท้ังน้ันไล่แทงไล่ตฝีูงคนนรกด้วยสิ่ง(ดัง)นัน้ เขาก็เจ็บปวดเวทนานักหนา อดทนบ่มไิด้เลย ใน

นรกนั้นมีแม่น้ำใหญ่อันชื่อว่าไพตรณี แลน้ำนั้นเค็มนักหนา ครั้งว่าเขาแล่นหนี(ไป) น้ำนั้น

เล่าหวายเครือหวายดาษไปมา แลหวายนั้นมีหนามใหญ่เท่าจอบ เทียรย่อมเหล็กแดงเป็น

เปลวไฟลุกทุกเมือ แลลงน้ำนั้นก็ขาดดั่งท่านเอามีดกรดอันคมมาแล่มากันเขาทุกแห่งแล 

(ใต)้เครอืหวายนัน้เทียรย่อมขวากใหญ่แลยาวย่อมเหล็กแดงลุกเป็นเปลวไฟไปไหมต้ัวเขาดัง



47 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

ไฟไหม้ต้นไม้ในกลางป่า ครั้งว่าตัวเขาตลอด ตกลง(จาก)หนามหวายนั้นลงไปยอกขวาก

เหล็กอันอยู่ใต้นั้น ตัวเขานั้นก็ขาดห้อยทุกแห่ง เมื่อขวากเหล็กนั้นยอกตัวเขาดังท่านเสียบ

ปลานั้นแล บัดเดี๋ยวหนึ่งเปลวไฟขาวขึน้มาแลว้(ก็)ลุกขึน้เป็น(เปลว)ไฟไหม้ตนเขาหึงนานนัก

แล ตนเขานั้นสุกเน่าเปื่อยไปสิ้น ใต้ขวากเหล็กในน้ำเวตรณีนั้นมีใบบัวหลวง แลใบบัวนั้น

เทียรย่อมเหล็ก(แดง)เป็นคมรอบนั้นดังคมมีด แลใบบัวนั้นเป็นเปลวลุกอยู่บ่มิดับเลยสัก

คาบ ครั้นว่าตนเขานั้นตลอด จากขวากเหล็กนั้น ตกลงเหนือใบบัวเหล็กแดงอันคมนั้น ใน

บัวเหล็กแดงอันคมน้ัน ใบบัวเหล็กแดงอันคมน้ันก็ขาดวิ่นทุกแห่งดังท่านกันขวางกันยาวนั้น

ไสร้ เขาตกอยู่ในใบบัวเหล็กแดงนั้นช้านาน(นักหนา) แล้วจึงตกลงไปในน้ำ น้ำนั้นเค็ม

นักหนา แลแสบเนื้อแสบตัวเขา (แสน)สาหัส ดั่งปลาอันคนตีที่บนบกนั้น บัดเดี๋ยวแม่น้ำนั้น

ก็กลายเป็นเป็นเปลวไฟไหม้ตนเขานั้น ดุจดัง(ควัน)พุ่งขึ้นทุกแห่งรุ่งเรือง เทียรย่อมเปลวไฟ 

ในพื้นแม่น้ำเวตรณีนั้นเทียรย่อมคมมีดหงายขึ้นอยู่ทุกแห่งคมนักหนา เมื่อคนนรกนั้นร้อน

ด้วยเปลวไฟไหมด้ังนัน้ เขาจิ่งคำนงึในใจว่ามากูจะดำน้ำนีล้งไป ชะรอยจะพบน้ำเย็นภายใต้

โพ้น แลจะอยู่ได้แรงใจสหน่อยเขาจึงดำน้ำลงไปในพื้นน้ำนั้นจึงถูกคมมีดอันหงายอยู่ใต้

(พื้น)นำ้นั้น ตัวเขาก็ขาดทุกแห่งดั่งท่านแสร้งกันเขานั้น(ยิ่งเจ็บ)ยิ่งแสบสาหัส แลร้องล้มตาย

ด้วยเสียงแรงแข็งนักหนา ลางคาบนำ้ฟัดตัวเขาพุ่งขึน้ลางคาบฟัดตัวเขาดำลงนั้น เทียรย่อม

(ทน)ทุกขเวทนานักหนา ฝูง(สัตว์) อันเกิดในนรกอันชื่อว่า เวตรณีนั้นเป็นทุกข์เจ็บปวด

ดังกล่าวมานี้แล 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 28-29) 
 

  จากข้อความขา้งต้นจะเห็นได้ว่านำ้ในเวตรณีนรกนั้น เมื่อยังไม่ได้ลงไปในนำ้จะยังไม่ได้รับ

อันตราย เพราะหากมองดูเพียงผิวเผินจะไม่รู้ว่าในน้ำนั้นได้ซ่อนเครื่องลงโทษไว้มากมาย กระทั้ง

แมจ้ะหนลีงไปใต้นำ้ลึกเท่าใดก็ไม่อาจหลีกพน้ เพราะเพยีงได้สัมผัสหรือแช่ในนำ้ก็จะถูกเผาไหม้ใน

ที่สุด สำหรับผู้ที่จะได้มาเกิดเป็นสัตว์นรก เปรต อสูรกาย หรือสัตว์เดรัจฉานเหตุก็เพราะได้ทำ

ความชั่วมาก่อนทั้งสิ้น เช่น การทำลายชีวิต การทำร้ายหรือด่าทอผู้ทรงศีล การคดโกง หรือ

ประพฤติผิดต่อเมยีของผู้อ่ืน ฯลฯ  

  2.2 การล้างโลกและการเป็นสิ่งสำแดงถึงความทุกข์ทรมานของสัตว์นรก 

  นอกจากน้ำในนรกขุมต่างๆ ที่ใช้สำหรับลงโทษสัตว์นรกแล้ว หากมนุษย์ทำแต่ความชั่ ว 

เข่นฆ่ากันเองไม่สนใจในการกระทำความดี ก็จะถูกลงโทษด้วยประลัยกัลป์จากไฟ น้ำ และลม 

กล่าวคือ ไฟประลัยกัลป์เผาโลก 56 ครัง้ นำ้ประลัยกัลป์ล้างโลก 8 ครัง้ จึงจะมีลมประลัยกัลป์พัด



48 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

มาทำลายโลก 1 คร้ัง และตัง้แต่ภพภูมใินช้ันเวหัปผลาขึน้ไปเท่านั้น จึงรอดพ้นการลา้งโลกจากธาตุ

ท้ัง 3 อย่างนี้ไปได้ กล่าวเฉพาะการล้างโลกด้วยนำ้ ปรากฏข้อความในไตรภูมกิถาดังต่อไปนี้ 
   

      เมื่ออาทแิรกตกเมล็ดหน่ึงเท่าดินธุลี อยู่หึงนานแลว้จึงตกเมล็ดหน่ึงเท่าพรรณ 

ผักกาดอยู่หึงนานเล่าจึงตกเท่าเมล็ดถั่ว อยู่น้อยหนึ่งจึงตกเท่าลุกมะขามป้อม แล้วเท่า

ลูก(มะ)ขวิด แลเท่าตัวควาย แล้วเท่าตัวช้าง แล้วเท่าเรือน แลเมล็ดฝนโดยใหญ่ได้อุสภ

หนึ่ง แต่อุสภหนึ่งโดยใหญ่ได้ ขวิด แลเท่าตัวควาย แลว้เท่าตัวช้าง แล้วเท่าเรือน แลเมล็ด

ฝนโดยใหญ่ได้อุสภหนึ่ง แต่อุสภหนึ่งโดยใหญ่ได้ 35 วาอยู่บัดแมงให(ญ่)ได้ 2,000 วา อยู่

หึงนานแล้วตกเล็ด หนึ่งใหญ่ได้โยชน์ 1 อยู่ได้ 2 โยชน์ 3 โยชน์ 4 โยชน์ 5 โยชน์ 6 โยชน์ 

7 โยชน์ 8 โยชน์ 9 โยชน์ 10 โยชน์ อยู่หึงนานได้ 100 โยชน์ 1,000 โยชน์ 10,000 โยชน์ 

100,000 โยชน์ อยู่หึงนานเท่าจักรวาลว่างลง ดังท่านหลั่งน้ำตกจากกัลออมแลตุ่มโพล่

อันเดียว แลตระบัดน้ำจึงท่วมเมอืงดินนี้ บัดแมง้จึงท่วมจาตุมหาราชกิาทิพย์เมืองพระจตุ

โลกบาล แล้วจึงท่วมไตรตงึษ์อันเป็นเมอืงพระอินทร์ แลว้จึงท่วมยามา แลว้จึงท่วมดุสิตา 

แล้วจึงท่วมนิมมานรดี แล้วจึงท่วมปรนิมมิตวสวัสดีสวรรค์แล น้ำเร่งท่วมเมืองพรหม 3 

ชัน้อันช่ือพรหมปารสิัชชา พรหมปโรหิต มหาพรหมา ฝนบ่มไิด้ตกน้ำจึงเท่ียงอยู่ แต่นั้นจึง

บ่มีฝนแล เหตุว่า มีน้ำอันเต็มแต่ต่ำนี้ขึ้นไปถึงพรหมโลกดั่งนั้น เป็นใดแล(บ่)ล้น จักรวาล

เพื่อประการดั่งใด จึงอาจารย์ผู้เฉลยน้ันว่าฉันนี้ ว่ายังมีลมอันหนึ่งชื่ออุปเกฏปุวาต แลลม

นั้นพัดเวียนรอบเป็นสรกน้ำนั้น แลมิให้น้ำนั้นล้นปากออกได้เป็นธรรมดา น้ำขึ้นดั่งธรรม

กรกแลบ่มซิ่านตกออกนอกได้ เหยียมว่านำ้นั้นจึงบ่มลิ้นเพื่อดั่งนัน้แล  

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 240-241) 
 

  สำหรับการทำลายโลกด้วยนำ้ประลัยกัลป์นี้ มขี้อสังเกตว่า แมจ้ะเป็นผู้ท่ีปฏิบัติธรรมและ

เคร่งครัดในการบำเพ็ญภาวนาจนสำเร็จทุติยฌานและได้ไปเกิดในชั้นรูปาวจรภูมิหรือชั้นพรหมซึ่ง

ทำให้มีอายุยืนอยู่ได้ถึง 8 มหากัลป์ ก็ไม่อาจหลีกพ้นจากประลัยกัลป์ที่เกิดจากน้ำไปได้ ดั ง

ข้อความว่า 
 

...ผู้ใดได้ทุติยฌานแต่มัธยมทุกเมื่อรอดชั่วต(น)ครั้นตายไปเกิดในชั้นพรหมอัน

ชื่ออัปปมาณาภาภูมิ ยืนได้ 4 มหากัลป์ เทพยดาแลมนุษย์ทั้งหลายผู้ใดได้ถึงแก่ทุติยฌาน

อันประณี(ต)ด้วยนักหนาทุกเมื่อรอดชั่วตน ครั้นตายไปได้ไปเกิดในชั้นพรหมอันชื่ออาภสัส

ราภูมยินืได้ 8 มหากัลป์ เมื่อไฟไหมก้ัลป์แล้ว น้ำท่วมอาภัสสราพรหมภูมนิัน้แล  

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 193) 



49 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

 

  บทบาทอีกประการหนึ่งของนำ้ท่ีทำลายชีวติก็คือ เป็นสิ่งสำแดงถึงความทุกข์ทรมานและ

ความยากลำบากของสัตว์นรก กล่าวคือ เป็นน้ำที่ทำให้ภาพความน่าสยดสยองหรือความน่า

รังเกียจ เช่น นำ้เลือด น้ำเหลอืง หรือของเหลวสกปรก คือ อาจม ดังข้อความว่า  
 

  นรกบ่าวอันดับนัน้ (ไป) เป็นคำรบ 11 ชื่อโลหิตปุพพนรกนั้น คนฝูง(ใด)กระทำ 

ร้ายแก่พ่อแม่แล(พระ)สงฆ์แลคนผู้มีคุณแลท่านผู้มีศีลก็ดี คนฝูงนั้นตายไปเกิดในนรกนั้น 

คนในนรกนั้นอยู่ในแม่น้ำใหญ่อันหนึ่ง เทียรย่อมเต็มไปด้วยเลือดแลหนองทั้งหลาย แลเขา

นั้นหากินจะกินบ่มิได้ แลร้อนใจเพื่ออยากนั้นนักหนา คนนรกนั้นจึงกินเลือดแลหนองนั้น 

เมื่อเขากินเลอืดแลหนองนัน้เข้าไปถึงท้องเขาไสร้ ก็กลายเป็นไฟไหมแ้ลลอดลงไปฝ่ายทวาร

หนต่ำเป็นไฟพุ่งออก  

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2544: 35-36) 
 

จากบทบาทของน้ำในการทำลายชีวิต ทั้ง 2 ลักษณะ คือ การเป็นแหล่งลงโทษให้ได้รับ

ความทุกข์ทรมาน หรือการทำลายล้างโลกและเป็นสิ่งสำแดงถึงความทุกข์ทรมานของสัตว์นรก 

สะทอ้นให้เห็นว่า “นำ้” คือ สิ่งหนึ่งท่ีใชใ้นการทำลายลา้งความช่ัวร้ายเลวทรามต่างๆ ท่ีมีอยู่ในตัว

ของบุคคลหรือที่ปรากฏในกาละของภพภูมิต่างๆ ได้เป็นอย่างดี ทั้งยังส่งผลกระทบในวงกว้างดัง

ปรากฏว่า ไม่เพียงแต่ผู้ที่ทำกรรมชั่วซึ่งได้รับการลงโทษอย่างแสนสาหัสโดยการไปเกิดในนรกภมูิ

เท่านั้น แม้ผู้ที่อาศัยอยู่ในสุคติภูมิ เช่น เทพเทวาในสวรรค์ หรือแม้แต่พรหมในรูปาวจรภูมิ (6 ชั้น

แรก) ก็ไม่อาจรอดพ้นจากน้ำประลัยกัลป์ได้เลย 

 

การอภปิรายผล 

จากการศกึษาทวิภาวะน้ำในไตภูมิกถาพบว่ามลีักษณะ 2 ประการ คือ 1. นำ้ในบทบาทของ

ผู้สร้างชีวิต ประกอบด้วย 1.1) การเป็นแหล่งกำเนิดและการหล่อเลี้ยงสิ่งมีชีวิต 1.2) การอุ้มชู

แผ่นดินและสิ่งสำแดงถึงการปรากฏขึ้นของพระโพธิสัตว์หรือผู้มีบุญบารมี และ 2. น้ำในบทบาท

ของผู้ทำลายชีวิต ประกอบด้วย 2.1) การเป็นแหล่งลงโทษให้ได้รับความทุกข์ทรมาน 2.2) การ

ทำลายล้างโลกและเป็นสิ่งสำแดงถึงความทุกข์ทรมานของสัตว์นรก  

ผลการศึกษาสะท้อนคุณลักษณะของน้ำที่เป็นได้ทั้งคุณและโทษหรืออาจกล่าวได้อีกอย่าง

หนึ่งว่า นำ้มีบทบาทในลักษณะตรงข้ามกันภายในตัวเอง ซึ่งสอดคล้องกับผลการศึกษาของดิสพล 

สอนแจ่ม (2549, บทคัดย่อ) ที่ได้ศึกษารูปลักษณ์ของทวิภาวะแล้วพบว่า “ภายใต้กฎเกณฑ์ของ



50 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

ธรรมชาตินั้น สรรพสิ่งล้วนหมุนเวียน เปลี่ยนแปร ไม่แน่นอน ไม่มีสิ่งใดจีรังยั่งยืน ไม่มีสิ่งใดคงอยู่

ในภาวะนั้นๆ ได้อย่างมั่นคงแท้จริง การมีหรือไม่มี การเป็นสิ่งใด หรือไม่เป็นสิ่งใด แท้ที่ จริงแล้ว

เป็นภาวะเดียวกัน เป็นลักษณะแบบทวิภาวะ คือ เป็นการซ้อนทับกันของสภาวะต่างๆ ใน

ขณะเดียวกัน” และเพื่อให้เห็นบทบาทของน้ำในไตรภูมิกถาได้ชัดเจนยิ่งขึ้น ผู้วิจัยจะสรุปเป็น

ตารางไวด้ังนี้ 

ตารางที่ 1 สรุปทวภิาวะของน้ำในไตรภูมิกถา 

                 
 

 
ไตรภูมิกถา 

 

ทวิภาวะของน้ำ 
บทบาทของผู้สร้างชีวิต บทบาทของผู้ทำลายชีวิต 
ก า ร เ ป็ น
แหล่งกำเนิด
แ ล ะ ห ล่ อ
เลี้ยงชีวิต 

การอุ้มชู
แผ่นดิน 

ก า ร
สำแดงถึง
การกำเนิด
ข อ ง พ ร ะ
โพธ ิส ัตว์
ห ร ื อ ผ ู ้ มี
บุญบารมี 

ก า ร
ลงโทษให้
ไ ด ้ รั บ
ความทุกข์
ทรมาน 

ก า ร
ล ้ า ง
โลก 

ก า ร
ส ำ แ ด ง
ถึงความ
ท ุ ก ข์
ทรมาน 

กา
มภ

ูม ิ

นรกภูมิ √ √ - √ √ √ 
ติรัจฉานภูมิ √ √ - - √ - 
เปรตภูมิ √ √ - √ √ √ 
อสุรกายภูมิ √ √ - - √ - 
มนุสสภูมิ √ √ √ - √ - 
ฉกามาพจร
ภูมิ 

√ - - - √ - 

รูปาวจรภูม ิ - - - - √ - 
อรูปาวจรภมู ิ - - - - - - 

 

อย่างไรก็ดี หาก “เทพปกรณัมเป็นเหมือนปริศนาแห่งสัจธรรมที่แฝงเร้นอยู่ในโลกแห่งมายา ให้

ผู้คนได้ค้นหาว่าธรรมชาติของการมีชีวิตอยู่ในโลกนี้เป็นอย่างไร และถ้าเขาต้องการก้าวพ้นจาก

โลกนี้เขาจะต้องทำอย่างไร” (บารนี บุญทรง, 2556, หน้า 10) สารสาระที่คุณลักษณะของน้ำใน

ไตรภูมิกถาได้แสดงผ่านทวิภาวะนี้ ก็คือ การจะหลุดพ้นจากทวิภาวะไปได้ก็มีแต่การแทงทะลุไปสู่

มติเิหนอืโลกให้ได้เท่านั้น ดังปรากฏว่า (ดูตารางประกอบ) ทวภิาวะของน้ำจะปรากฏขึ้นในดินแดน

ของผู้ท่ีไม่สามารถละวางกิเลสได้เท่านั้น กล่าวคือ ในกามภูมิซึ่งประกอบไปด้วย นรกภูมิ, ตรัิจฉาน

ภูมิ, เปรตภูม,ิ อสุรกายภูม,ิ มนุสสภูมิ, จาตุมหาราชิกาสวรรค์, ดาวดึงษาสวรรค์, ยามาสวรรค์, ดุ



51 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

สิดาสวรรค์, นมิมานรดีสวรรค์ และปรนมิมติวสวัดดีสวรรค์ ซึ่งชวีติท่ีอาศัยอยู่ในดนิแดนท้ัง 11 ชั้น

นี้จะต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีกครั้งตามกรรมหรือการกระทำที่ได้ประพฤติไว้ในยามที่ยังมี

ชีวิตอยู่ หรือแม้แต่ผู้ที่ถือศีลบริสุทธิ์สามารถบำเพ็ญภาวนาถือพรหมจรรย์จนไปเกิดเป็นพรหมใน

ชัน้รูปาวจรภูม ิหากยังไม่อาจพัฒนาฌานสมาบัตใิห้ไปถึงขั้นท่ีเหนอืว่าขั้นทุติยฌานก็ย่อมจะได้รับ

ความเดอืดร้อนจาก “นำ้ประลัยกัลป์” ไม่ต่างจากสัตว์หรือชวีติในภพภูมิท่ีต่ำกว่าได้เลย อย่างไรก็

ดีมีขอ้สังเกตว่า ผู้ท่ีเกิดเป็นพรหมในชัน้จตุตถฌานภูม ิท่ีเรียกว่า ปัญจสุทธาวาส ซึ่งเป็นช้ันของผู้ท่ี

ละวางทุกสิ่ง ไร้การยึดติด ไร้ความปรารถนา ไร้อารมณ์ ไร้สัญญา และไร้การรับรู้ใดๆ เมื่อหมด

อายุขัยแล้วหากไม่เกิดใหม่ในช้ันจตุตถฌานภูมอิกีครัง้ก็จะเข้าสู่นพิพานในท่ีสุด 

 

ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะในการวจิัยคร้ังต่อไป  

 1.1 ควรมกีารศึกษาบทบาทของนำ้ในเทพปกรณัมเร่ืองอื่นๆ เพิ่มเตมิ เช่น ตำนานนำ้เต้า

ปุง, ปู่สังกะสาย่าสังกะสี ฯลฯ จะช่วยให้ทราบถึงบทบาทของ “นำ้” ในเทพปกรณัมแบบไท-ไทยได้

ชัดเจนและครอบคลุมมากยิ่งขึน้ 

 

เอกสารอา้งองิ 
 

กิ่งแก้ว อัตถากร. (2552). พิธีกรรมคอืการเชื่อมโยง. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวทิยาลัยนเรศวร, 

6(1), 1-9.  

_____________ (2558). บางเร่ืองจากข้อคิดงานเขียนประกอบการเรียนการสอนวชิาคติชนวิทยา. 

พษิณุโลก: สาขาวิชาคติชนวทิยา มหาวิทยาลัยนเรศวร. 

คณะกรรมการวรรณคดีแห่งชาติ กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม. (2556). วรรณคดีแห่งชาติ 

เล่มท่ี 1. กรุงเทพฯ: สำนักวรรณกรรมและประวัตศิาสตร์ กรมศิลปากร. 

โจเซฟ แคมพ์เบลล์. (2551). พลานุภาพแห่งเทพปกรณัม. (บารนี บุญทรง, แปล). กรุงเทพฯ: 

อมรินทร์.  

ดิสพล สอนแจ่ม. (2549). รูปลักษณ์ของทวิภาวะ . วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปมหาบัณฑิต 

สาขาวิชาจิตรกรรม มหาวทิยาลัยศลิปากร นครปฐม. 

บารนี บุญทรง. (2556). เทพปกรณัม : คติในโลกแห่งมายา. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัย

นเรศวร, 10 (2), 1-12. 



52 
 

ปทีี่ 9 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2564 

Vol.9 No.2 July – December 2021 

วารสารวชิาการมหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

UDON THANI RAJABHAT UNIVERSITY ACADEMIC JOURNAL 

มาซารุ เอโมโตะ. (2553). สาส์นจากวารี (พิมพ์ครั ้งที ่ 3). (ศศิธร-ศศิวิมล รัชนี, ผู ้แปล). 

กรุงเทพฯ: บริษัทแปลนพร้ินท์ติ้ง จำกัด. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2544). พจนานุกรมศัพท์วรรณคดีไทยสมัยสุโขทัย ไตรภูมิกถา . กรุงเทพฯ: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 

สุรพงษ์ ลือทองจักร. (2552). หลักมานุษยวิทยาและหลักสังคมวิทยา . อุดรธานี: คณะ

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี. 

Keith Begley. (2012, April 3). The Concept of Duality and its Representation in Language as 

Antonymy. Retrieved January 30, 2016, from 

https://www.academia.edu/2766205/The_Concept_of_Dualityand_its 

Representation in Language as Antonymy. 

 


