
·ÃÃÈ¹Ð¢Í§¹Ñ¡ÇÃÃ³¤´ÕÊÑ¹Ê¡Äμ
Ç‹Ò´ŒÇÂμ ÑÇÅÐ¤Ã»Ã»˜¡É �

¹ÒÇÔ¹ ÇÃÃ³àÇª

º·¤Ñ´Â‹Í
บทความน้ีมีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาทรรศนะของนักวรรณคดีสันสกฤต

เกี่ยวกับตัวละครปรปกษจากตําราการประพันธสันสกฤตรวมท้ังอรรถกถา เนื่องจาก

เปนแนวคิดท่ียังไมเคยมีผู ใดสํารวจไว ผลการวิจัยพบวาแมวาวรรณคดีสันสกฤต

จะปรากฏตัวละครปรปกษที่สําคัญหลายตัวก็ตาม แตตําราการประพันธสันสกฤต

แสดงใหเห็นวาตัวละครปรปกษเปนตัวละครที่ไมสําคัญในทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤต 

ดังจะเห็นไดจากการใชคําวา “ประตินายกะ” ซึ่งเปนการนําคําวา “นายกะ” มาใช

เปนตัวตั้ง และความคิดเกี่ยวกับลําดับการเลาเรื่อง กลาวคือ เรื่องของประตินายกะ

ไมควรเลากอนนายกะ ตําราตางๆ มักไมกลาวถึงประตินายกะหรือหากกลาวถึง

ก็เปนการกลาวโดยรวมวาเปนตัวละครฝายตรงขามกับนายกะเทานั้น นอกจากนี้

เหตุผลสําคัญประการหน่ึงคือประตินายกะเปนตัวละครท่ีไมเกี่ยวเน่ืองกับศฤงคารรส 

เหลานี้ทําใหประตินายกะเปนตัวละครไมสําคัญในทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตไปโดย

ปริยาย

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-30TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-30 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



On Antagonist:

Attitude of Sanskrit Literary Theorists

Nawin Vannavach

Abstract

The objective of this article is to study the concept of antagonists 
in Sanskrit poetics and their commentaries as it is an area left unexplored. 
The findings show that antagonists are prevalent in Sanskrit literatures but 
do not play significant roles in Sanskrit poetics, as can be seen from the 
word Pratināyaka, which reflects taking the protagonist or Nāyaka as a 
principal character. The notion about sequence of narration must be noted; 
i.e., in the storyline antagonist’s appearance should come after protagonist’s. 
Also the content of the antagonist in textbooks is either rare or mentioned 
stereotypically. Besides, the other reason, rather important, is the Sanskrit 
antagonist has nothing to do with the love sentiment (śṛṅgāra rasa). 
Therefore it can be concluded that antagonist is insignificant in Sanskrit 
poetics.

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-31TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-31 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



32 วรรณวิทัศน

º·¹íÒ

1. ความเปนมาและความสําคัญของปญหา

วรรณคดีสันสกฤตหลายเรื่องมักแสดงใหเห็นคูตรงขามระหวางตัวละครหลัก

กับตัวละครปรปกษซึ่งปรากฏอยูในรูปของตัวละครฝายธรรมะและตัวละครฝาย

อธรรม เชน ตํานานเร่ืองพระอินทรสังหารอสูรวฤตระในคัมภีรฤคเวท และใน

มหาภารตะฝายปาณฑพซึ่งเปนฝายธรรมะสูรบกับฝายเการพซ่ึงเปนฝายอธรรม 

เปนตน ภาษาสันสกฤตเรียกตัวละครปรปกษที่แสดงลักษณะอธรรมเชนนี้ว า

ประตินายกะ (pratināyaka) สวน “พระเอก” ซึ่งเปนตัวละครหลักเรียกวา นายกะ 

(nāyaka)

แมวาตัวละครปรปกษจะปรากฏในวรรณคดีสันสกฤตหลายเร่ือง นาสังเกต

วารายละเอียดทางทฤษฎีของประตินายกะกลับมีนอยมากหรือไมมีเลยในตํารา

บางเลม การมีนอยหรือไมมีทฤษฎีเก่ียวกับประตินายกะนั้นจะหมายความวาอยางไร 

การศึกษาแนวคิดเร่ืองประตินายกะในทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตอาจทําใหเราเห็น

ความสัมพันธระหวางประตินายกะกับตัวละครอื่นๆ ในทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤต

ไดบาง

2. วัตถุประสงค

เพื่อศึกษาใหเขาใจวาทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตมีแนวคิดเกี่ยวกับตัวละคร

ปรปกษอยางไร แนวคิดนั้นมีขอนาสังเกตอยางไรบาง

3. วิธีการศึกษา

(1) รวบรวมและแปลขอมูลปฐมภูมิอันไดแกตําราการประพันธสันสกฤต

ตางๆ เชน กาวยาทรรศะ สาหิตยทรรปณะ เปนตน

(2) วิเคราะห และวินิจฉัยขอมูล

(3) สรุปความคิดเห็น

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-32TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-32 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 33

4. ประโยชนที่คาดวาจะไดรับ

ตระหนักถึงความสําคัญเชิงทฤษฎีของตัวละครปรปกษ และสามารถนําไป

ศึกษาเปรียบเทียบกับองคความรูเรื่องตัวละครปรปกษของในทฤษฎีวรรณคดีอื่นๆ 

ที่มิใชทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตได

·ÃÃÈ¹Ð¢Í§¹Ñ¡ÇÃÃ³¤´ÕÊÑ¹Ê¡ÄμÇ‹Ò´ŒÇÂμ ÑÇÅÐ¤Ã»Ã»˜¡É �

1. ลักษณะทั่วไปของทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤต

เจตนา นาควชัระ (2514, น.1) กลาวถึงความสัมพนัธระหวางทฤษฎวีรรณคดี

กับงานวรรณคดีวา “...นักวิจารณวรรณคดีที่มีประสบการณมากไดอานมามาก...

ก็ยอมตองสรางหลักบางประการที่ตนเชื่อวาใชไดในการวินิจฉัยวรรณกรรมตางๆ” 

ความคิดที่อยูเบื้องหลังคํากลาวนี้ก็คือทฤษฎีวรรณคดียอมเกิดหลังวรรณคดี การเปน

นักวิจารณวรรณคดีนั้นมาจากการตกผลึกทางความคิดจากประสบการณการอาน

วรรณคดีตางๆ มาในระดับหน่ึงจนกระท่ังบอกไดวาวรรณคดีที่ดีนั้นควรเปนอยางไร 

มีองคประกอบอะไร ควรหลีกเล่ียงอะไร ฯลฯ งานทฤษฎีวรรณคดีเหลานั้นจึง

ดูเหมือนเปนงานวิจัยทางวรรณคดี เพราะเม่ือนักวรรณคดีจะแสดงความคิดนั้น

ในบางครั้งต องมียกตัวอยางประกอบซึ่งนักวรรณคดีก็จะยกมาจากวรรณคดี

เรื่องตางๆ ที่ตนเคยไดอานเพื่อเพิ่มความเขาใจหรือใหเห็นประเด็นที่ตั้งไวเปน

รูปธรรมมากยิ่งขึ้น ความคิดเห็นของนักวรรณคดีจึงสะทอนใหเห็นรสนิยมในการ

เสพวรรณคดีของนักวรรณคดีเอง เราจึงเห็นไดวาทฤษฎีวรรณคดีตางๆ แยกยอย

ออกเปนสํานักตางๆ ตามรสนิยมของนักวรรณคดีแตละคน วรรณคดีจึงเปนเสมือน

ขอมูลเบื้องตนใหนักวรรณคดีศึกษาและคิดวิเคราะหวิจารณจนสรางงานทางทฤษฎี

ออกมานั่นเอง อยางไรก็ตามในทางกลับกัน ทฤษฎีเองก็อาจสงอิทธิพลตองาน

วรรณคดีบางก็ไดเหมือนกัน ในกรณีที่ทฤษฎีนั้นมีผูนิยมและใชเปนคูมือประกอบ

การประพันธ ทฤษฎีที่เปนเพียง “ความเห็น” ในเบื้องตน ก็อาจเถลิงขึ้นเปนคัมภีร

ซึ่งถือวาเปนการเปลี่ยนแปลงสถานะตัวทฤษฎีนั้นได

วรรณคดสีนัสกฤตกม็ลีกัษณะการสรางทฤษฎแีละการสรางงานทีไ่มตางจากนี้

มากนัก กลาวคือวรรณคดีเกิดกอนทฤษฎี ทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตท่ีเกาที่สุดคือ

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-33TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-33 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



34 วรรณวิทัศน

นาฏยศาสตรของภรตมุนี ก็สําเร็จสมบูรณในคริสตศตวรรษที่ 1 (กุสุมา รักษมณี, 

2549, น.46) แตงานการละครมีกอนหนานั้นมานานแลวดังจะเห็นไดจากภาสะกวี

ผูซึ่งมีชีวิตอยูและรุงเรืองอยูในชวงเวลา 450–370 ปกอนคริสตกาล (Kale, 2005, 

p.xxix) ภาสะแตงละครไวถึง 13 เรื่องดวยกัน บางเร่ืองก็ไมเปนไปตามทฤษฎี

การละคร เชน เรื่องอูรุภังคะ ที่มีฉากตัวละครถูกฆาตายบนเวทีซึ่งในตําราการละคร

สันสกฤตถือกันวาความตายน้ันไมเปนมงคล “...ละครสันสกฤตจึงไมมีโศกนาฏกรรม 

(Tragedy)” (มณีปน พรหมสุทธิรักษ, 2551, น.69) งานของภาสะจึงแสดงวาตํารา

การละครอาจยังไมมีบทบาทตอความคิดของกวี ในขณะท่ีสมัยหลังกวีผูแตงบทละคร

สันสกฤตมีแนวโนมจะเดินรอยตามกฎเกณฑที่วางไวในตําราบทละครตางๆ

โดยท่ัวไปแลวถือกันวาทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตที่สําคัญมีอยู  8 ทฤษฎี

ดวยกัน ไดแก ทฤษฎีรส วาดวยอารมณของผูอาน ทฤษฎีอลังการ วาดวยความงาม

ในการประพันธ ทฤษฎีคุณ วาดวยลักษณะเดนของการประพันธ ทฤษฎีรีติ วาดวย

ลีลาในการประพันธ ทฤษฎีธวนิ วาดวยความหมายแฝงในการประพันธ ทฤษฎี

วโกรกติ วาดวยภาษาในการประพันธ ทฤษฎีอนุมิติ วาดวยการอนุมานความหมาย

ในการประพันธ และทฤษฎีเอาจิตยะ วาดวยความเหมาะสมในการประพันธ

ความคิดของทฤษฎีเหลานั้นในบางกรณีก็มีลักษณะคาบเก่ียวกันอยูบางดังท่ีกุสุมา 

รักษมณี (2549, น.45) กลาววา

อันที่จริงความคิดในแตละทฤษฎีมิใชจะแยกออกจากกันเปนเอกเทศเสีย

ทีเดียว บางทฤษฎียังมีลักษณะรวมอยูกับทฤษฎีอื่น เชน รีติ ซึ่งถือวาลีลาตองมีคุณ

เปนลักษณะเดน บางคนจึงเรียกแนวคิดนี้วา คุณ-รีติ เชนเดียวกับนักทฤษฎีรสกลุมหน่ึง

ซึ่งถือวาวรรณคดีที่จะกอใหเกิดรสไดจะตองใชภาษาท่ีมีความหมายแนะ จึงเรียก

แนวคิดนี้วา รส-ธวนิ

ความคิดอีกประการหน่ึงที่สนับสนุนคํากลาวขางตนก็คือทฤษฎีวรรณคดี

สันสกฤตอาจไมมีบุคคลใดบุคคลหนึ่งที่ผูกขาดหรือถือกันวาเปนเจาทฤษฎีแตเพียง

ผูเดียว การนําเสนอความคิดใหมก็มักจะมีความคิดเดิมเปนรากฐานประกอบอยูดวย 

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-34TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-34 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 35

เชน ตํารากาวยาทรรศะ ของทัณฑิน เรามักเขาใจวาทัณฑินเปนเจาทฤษฎีคุณ-รีติ

แตหากไดอานกาวยาทรรศะ ทั้งหมดก็จะเห็นวาทัณฑินเพียงแตกลาวไวคราวๆ 

เทานั้น เร่ืองท่ีทัณฑินกลาวอยางละเอียดก็คือเร่ืองอลังการดังจะเห็นไดจากปริจเฉท

ที่ 3 และเขากลาวอยางชัดเจนวาอลังการน้ันเปนสรีระของกวีนิพนธ นักวิชาการ

บางคนจึงมีความเห็นวาทัณฑินเปนนักทฤษฎีอลังการมากกวา (ดู Winternitz, 2008, 

pp.13–18) หรือในกรณีของทฤษฎีเอาจิตยะหรือความเหมาะสมในการประพันธ

ที่เกษเมนทระไดเสนอไวใน เอาจิตยวิจารจรรจา ซึ่งเปนเร่ืองของการสังเคราะห

ทฤษฎีตางๆ ที่มีมากอนหนาทั้งในเรื่องรส อลังการ คุณ ฯลฯ งานของเกษเมนทระ

ดังกลาวช้ีใหเห็นวาวรรณคดีที่ดีไมไดขึ้นอยูกับปจจัยอยางอ่ืน หากข้ึนอยูกับการท่ี

กวีจัดการกับปจจัยเหลานั้นใหเหมาะสม

ทฤษฎีวรรณคดีตางๆ จึงเปนเสมือนสนามประลองความคิดสําหรับ

นักวรรณคดีใหคิดใครครวญ โตแยง หรือสนับสนุนมาเปนเวลานานรวมหลาย

ศตวรรษ หากพิจารณาตามลําดับเวลา ทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตที่มีมาแตแรกเริ่ม

ก็คือรสกับอลังการ ในยุคตอมาเปนเร่ืองของคุณกับรีติ แลวจึงเกิดความคิดเร่ืองธวนิ 

และอื่นๆ ตามลําดับ ทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตจึงเสมือนหนึ่งวาเริ่มตนจากรูปธรรม

ไปสูนามธรรม จะเห็นไดวาทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตยึดโยงกับทฤษฎีการละคร

มากอน ความรูเรื่องทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตเปนสวนหนึ่งของการแตงบทละคร

ใหประทับใจผูชม เราจึงพบเนื้อหาการแตงคําประพันธในตําราการละครตางๆ เชน 

นาฏยศาสตร ของภรตมุนี ทศรูปกะ ของธนัญชัย นาฏยทรรปณะ ของรามจันทร

และคุณจันทร เปนตน ตอมาในสมัยหลังเรื่องของการอานหรือการแตงกวีนิพนธ

จึงโดดเดนมากกวาเร่ืองการละคร ตําราหลายเลมเนนเร่ืองการประพันธของ

กวีอยางเดียว เชน กวิกัณฐาภรณะ กับสุวฤตติติลกะ ของเกษเมนทระ และกุวลยา

นันทะ ของอัปปยทีกษิต เปนตน ในแงของความคิดที่จะประเมินคาวรรณคดี

ก็เชนกัน การจะวินิจฉัยวาวรรณคดีนั้นดีอยางไรก็ตองพิจารณาเร่ืองรสและอลังการ

ซึ่งเปนสิ่งท่ีเห็นไดจากการใชคําของกวีโดยตรง ไมมีเนื้อหาเก่ียวกับการแสดงละคร 

แมแตรสซึ่งถือวาเปนอารมณความประทับใจของผูชมนั้น ภามหะนักวรรณคดีที่

เนนทฤษฎีอลังการก็ถือวารสเปนอลังการแบบหน่ึงซึ่งจะเห็นจากการใชคําของกวีได 

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-35TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-35 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



36 วรรณวิทัศน

ดังท่ีปรากฏในอลังการท่ีมีชื่อวา รสวัต เปนตน ตอมาในสมัยหลังจึงเกิดความคิด

เร่ืองอนุมิติซึ่งเปนเรื่องของการอนุมานความหมายคํา และธวนิ (ความหมายแฝงนัย) 

ที่ผู อานจะเขาใจและซาบซึ้งกับบทประพันธไดนั้นก็ตองตีความความหมายท่ีซอน

อยูนั้นใหได วรรณคดีเปนตนวาจิตระ (หมายถึงกลบทตางๆ) ที่เนนแตอลังการ

ใหโดดเดนมากกวารสของกวีนิพนธนั้นจึงไมถือวาเปนวรรณคดีที่ดี ดังจะเห็นได

จากตําราการประพันธของอานันทวรรธนะท่ีชื่อวา ธวันยาโลกะ ในคริสตศตวรรษ

ที่ 9 และมีอรรถกถาโลจนาของอภินวคุปตะและงานกาวยประกาศ ของมัมมฏะ

ที่สนับสนุนความคิดธวนิ เปนตน

2. นิยาม “ประตินายกะ”

ศัพทภาษาสันสกฤตที่มีความหมายวาตัวละครปรปกษนั้นคือคําว า

ประตินายกะ ซึ่งเปนคําสมาสจาก ปฺรติ + นายก ไดเปนคําวา ปฺรตินายก “นายก”

มาจาก นี ธาตุ ที่แปลวา นําไป ดังนั้น “นายก” ตามรูปศัพทจึงแปลวา ผูนํา หรือ

ผู เปนใหญ (Monier-Williams, 2005, p.536) ในทางการละครสันสกฤตศัพทนี้

หมายถึงตัวละครหลักที่เปนผูชาย ตัวละครหลักที่เปนผูหญิงเรียกวา นายิกา ซึ่ง

สรางจากธาตุตัวเดียวกันและทําใหเปนเพศหญิง นายกะเปนคูรักของนายิกา คําวา 

นายก เมื่อประกอบเขากับอุปสรรค ปฺรติ ซึ่งใชในความหมายในทางตรงกันขาม

“ปฺรตินายก” จึงหมายถึงตัวละครท่ีอยูฝายตรงขามกับนายกะ1 อีกนัยหน่ึงนายกะ 

คือพระเอก นายิกาคือนางเอก สวนประตินายกะก็หมายถึงตัวโกงหรือผูรายท่ีเรา

คุนเคยกัน สวนในแงของการประกอบศัพทนั้น เราอาจเขาใจไดวาประตินายกะนี้

เปนการสรางศัพทโดยใชคําวา นายกะ เปนตัวตั้งนั่นเอง เพราะกวีมิไดคิดคําใหม

ขึ้นมาเพ่ือใชในความหมายวาตัวละครปรปกษนี้โดยเฉพาะ

1 คําวา ประตินายกะ นั้น ทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตใชในสองความหมายดวยกัน

ความหมายแรกคือตัวละครปรปกษที่ตรงกันขามกับตัวละครหลักหรือพระเอก (นายกะ) สวนอีก

ความหมายหน่ึงหมายถึงตัวละครท่ีไมใชตัวละครหลัก อาจเปนคูตรงขามใหเปรียบเทียบกัน แต

มิใชตัวละครปรปกษตัวสําคัญของเร่ือง ประตินายกะในความหมายท่ีสองน้ีพบในกาวยาลังการ ของ

วามนะ (4.3.27) รสคงคาธร ของชคันนาถ (อานนะ ที่ 1) และจมัตการจันทริกะของกวิจันทระ 

(3.19) ประตินายกะในความหมายนี้ผูวิจัยจะไมกลาวถึง เพราะอยูนอกเหนือขอบเขตของการวิจัย

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-36TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-36 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 37

ตําราการประพันธตางๆ นิยามศัพท “ประตินายกะ” ไวดังนี้

lubdho dhīroddhataḥ stabdhaḥ pāpakṛdvyasanī ripuḥ /

(ประตินายกะ) คือ ศัตรูผูโลภโมโทสัน กลาหาญ ยโสโอหัง กาวราว ชั่วราย หมกมุน

ในการทําบาป

anyāyavāṃstaducchedya uddhataḥ pratināyakaḥ/

ประตินายกะเปนผูปฏิบัติตนอยางไมเหมาะสม ยโสโอหัง สมควรถูกสังหาร

dhīroddhataḥ pāpakārī vyasanī pratināyakaḥ/

ประตินายกะคือผูที่กลาหาญ ยโสโอหัง ชั่วราย หมกมุนในการทําบาป

ตัวอยางท้ังสามน้ันมาจากทศรูปกะ ของธนัญชัย2 นาฏยทรรปณะ ของ

รามจันทรและคุณจันทร3 และสาหิตยทรรปณะ ของวิศวนาถ4 ตามลําดับ จะเห็นวา

ตําราท้ังสามเลมนี้กลาวถึงนิยามของประตินายกะไวซึ่งเปนไปในทางเดียวกัน

กลาวคือ เปนตัวละครท่ีชั่วราย มุงแตทําบาปอยางเดียว เปนศัตรูที่ไมมีสวนดี

แตอยางใด นาสังเกตวานักวรรณคดีอาจเห็นวาความช่ัวรายนั้นตองเปนสิ่งที่

แสดงออกมาใหเห็นได จึงมีการระบุคุณสมบัติของความกาวราว เกรี้ยวกราด

และยโสโอหังไวดวย คุณสมบัติเหลานี้จะเปนองคประกอบสําคัญตอการกําหนด

บทบาทของตัวละครปรปกษในบทละครสันสกฤตตางๆ ที่เปนเชนนี้ก็อาจเปน

เพราะวาการละครเปนปจจัยสําคัญท่ีนักวรรณคดีนึกถึงในการเขียนตําราเหลานั้น

ดังที่จะสังเกตไดจากชื่อตําราเหลานั้นเอง ทศรูปกะ “รูปกะ” ก็เปนช่ือของละคร

สันสกฤตท่ีแบงออกเปน 10 ประเภท และนาฏยทรรปณะ (คันฉองสองการละคร) 

แมสาหิตยทรรปณะ (คันฉองสองวรรณกรรม) นักวิชาการบางทานก็จัดวาเปน

ตําราการละครดวย เพราะวาวิศวนาถแตงตํารานี้โดยใชนาฏยศาสตร ของภรตมุนี

2 นักวรรณคดีในคริสตศตวรรษท่ี 10
3 ทั้งสองอยูในคริสตศตวรรษท่ี 12
4 นักวรรณคดีในคริสตศตวรรษท่ี 14 ตําราเลมน้ีของเขาไดรับความนิยมมากเชนเดียวกับ

ตํารากาวยประกาศ ของมัมมฏะ (กุสุมา รักษมณี, 2549, น.63)

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-37TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-37 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



38 วรรณวิทัศน

และทศรูปกะ เปนหลัก (ดู มณีปน พรหมสุทธิรักษ, 2551, น.68) และดวยเหตุที่วา

การละครถือวาเปนวรรณคดีประเภท “ทฤศฺย” หรือวรรณคดีที่พึงดูหรือเห็นได

ดวยตา5 ซึ่งมีผูชมการแสดงนั้นอยู นักวรรณคดีจึงเห็นวาความชั่วรายที่แสดงออก

ไดนั้นเปนคุณสมบัติสําคัญที่ประตินายกะตองมี

เมื่อสังเกตการใชคําเพ่ือนิยามศัพทนั้นก็จะเห็นวาตําราเหลานั้นมีการใชคํา

เหมือนกันดวย ดังที่ปรากฏอยางชัดเจนในทศรูปกะ กับสาหิตยทรรปณะ มีการใช

คําวา dhīroddhataḥ และ vyasanī เหมือนกัน แมจะเปลี่ยนคําบางแตก็เปนคําที่มี

รากศัพทเดียวกัน คือคําวา pāpakṛt กับ pāpakārī ซึ่งมาจากธาตุ กฤ ที่แปลวา

ทํา, กระทํา เชนเดียวกัน ยิ่งไปกวานั้นคําวา uddhataḥ ก็ปรากฏในตําราทั้งสามเลม

ดังกลาวเหมือนกัน ความเหมือนกันของคําท่ีนักวรรณคดีเลือกใชนี้มิไดแสดงถึง

การหยิบยืมคําหรือการใชคําเหมือนกันอยางเดียวเทานั้น หากแตมีนัยสําคัญที่

แสดงถึงการสืบทอดขนบในการนิยามความหมายของตัวละครประตินายกะ กลาว

อีกนัยหนึ่งก็คือ ความชั่วรายของประตินายกะที่กําหนดไวในงานตําราเหลานั้น

มิไดเกิดขึ้นในความคิดของนักวรรณคดีอยางเปนเอกเทศ หากแตดํารงอยูโดยมี

การสืบทอดขามผานกาลเวลา และเปนที่ยอมรับกันทั่วไปอยางไมมีการโตแยงหรือ

หักลางความคิดในเรื่องนี้แตอยางใด

อนึ่ง ปราชญทางสันสกฤตบางคนไดนิยามประตินายกะโดยใชทฤษฎีรสมา

กํากับดวย ประเด็นนี้จะไดกลาวในหัวขอประตินายกะกับทฤษฎีรสในลําดับตอไป

3. ลําดับการเลาเรื่อง

ในตําราชื่อวากาวยาทรรศะ ทัณฑิน นักวรรณคดีในปลายคริสตศตวรรษ

ที่ 7 ไมไดนิยามประตินายกะ แตกลาวถึงหลักบางประการท่ีเกี่ยวกับประตินายกะ

วาหากกวีจะเลาเรื่องของประตินายกะแลว ควรจะวางลําดับการเลาเรื่องนั้นอยางไร 

ดังน้ี

5 ประเพณีอินเดียถือวาวรรณคดีสันสกฤตแบงออกเปนสองประเภท ไดแก ทฤศฺย 

วรรณคดีที่พึงดู เปนตนวาละครตางๆ และศฺรวฺย หรือวรรณคดีที่พึงฟง อันไดแกกวีนิพนธตางๆ 

(ดู Kale, 2005, p.i)

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-38TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-38 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 39

Guṇataḥ prāgupanyasya nāyakaṃ tena vidviṣām /

Nirākaraṇamityeṣa mārgaḥ prakṛtisundaraḥ //21//

เมื่อกวีพรรณนาคุณสมบัตินายกะไวกอนแลวจึงเดินเรื่องไปสูจุดจบของตัวละครปรปกษ 

นี่คือทางอันงดงามตามธรรมชาติ

Vaṃśavīryaśrutādīni varṇayitvā riporapi /

Tajjayānnāyakotkarṣakathanaṃ ca dhinoti naḥ //22//

การพรรณนาวงศ ความเพียรพยายาม และความรูของศัตรู แลวจึงกลาวถึงความรุงเรือง

ของนายกะดวยการเอาชนะศัตรูนั้น ยอมทําใหพวกเรายินดี

ทัณฑินกลาวถึงเรื่องน้ีไวในสวนท่ีเปนการเลาเรื่องในวรรณคดีมหากาวยะ6 

หรือสรรคพันธะ อยางที่ทัณฑินเรียก ขอความในกาวยาทรรศะที่ยกมานั้นช้ีให

เห็นวาในการเลาเรื่องในมหากาวยะน้ันสามารถทําไดสองแบบดวยกัน แบบแรกคือ

กวีพรรณนานายกะหรือตัวละครหลักกอน แลวจึงพรรณนาประตินายกะและ

6 คําวา “มหากาวยะ” ในท่ีนี้มิไดหมายถึงผลงานท่ีวรรณคดีวิจารณตะวันตกเรียกกันวา 

“Epic” หากแตหมายถงึวรรณคดเีรือ่งใหญ ถอืเปน “กาพยแบบศลิปะนมิติ” (มณปีน พรหมสทุธิรกัษ, 

2551, น.55) กาพยแบบศิลปะนิมิตท่ีแตงไดวิจิตรบรรจงมากจะไดรับการยกยองวาเปนมหากาวยะ 

คือมีเนื้อเร่ืองท่ีมาจากอิติหาสะ (รามายณะ และมหาภารตะ ) ภาษาและกลวิธีการแตงตองวิจิตร

บรรจงโดยเฉพาะเชิงพรรณนา ตองมีการพรรณนาเมือง ทะเล ภูเขา ฤดูกาล พระอาทิตยขึ้น

งานแตงงาน สงคราม เปนตน ดวยเหตุที่มหากาวยะกําหนดวาเรียกแตละตอนวา สรรค (สรฺค) 

นักวรรณคดีบางคนจึงเรียกมหากาวยะวา สรรคพันธะ มหากาวยะเปนวรรณคดีสันสกฤตที่กวี

หลายคนนิยมแตงกันมาก อาจกลาวไดวามหากาวยะเปนวรรณคดีที่กวีสันสกฤตนิยมแตงเพื่อ

ประชันกัน มหากาวยะเรื่องสําคัญมีอยูหลายเรื่อง เชน หรวิชยะ กลาวถึงวีรกรรมของพระศิวะ 

เร่ืองนี้มีความยาวมากถึง 50 สรรค และลีลาวตีสาระ ของชินรัตนะ กวีในศาสนาเชนซึ่ง

แสดงใหเห็นถึงความรุ งเรืองของวัฒนธรรมทางวรรณศิลปที่มีอยู ร วมกันในสังคมอินเดียได

โดยท่ัวไปแลววรรณคดีสันสกฤตประเภทมหากาวยะท่ีไดรับยกยองมี 5 เรื่องดวยกัน ไดแก รฆุวงศ 

(เรื่องกษัตริยสูรยวงศ) และกุมารสัมภวะ (กําเนิดพระขันทกุมาร หรือสกันทกุมาร) ของกาลิทาส

กิราตารชุนียะ (การรบกันระหวางชาวปากิราตะกับอรชุน) ของภารวิ ศิศุปาลวธะ (พระกฤษณะ

สังหารศิศุปาละ) ของมาฆะ และไนษธจริต หรือไนษธียจริต (เรื่องกษัตริยแหงแควนนิษัธ หรือ

พระนล) ของศรีหรรษะ

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-39TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-39 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



40 วรรณวิทัศน

การสังหารประตินายกะน้ัน เชนในเรื่องรามายณะที่พรรณนาเรื่องพระรามกอน

ราวณะ สวนอีกแบบหนึ่งก็ตรงกันขามกับแบบแรก คือ พรรณนาประตินายกะกอน

แลวจึงกลาวถึงการเอาชนะประตินายกะ ดังที่ปรากฏในเร่ืองกิราตารชุนียะที่พรรณนา

เร่ืองของฝายทุรโยธนกอนแลวจึงเลาเรื่องของฝายปาณฑพวาเอาชนะฝายทุรโยธน

ไดอยางไร

ตามหลักท่ีทัณฑินกลาวไวในกาวยาทรรศะ นั้นจึงเห็นไดวา กวีผู จะแตง

มหากาวยะสามารถวางลําดับของการเลาเรื่องประตินายกะได 2 แบบ ทั้งสองแบบ

นั้นดูเหมือนวาดีเหมือนกันแตตางกันตรงที่แบบแรกเปน “ความงดงามตามธรรมชาติ” 

ในขณะท่ีแบบท่ีสองเปนสิ่งที่ “ทําใหพวกเรายินดี” ความตางกันของท้ังสองแบบน้ัน

ขึ้นอยูกับวากวีจะพรรณนาดวยอะไรกอน หากพรรณนานายกะกอนก็ถือวางาม

ตามธรรมชาติ หากพรรณนาประตินายกะกอนก็เปนการทําให “เรา” ยินดี ขอดี

ที่กวีจะไปถึงไดนั้นจึงตางกัน เพราะความงามตามธรรมชาตินั้นสื่อถึงการใชเหตุผล

แบบนิรนัยหรือเปนการอางถึงสิ่งที่ใหญกวา อาจเปนรูปแบบที่สังคมยอมรับหรือ

ปรับใชโดยท่ัวไป ในขณะท่ีการ “ทําใหเรายินดี” นั้นเปนลักษณะของการใชเหตุผล

แบบอุปนัยซึ่งเปนการนําเอาปจเจกหรือตัวบุคคลมาใชอางถึงเพื่อแสดงเหตุผล

ใหเกิดความนาเชื่อถือ อยางไรก็ตาม ทัณฑินมิไดกลาวอยางชัดเจนวาการพรรณนา

ประตินายกะกอนนายกะซ่ึงถือเปนความยินดีเฉพาะพวกเราน้ันจะไมดีหรือ

ไมเหมาะสม ทั้งน้ีก็อาจเปนเพราะวาแมจะเริ่มพรรณนาตัวละครตางกัน แตสุดทาย

เร่ืองราวในมหากาวยะเร่ืองน้ันก็ตองจบลงดวยการท่ีนายกะเอาชนะประตินายกะได

ในท่ีสุด ไมมีมหากาวยะเร่ืองใดท่ีจบลงดวยประตินายกะเปนฝายชนะ

4. ประตินายกะกับทฤษฎีรส

รสคือปฏิกิริยาทางอารมณที่เกิดข้ึนในใจของผูอานเมื่อไดรับรู อารมณที่

กวีถายทอดไวในวรรณคดี อารมณตางๆ ที่กวีแสดงไวในผลงานเรียกวา ภาวะ

เม่ือผู อานไดรับรู ภาวะที่กวีแสดงไวแลวก็จะเกิดอารมณตอบสนองตอภาวะนั้น

เรียกวา รส มี 9 รส เทากับจํานวนภาวะและสัมพันธกับภาวะดังนี้ ความซาบซ้ึงใน

ความรัก (ศฤงคารรส) เปนอารมณตอบสนองภาวะรัก ความสนุกสนาน (หาสยรส) 

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-40TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-40 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 41

เปนอารมณตอบสนองภาวะขบขัน ความสงสาร (กรุณารส) เปนอารมณตอบสนอง

ภาวะทุกขโศก ความแคนเคือง (เราทรรส) เปนอารมณตอบสนองภาวะโกรธ

ความชื่นชมในความกลาหาญ (วีรรส) เปนอารมณตอบสนองภาวะมุงมั่นในการตอสู 

ความเกรงกลัว (ภยานกรส) เปนอารมณตอบสนองภาวะนากลัว ความเบื่อระอา 

ชิงชัง (พีภัตสรส ) เปนอารมณตอบสนองภาวะนารังเกียจ ความอัศจรรยใจ

(อัทภุตรส) เปนอารมณตอบสนองภาวะนาพิศวง และความสงบใจ (ศานตรส)

เปนอารมณตอบสนองภาวะสงบ (กุสุมา รักษมณี, 2549, น.23–24)

นิยามของประตินายกะที่ใหไวขางตนทําใหเขาใจไดวาประตินายกะเปน

ตัวละครท่ีมีลักษณะท่ีกลาหาญและกาวราวรุนแรง ดวยเหตุนั้นรสท่ีประตินายกะ

เกี่ยวของก็จะไดแกวีรรสและเราทรรส ดังที่มีอธิบายไวในงานท่ีมีชื่อวา วิชญปริยา 

ของภัฏฏาจารย ผูเขียนอรรถกถาสาหิตยทรรปณะ ในอัธยายท่ี 3 บทที่ 131 ดังนี้

Pratināyaka iti vīraraudrarasayorityarthaḥ /

คําวา “ประตินายกะ” มีความหมายวาเปนตัวละครท่ีเปนไปเพื่อวีรรสและเราทรรส

รสท้ังสองอันไดแกวีรรสและเราทรรสน้ันจึงถือวาเปนรสท่ีมีอยู สําหรับ

ประตินายกะ อยางไรก็ตามไมไดหมายความวาทั้งสองรสนี้จะเกิดจากตัวละครอ่ืนที่

ไมใชประตินายกะไมได หากแตการกําหนดไวเชนนี้บางครั้งก็ทําใหอาจอนุมานไดวา

รสท้ังสองนั้นเปนภาพรวมของประตินายกะประการหนึ่ง ประตินายกะจึงหลีกเล่ียง

รสท้ังสองไปไมไดโดยปริยาย อยางไรก็ดีวีรรสอาจเกิดขึ้นไดทั้งจากตัวละครฝายดี

และฝายราย ทั้งนายกะและประตินายกะจึงมีโอกาสที่จะแสดงภาวะกลาหาญ

จนนําไปสูวีรรสในใจของผูอานไดเชนกัน7

7 เพราะความกลาหาญจัดเปนคุณสมบัติของประตินายกะประการหนึ่งเชนกัน ดวย

เหตุนี้ประตินายกะกับนายกะจึงมีลักษณะรวมกันอยู ดูรายละเอียดในเชิงอรรถท่ี 12

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-41TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-41 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



42 วรรณวิทัศน

สวนเราทรรสท่ีถือวาเปนรสท่ีเกิดข้ึนจากประตินายกะอีกรสหน่ึงนั้นจะ

เห็นไดจากขอความใน สาหิตยทรรปณะ ของวิศวนาถะดังนี้

Pratināyakaniṣṭhatve tadvadadhamapātratiryagādigate /

Śṛṅgāre ’naucityaṃ raudre gurvādigatakope //3.264//

ศฤงคารรสไมเหมาะสมในเราทรรสซ่ึงมีประตินายกะสถิตอยู  มีสัตวเดรัจฉานและ

ตัวละครฝายตํ่าทรามอยางนั้น และมีความโกรธอยางรุนแรงสถิตอยูกอนแลว

ขอความน้ีชี้ใหเห็นถึงความไมเขากันระหวางศฤงคารรส (รสรัก) กับเราทรรส 

(รสแคนเคือง) ตามทฤษฎีที่ปรากฏในสาหิตยทรรปณะ ทั้งสองรสน้ีอยูดวยกันไมได 

หรือถาจะดํารงอยูดวยกันได เชน สมมติวากวีอาจสรางภาวะความรักใหปรากฏ

ในสัตวเดรัจฉาน เปนตน นั่นก็เปนสิ่งไมสมควร หากเราเขาใจวาส่ิงที่สําคัญใน

การเขียนงานทฤษฎีก็คือการวางกฎหรือจับกลุ มสิ่งใดก็ตามที่มีลักษณะรวมกัน

บางประการมาเขาพวกกัน ขอความที่ยกมานี้ก็เปนการจัดกลุมใหเห็นชัดเจนวา

กลุมท่ีอยูตรงกันขามกับศฤงคารรสน้ันมีอะไรบาง เราจะเห็นวาท้ังเราทรรส สัตว

เดรัจฉาน ตัวละครฝายต่ํา และความโกรธ ประตินายกะอยูในกลุมที่ตรงขามกับ

ศฤงคารรสน่ันเอง

เม่ือพิจารณาความสัมพันธระหวางประตินายกะกับทฤษฎีรสแลวก็จะเห็นวา 

ประตินายกะเปนตัวละครที่แมจะอยูฝายตรงขามกับนายกะแตก็สรางรสอารมณ

แบบนายกะไดบางสวนซึ่งก็คือวีรรส เราจะเห็นความจริงขอนี้ไดในวรรณคดีสันสกฤต

หลายเรื่องที่มีฉากตอสูที่กวีพรรณนาการสูรบของตัวละครประตินายกะไวอยางวิจิตร 

เชน ในรามายณะ ยุทธกาณฑ ตอนที่พระรามออกรบกับราวณะ และฉากการตอสู

ระหวางทาวราชหงสกับทาวมานเสนในทศกุมารจริต เปนตน การพรรณนาดังกลาว

ทําใหตัวละครประตินายกะสงางามมากข้ึน ในขณะเดียวกันการท่ีนายกะเอาชนะ

ประตินายกะที่สงางามถึงเพียงนี้ไดก็นับวาทําใหนายกะสูงสงย่ิงขึ้นในความรูสึกของ

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-42TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-42 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 43

ผูอานดวย8 สวนเราทรรสนั้นก็อาจปรากฏในนายกะบางแมจะไมมากก็ตาม ตัวอยาง

วรรณคดีสันสกฤตที่เราทรรสเกิดขึ้นจากตัวละครนายกะ เชน บทละครสันสกฤตเรื่อง 

เวณีสังหาร (“การรวบผมเปย”) ของภัฏฏนารายณะ9 นายกะในเร่ืองน้ีก็คือภีมะ

ผูมีอารมณโกรธเปนเจาเรือน จึงอาจกลาวไดวาประตินายกะมีสถานะและบทบาท

ที่นาสนใจ เพราะสถานะของตัวละครทําใหประตินายกะเปนตัวละครในแงลบหรือ

ตัวโกงอยางเลี่ยงไมได แตบทบาทที่แสดงออกในบางครั้งก็กอใหเกิดรสอยางเดียว

กับตัวละครนายกะได การพิจารณาประตินายกะในทฤษฎีรสจึงนับไดวาไมใชเรื่อง

ของการตัดสินวาประตินายกะเปนตัวละครฝายดีหรือไมดี แตเปนการพิจารณา

บทบาทที่เหมาะสมที่ประตินายกะควรจะไดรับซึ่งจะกอใหเกิดรสอารมณในใจ

ของผูอานในลําดับตอไป แมวาเราอาจสงสัยเร่ืองการจัดกลุมในสาหิตยทรรปณะ

อยูบางก็ตาม

8 ดูรายละเอียดเพ่ิมเติมไดในประกาศะ อรรถกถาของกาวยาทรรศะ อัธยายท่ี 1.22 

ความคิดน้ีเปนท่ีเขาใจกันโดยท่ัวไปในการแตงวรรณคดี คูตอสูที่เหมาะสมทัดเทียมกับพระเอก

ก็ย อมเสริมบารมีของพระเอก ทําใหพระเอกมีสถานะและบทบาทที่ เด นขึ้นทั้งในแง ของ

ความกลาหาญและคุณสมบัติอื่นๆ วรรณคดีเรื่องอ่ืนที่ไมใชสันสกฤตก็เชนกัน การที่สมเด็จ

พระมหาสมณเจาฯ กรมพระปรมานุชิตชิโนรสพระนิพนธฉากอวสานของชีวิตของพระมหาอุปราช

ในลิลิตตะเลงพาย ไวอยางงดงาม บทท่ีเปนที่รู จักกันดีที่เริ่มตนวา “อุระรานราวแยก ยลสยบ

เอนพระองคลงทบ ทาวดิ้น...” น้ันก็ยอมเสริมพระบารมีของสมเด็จพระนเรศวรอีกดวยเพราะ

เปนคูตอสูที่ทัดเทียมกัน
9 เวณีสังหาร กลาวถึงเหตุการณในมหาภารตะ เมื่อพี่นองปาณฑพสู รบกับเการพ

และผลัดกันแพชนะอยูหลายครั้ง พระกฤษณะผูเปนสารถีรถศึกและเปนผูแนะนํากลศึกแกฝาย

ปาณฑพเสนอใหทั้งสองฝายสงบศึก ภีมะปาณฑพองคที่ 2 ไดขาวก็ไมพอใจ เพราะไดสาบาน

ไวแลววาจะตองแกแคนฝายเการพใหได เพราะเการพไดทําใหปาณฑพอับอายและทุกขยาก

มาแลว 4 ครั้ง ไดแก การลวงยุธิษฐิระเลนสกาพนันกับศกุนิจนพายแพเสียราชสมบัติ การฉุด

กระชากนางเทราปทีมาประจานกลางสภา การลวงปาณฑพเขาไปอาศัยในกระทอมแลวจุดไฟเผา 

และการใหอาหารเจือพิษแกปาณฑพ โดยเฉพาะการประจานนางเทราปทีซึ่งเปนชายาของ

ปาณฑพท้ังหา ทําใหภีมะค่ังแคนมากท่ีสุด ภีมะถือวาเปนการหม่ินเกียรติปาณฑพอยางย่ิง

จึงสาบานวาจะตองแกแคนเการพใหได ในท่ีสุดภีมะก็สังหารทุรโยธนและทุหศาสนะ และได

ขมวดผมของนางเทราปทีใหนางดังเดิม การวิเคราะหเรื่องเวณีสังหาร ดวยทฤษฎีรสโปรดดู กุสุมา 

รักษมณี (2549, น.158)

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-43TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-43 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



44 วรรณวิทัศน

5. ประตินายกะ: ตัวละครไมสําคัญในทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤต

หากมองภาพรวมของวรรณคดีสันสกฤตตั้งแตวรรณคดีพระเวทจนถึง

วรรณคดีสันสกฤตยุคแบบแผนจะเห็นไดวามีตัวละครปรปกษปรากฏอยูหลายตัวและ

มีมานานแลว วรรณคดีพระเวทเองซ่ึงถือวามีเรื่องราวทํานองบุคลาธิษฐานของ

ปรากฏการณธรรมชาติอยูมากก็มีตัวละครปรปกษอยูหลายตัว ที่สําคัญไดแกวฤตระ

ซึ่งเปนผูกักเก็บนํ้าไปไวบนทองฟา ทําใหเกิดความแหงแลงบนพื้นโลก จนกระทั่ง

พระอินทรเสด็จมาปราบโดยทําลายปราการบนทองฟาและปลดปลอยน้ําหรือแมนํ้า

ใหไหลลงมาสูพื้นโลก10 อสูรปณิผูลักวัวจนพระอินทรใชนางสุนัขสรมาไปตามมา11

หรือที่ปรากฏหลักฐานในตําราไวยากรณมหาภาษยะ ของปตัญชลี นักไวยากรณ

ที่มีชีวิตอยูราว 150 ปกอนคริสตกาล ตําราน้ีมีการอางถึงเรื่องพระกฤษณะสังหาร

กังสะ (Kaṃsavadha) และเรื่องพระกฤษณะปราบอสูรพลิ (Balivadha) มีการ

แบงเปนฝายดีฝายไมดีอยางชัดเจน แตนาสังเกตวาหลักฐานเกี่ยวกับประตินายกะ

ที่เกาท่ีสุดท่ีสืบคนไดนั้นแสดงวาประตินายกะปรากฏเปนคร้ังแรกในตําราทศรูปกะ

ของธนัญชัยผู มีชีวิตอยูในราวคริสตศตวรรษที่ 10 ระยะเวลาหางจากกันถึงกวา

พันปนี้ไม ได หมายความวาวรรณคดีสันสกฤตจะวางเว นจากตัวละครปรปกษ

ในทางตรงกันขาม ตัวละครปรปกษนั้นกลับโลดแลนอยู ในวรรณคดีเรื่องตางๆ

เปนจํานวนมาก ทั้งวรรณคดีศาสนาเปนตนวาฤคเวท อารัณยกะ อุปนิษัท และ

10 ดังเชนในบทสวดในฤคเวทมณฑลท่ี 1.32 ทั้งหมดซ่ึงเปนเร่ืองวีรกรรมของพระอินทร

ที่สามารถปราบวฤตระและปลดปลอยนํ้าไดสําเร็จ วีรกรรมนี้กลาวถึงในฤคเวทหลายครั้ง

เพราะพระอินทรไดรับการยกยองวาเปนเทพสําคัญในเรื่องฟาฝนในสมัยพระเวท พระอินทรจึงมี

ฉายานามวา Vṛtrahan ซึ่งหมายความวาผูฆาวฤตระ
11 สรมาเปนสุนัขเพศเมียที่พระอินทรเลี้ยงไว ถือเปนสุนัขสวรรคหรือสุนัขของเทพ 

(Devaśunī) ที่มีชื่อเสียงมาก เรื่องของนางไดรับสืบทอดและเลาขานขามผานกาลเวลามานาน

โดยตลอดดังที่ปรากฏในวรรณคดีสันสกฤตหลายเลม อาทิ ฤคเวท 10.108 อถรรพเวท 9.4.16

ไตตติรียพราหมณะ 2.5.8.10 พฤหัทเทวตา 8.24.36 และมหาภารตะ อาทิบรรพ 3.1–9 เปนตน 

(Hariyappa, 1953, pp.148–183) เรื่องนี้สะทอนใหเห็นวาสุนัขเปนสัตวที่ชนชาติอารยันนํามา

ใชงานแตโบราณ

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-44TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-44 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 45

วรรณคดีการละครอันไดแกบทละครท้ัง 13 เรื่องของภาสะ แตก็ยังไมปรากฏวามี

นักวรรณคดีคนใดวางหลักเกณฑเก่ียวกับประตินายกะไว ตํารานาฏยศาสตร ของ

ภรตมุนีซึ่งถือวาเปนตําราการประพันธที่เกาที่สุดที่สืบคนได ก็ยังไมปรากฏวา

กลาวถึงประตินายกะในฐานะตัวละครที่อยูตรงกันขามกับนายกะชัดเจน ตองใชเวลา

รวมพันปจึงจะปรากฏเปนหลักทฤษฎีที่เปนลายลักษณอักษร ในขณะที่นายกะและ

นายิกานั้นปรากฏในตําราการประพันธมาโดยตลอด ขอเท็จจริงดังกลาวนาจะชี้วา

ในเชิงทฤษฎีวรรณคดีแลวตัวละครปรปกษนั้นมีความสําคัญไมมากเทาตัวละครอ่ืนๆ 

ดังท่ีจะเห็นไดจากเนื้อหาท่ีปรากฏในตําราการประพันธตางๆ ขางตน

หากการนิยามหมายถึงการบอกวา “อะไรเปนอะไร” ซึ่งเปนการสรุปรวม

ความคิดขั้นพื้นฐานกอนที่จะวิเคราะหแยกแยะตอไปนั้น จะเห็นวานิยามของ

ประตินายกะท่ีกลาวไวแลวนั้นคอนขางสั้น หากอยูในคําประพันธอยางเชนใน

ทศรูปกะ และในสาหิตยทรรปณะ ก็มีเพียง 2 บาทหรือ 2 วรรคซ่ึงถือวาเปนเพียง

คร่ึงบทกลอนเทานั้น นอกจากน้ีนิยามเหลาน้ันยังแสดงใหเห็นวานักวรรณคดี

หลายคนมิไดแบงประเภทหรือเห็นวามีความซับซอนของตัวละครปรปกษที่จะตอง

กลาวถึงโดยเฉพาะแตอยางใด ลักษณะของการนิยามนั้นจึงอาจกลาวไดวาเปน

“ภาพรวม” (Stereotype) ซึ่งสะทอนขอเท็จจริงบางสวนของประตินายกะเทานั้น

ในขณะเดียวกันก็ละเลยความซับซอนของประตินายกะบางตัวไปอยางนาเสียดาย 

อยางเชนกุมภกรรณซ่ึงนับวาเปนตัวละครฝายประตินายกะตัวหน่ึงในรามายณะ

ที่เห็นเร่ืองญาติพี่นองสําคัญกวาคุณธรรม เมื่อคราวท่ีราวณะมาขอใหชวยออกรบ

สังหารพระรามกับพระลักษมณ กุมภกรรณยินยอมออกรบแมจะเห็นวาควรคืน

สีดาไปก็ตาม เปนตน เรายอมรับวานิยามน้ันทําใหเราเห็นประตินายกะไดชัดเจนข้ึน 

แตความชัดเจนดังกลาวก็มีเพียงดานเดียวคือลักษณะท่ีไมดีเทานั้น

ประตนิายกะจงึไมตางอะไรกบัตวัโกงทีม่กีารสืบทอดเปนขนบในการประพนัธ

วรรณคดีสันสกฤตดังจะเห็นไดจากนิยามของประตินายกะท่ีสาหิตยทรรปณะ กับ

ทศรูปกะ ใชชุดคําในการนิยามประตินายกะเหมือนกัน แมวาจะมีสถานะที่เทาเทียม

และแสดงบทบาทท่ีกอใหเกิดรสไดเหมือนนายกะอยูบางอันไดแกวีรรสและเราทรรส 

แตจะเห็นไดวาไมสําคัญเทาหรือมีความซับซอนไดเหมือนนายกะซึ่งเปนตัวละคร

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-45TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-45 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



46 วรรณวิทัศน

ที่นักวรรณคดีไดศึกษาไวอยางละเอียดแลวนั่นเอง12 ในแงของลําดับการเลาเรื่องดัง

ที่ปรากฏในกาวยาทรรศะ นั้น การพรรณนาประตินายกะกอนนายกะก็ไมถือวาเปน

เร่ืองไมดีโดยสิ้นเชิง แตการ “ทําใหเรายินดี” กับ “ความงามตามธรรมชาติ” ก็ตางกัน 

เพราะวัตถุอันเปนที่รับความยินดีนั้นไมเทากัน การเลาเรื่องประตินายกะกอน

จึงมีนัยที่ไมดีแฝงอยูแมทัณฑินจะมิไดกลาวไวโดยตรงก็ตาม จึงอาจกลาวไดวา แม

นักวรรณคดีจะมิไดกลาวในเชิงประเมินคาอยางชัดเจนตรงไปตรงมาวาประตินายกะ

ไมสําคัญ แตความไมสําคัญนั้นเห็นไดโดยปริยายจากเน้ือหาท่ีปรากฏ

นอกจากความไมสําคัญของประตินายกะจะเห็นไดจากลักษณะการกลาวถึง

ประตินายกะโดยตรงในตําราการประพันธตางๆ แลว บริบทแวดลอมในตํารา

การประพันธก็เปนสิ่งที่บอกไดเชนกันวาประตินายกะเปนตัวละครท่ีไมสําคัญ 

ประการแรกคือลําดับการอธิบาย ในตําราการประพันธดังกลาวนักวรรณคดี

อธิบายประตินายกะอยู ในลําดับที่ไมโดดเดน ในอัธยายะที่กลาวถึงตัวละครใน

ตําราทศรูปกะ นั้น ประตินายกะไปรวมอยูกับตัวละครท่ีนับวาเปนตัวประกอบหรือ

ตัวท่ีเสริมใหนายกะโดดเดนอันไดแกเพื่อน ผูชวยพระเอก และวิทูษกะ สวนใน

สาหิตยทรรปณะ วิศวนาถะกลาวถึงประตินายกะไวหลังสุดหลังจากที่กลาวถึง

นายกะและนายิกาอีกท้ังตัวละครเบ็ดเตล็ดอ่ืนไวอยางละเอียดแลว หากจะกลาววา

การวางไวเปนลําดับสุดทายแสดงใหเห็นถึงความสําคัญไดหรือไม ผูวิจัยเห็นวา

ในกรณีนี้คงไมใช เพราะหากลําดับสุดทายมีความสําคัญจริง เหตุใดจึงกลาวไว

อยางนอยมาก

นาสังเกตวาตําราการประพันธหลายเลมไมกลาวถึงประตินายกะไว

แตอยางใด บางกรณีเราไมอาจรูไดวานักวรรณคดีผูเขียนตํารานั้นตั้งใจหรือไมตั้งใจ

ที่จะไมกลาวถึง ตําราบางเลมก็ไมมีจุดมุงหมายท่ีจะกลาวถึงตัวละครอยูแลว เชน

กุวัลยานันทะ ของอัปปยทีกษิต ที่กลาวเรื่องอลังการเทานั้น เปนตน การไมมี

ตัวละครประตินายกะหรือตัวละครใดๆ เลยน้ันจึงเปนเร่ืองท่ีพอเขาใจได แตตํารา

12 รายละเอียดของพัฒนาการของนายกะในตําราการประพันธสันสกฤตดูไดจาก

วิทยานิพนธเรื่อง พระเอกในบทละครของกาลิทาส โดยเสาวภา ธานีรัตน (2522)

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-46TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-46 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 47

บางเลมไมอาจคิดเชนนั้นได เชน ตํารารสมัญชรี ของภานุทัตตะ รสมัญชรี เปน

ตําราที่กลาวถึงตัวละครไวอยางละเอียดมาก ไมกลาวถึงเรื่องอ่ืนอันเปนองคประกอบ

ของวรรณคดีสันสกฤตเปนตนวาอลังการหรือธวนิ ฯลฯ เมื่อพิจารณาโครงสราง

ของตําราเลมน้ีก็จะเห็นวาแบงออกเปน 2 สวน คือนายกะกับนายิกาซึ่งหมายถึง

ตัวละครเอกฝายชายและตัวละครเอกฝายหญิง ในแตละสวนก็จะมีรายละเอียด

และตัวอยางจํานวนมาก ประเด็นสําคัญของตําราเลมนี้จึงอยูที่การพรรณนาและ

อรรถาธิบายตัวละคร นาสังเกตวาภานุทัตตะไมไดกลาวถึงประตินายกะไวเลย

การไมกลาวถึงประตินายกะทั้งๆ ที่ตําราเลมนี้พรรณนาและจําแนกตัวละครไว

หลายประเภทอยางเห็นไดชัดนั้นจึงแสดงวาตัวละครประตินายกะไมสําคัญ13

ผูวิจัยเห็นวาสาเหตุสําคัญที่สงผลใหประตินายกะเปนตัวละครท่ีไมสําคัญ

ในทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤตน้ันจะเห็นไดจากความสัมพันธกับทฤษฎีรสน่ันเอง

กลาวคือ ในวรรณคดีสันสกฤตน้ันรสที่สําคัญที่สุดก็คือศฤงคารรส หรือรสรัก ถือวา

เปนยอดของรสทั้งปวง หรือเปน “King of Sentiments” (Nagendra, 1987, p.166) 

เปนรสเดนที่สุดในวรรณคดีสันสกฤต ประการหน่ึงเพราะเก่ียวกับความรัก (กามะ) 

13 ในกรณีที่ไมปรากฏประตินายกะในตําราการประพันธนั้นอาจตองกลาวถึงตํารา

นาฏยศาสตร ของภรตมุนีเปนกรณีพิเศษ เพราะนาฏยศาสตร ไมไดกลาวถึงประตินายกะไว

โดยตรงแตก็มีการจัดประเภทตัวละครฝายชายไว 3 ประเภท อันไดแกอุตตมบุรุษ ตัวละครชาย

ที่มีลักษณะนาเกรงขามสามารถควบคุมอารมณได มีสติปญญาเฉลียวฉลาด ชํานาญในศิลปะ

รอบรูศาสตรตางๆ เปนอยางดี ฯลฯ มัธยมบุรุษ ตัวละครชายที่เช่ียวชาญในศิลปและศาสตร 

เฉลียวฉลาด ออนหวานในทวงทีกิริยา และอัธมบุรุษ ตัวละครชายท่ีมีบุคลิกลักษณะไมพึง

ปรารถนา คือ วาจากระดาง หยิ่งยโส ชอบดูถูกเกียรติยศของผูอื่น ใฝหาความช่ัว ทรยศหักหลัง 

ฆาเพื่อนได อกตัญู เกียจคราน ลักทรัพย ทําชั่วเปนนิจ ประตินายกะอาจจัดประเภทใหอยูใน

จําพวกอัธมบุรุษก็เปนได จึงถือไดวาสถานะของประตินายกะยังไมชัดเจน ผู วิจัยจึงไมนํามา

ศึกษาดวย แตนาสังเกตวาในขณะเดียวกันเมื่อกลาวถึงนายกะ ภรตมุนีก็แบงพระเอกออกเปน

4 ประเภทคราวๆ เทานั้น ไดแก ธีโรทธตะ (กลาหาญและทระนง) ธีรลลิต (กลาหาญและราเริง) 

ธีโรทาตตะ (กลาหาญและสูงสง) และธีรประศานตะ (กลาหาญและสงบเสง่ียม) (เสาวภา ธานีรัตน, 

2522, น.10) จะสังเกตไดวามีการใชคําวา “ธีโรทธตะ” ซึ่งเปนชุดคําเดียวกับประตินายกะดวย

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-47TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-47 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



48 วรรณวิทัศน

ซึ่งเปนเน้ือหาท่ีแสดงปุรุษารถะ (เปาหมายของชีวิต)14 อีกประการหน่ึง เพราะเอ้ือ

ตอการดําเนินเร่ืองใหนาสนใจชวนติดตาม กวีเกือบทุกคนลวนกลาวถึงศฤงคารรส 

(กุสุมา รักษมณี, 2549, น.150) ในทางทฤษฎี นักวรรณคดีบางคนเห็นวารสนี้

สําคัญที่สุด เปนรสเดียวในวรรณคดี ภาวะหรืออารมณความรูสึกอื่นๆ ไมทําให

เกิดรสในใจของผูดูละคร เพียงแตเพิ่มพลังใหแกศฤงคารรสเทานั้น นักวรรณคดี

คนนั้นคือโภชะ เขาไดแตงตําราศฤงคารประกาศ ซึ่งเปนการเนนยํ้าความสําคัญของ

ศฤงคารรสใหเดนชัดมากย่ิงขึ้น

ในขณะเดียวกัน วรรณคดีสันสกฤตหลายเร่ืองก็เปนประจักษพยานวากวี

มุงหมายจะประพันธงานวรรณคดีตางๆ ใหเนนศฤงคารรสแทบท้ังส้ิน แมบางเรื่อง

ไมเกี่ยวกับรสน้ีโดยตรง กวีก็ยังแสดงใหเห็นวารสรักเปนสาเหตุสําคัญ เชน บทละคร

เรื่องเวณีสังหาร ของภัฏฏนารายณะ แมจะมีรสเดนเปนความโกรธดังที่ปรากฏใน

นายกะคือภีมะ แตสาเหตุของความโกรธนั้นก็มาจากความรักที่ภีมะมีตอนาง

เทราปทีนั่นเอง ความรักจึงเปนเสมือนสาเหตุตอการแสดงอารมณอื่นๆ ทําให

รสรักมีความสําคัญมากไปโดยปริยาย นอกจากนี้วรรณคดีบางประเภทไมปรากฏ

รสอื่นเลย มีเพียงรสรักเทานั้น ดังจะเห็นไดจากวรรณคดีประเภท “ทูตกาวยะ” หรือ

วรรณคดี “ทูตสื่อรัก” ที่กวีสันสกฤตนิยมแตง วรรณคดีประเภทนี้จะมีลักษณะสําคัญ

คือความพลัดพรากจากคนรักหรือความไมสมหวังในความรัก ทําใหเกิดความโหยหา 

กวีจะกําหนดใหตัวละครในเรื่องยึดถือสิ่งใดสิ่งหนึ่งซึ่งโดยปกติแลวจะเคลื่อนไหวได

มาเปนเครื่องแสดงความรําพึงรําพันถึงคู รัก และที่สําคัญก็คือจะฝากใหสิ่งนั้น

นําสารของตนไปสงใหยังคนรัก เรื่องท่ีโดดเดนเปนที่รู จักกันดีก็คือเมฆทูต ของ

กาลิทาส ปวนทูต ของโธยี และหงสทูต ของรูปโคสวามิน เปนตน

14 เปาหมายของชีวิตตามคติของฮินดูนั้นมี 4 ประการดวยกัน ไดแก กามะ (ความรัก 

ความปรารถนา ) อรรถะ (การแสวงหาทรัพย ) ธรรมะ (การทําตามหนาที่ ) และโมกษะ

(การหลุดพน) (Monier-Williams, 2005, p.637)

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-48TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-48 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 49

ดวยเหตุที่นายกะกับนายิกามีผลตอการเกิดศฤงคารรสในวรรณคดีสันสกฤต 

นายกะจึงเปนตัวละครที่สําคัญท่ีสุด ไมใชตัวละครอื่น นักวรรณคดีบางคน เชน

ธนัญชัย มีความเห็นวาองคประกอบท่ีสําคัญตอการสรางงานวรรณคดีโดยเฉพาะ

งานบทละครน้ันมีอยู 3 ประการ ไดแก วัสตุ (เรื่องและโครงเร่ือง) เนตฤ (หมายถึง

ตัวละครเอกฝายชายเชนเดียวกับนายกะ ) และรส (Kale, 2005, pp.ix-xv)

นายกะจึงเปนตัวละครสําคัญที่ขาดไปไมได ในขณะท่ีประตินายกะน้ันบางเรื่องอาจ

ไมมีก็ได คือไมไดเปนขอบังคับวาตองมี เราจึงพบวาวรรณคดีบางเร่ืองไมปรากฏ

ประตินายกะแตอยางใด แมแตอภิชญานศากุนตลํ หรือที่รูจักกันดีวาเรื่องศกุนตลา 

บทละครนาฏกะที่ไดรับยกยองวาเปนเพชรนํ้าเอกในโลกก็ยังไมปรากฏวามีตัวละคร

ประตินายกะที่ชัดเจน ในเรื่องศกุนตลานี้ปมปญหาอยูที่การที่ทาวทุษยันตลืมนาง

จนทําใหตองพลัดพรากจากกัน เหตุที่ทําใหลืมนั้นมาจากฤษีทุรวาสซ่ึงรู กันดีวา

เปนฤษีที่อารมณรอน หากโกรธข้ึนมาแลวก็อาจสาปใครไดงาย วันหน่ึงฤษีทุรวาส

มาหาพระฤษีกัณวะพอบุญธรรมของนางศกุนตลา แตเนื่องจากนางกําลังทุกขรอน

ดวยความรักจึงมิไดยินวามีใครมาและมิไดออกไปตอนรับ ฤษีทุรวาสจึงโกรธและ

สาปนาง แมเราอาจจะเห็นใจนางไดวานางกําลังตกอยูในหวงรักจึงลืมเลือนหนาที่ 

แตเราจะกลาววาฤษีทุรวาสเปนตัวละครปรปกษหรือเปนฝายตรงขามกับความดี

ไดหรือไม ผูวิจัยเห็นวาเราจะคิดอยางนั้นไมไดเชนกัน

มิใชเพียงแตวรรณคดีที่เปนบทละครเทาน้ัน วรรณคดีอื่นที่ไมใชบทละคร

ก็อาจไมมีประตินายกะหรือมีแตอาจไมชัดเจนไดเชนกัน ตัวอยางเชน เรื่องกุมาร

สัมภวะ (กําเนิดพระสกันทกุมาร) หรือที่บางคนเรียกในภาษาไทยวา กุมารสมภพ 

หากประตินายกะหมายถึงตัวโกงที่อยู ฝ ายตรงขามกับพระเอก เรื่องนี้ก็ไม มี

ประตินายกะ อาจมีการอางถึงอยูบางวามีอสูรตารกะมารุกราน พระพรหมแนะนํา

วาตองเปนโอรสท่ีเกิดจากพระศิวะกับพระนางปารวตีเทานั้นจึงจะมีฤทธ์ิเดชเพียง

พอจะสังหารอสูรตนน้ีได แลวกวีก็พรรณนาความพยายามของพระกามเทพและ

พระนางปารวตีที่จะเอาชนะใจพระศิวะ เรื่องนี้ลงจบที่ฉากแตงงานของพระศิวะกับ

พระนางปารวตี ทั้งคูครองรักกันอยางมีความสุข ไมมีฉากที่นายกะคือพระศิวะสูรบ

และสังหารอสูรนั้นแตอยางใด นอกจากนี้ขัณฑกาวยะหรือกวีนิพนธขนาดสั้น

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-49TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-49 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



50 วรรณวิทัศน

หลายเรื่องก็ไมมีประตินายกะอยูแลว เชน ฤตุสังหาร ก็เปนเรื่องพรรณนาความงาม

ของธรรมชาติ ขัณฑกาวยะบางเรื่องก็มีเพียงนายกะเทานั้น ไมมีประตินายกะ

เชน เมฆทูต ก็มีนายกะคือยักษที่พลัดพรากจากคนรักเทานั้น เปนตน ตัวอยางที่

กลาวมาน้ีจึงแสดงใหเห็นวาในการแตงวรรณคดีสันสกฤตเรื่องตางๆ นั้นประตินายกะ

เปนตัวละครท่ีอาจไมมีหรือไมชัดเจนก็ได ในขณะท่ีนายกะตองมีอยู

ÊÃØ»
ประตินายกะเปนตัวละครที่มีความสําคัญนอยโดยปริยาย เนื่องจากเปน

ตัวละครที่ยึดโยงกับรสที่สําคัญอยู 2 รสก็คือ วีรรสกับเราทรรสซึ่งเปนรสที่ออก

ไปทางรุนแรงเกรี้ยวกราดทั้งสิ้น และดวยเหตุที่วากวีสันสกฤตสงวนศฤงคารรสไว

สําหรับนายกะกับนายิกาเทานั้น เราจึงไมพบวามีตัวละครประตินายกะตัวใดที่

แสดงบทรักหรือบทเขาพระเขานางอันจะกอใหเกิดอารมณรักในวรรณคดีแตอยางใด

การสงวนไวเฉพาะนายกะกับนายิกานั้นอาจแสดงใหเห็นวาความรักท่ีจะแสดงออก

ไดในสายตานักวรรณคดีสันสกฤตแลวตองเปนเรื่องของความเหมาะสมของ

สถานภาพท้ังในแงของจริยธรรมและคุณธรรม กลาวอีกนัยหน่ึงก็คือความรัก

ตองมาควบคูกับความเหมาะสม ไมใชเรื่องของปจเจกบุคคลท่ีเปนอิสระตอสังคม

เหมือนเชนความรักโรแมนติกอยางท่ีเราคุนเคยกันอยูทุกวันนี้ ตําราการประพันธ

สันสกฤตจึงมุงอธิบายตัวละครประตินายกะในเชิงรูปธรรมเทานั้น นาสังเกตวา

ความรู สึกขัดแยงในใจตัวละครจะนับเปนประตินายกะแบบนามธรรมไดหรือไม

หากเปนเชนน้ีเราก็อาจนําทฤษฎีประตินายกะท่ีมีอยูในตําราการประพันธเหลานั้น

ไปวิเคราะหเชื่อมโยงกับวรรณคดีอื่นๆ ที่ไมปรากฏตัวละครปรปกษเปนตัวตนได 

ประเด็นน้ีนาจะไดศึกษาตอไป

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-50TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-50 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM



พฤศจิกายน 2558 51

ºÃÃ³Ò¹Ø¡ÃÁ
กุสุมา รักษมณี. (2549). การวิเคราะหวรรณคดีไทยตามทฤษฎีวรรณคดีสันสกฤต (พิมพครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร.

เจตนา นาควัชระ. (2514). วรรณคดีวิจารณและการศึกษาวรรณคดี. ใน วรรณไวทยากร. 

กรุงเทพมหานคร: โครงการตําราสังคมศาสตรและมนุษยศาสตร สมาคมสังคมศาสตร

แหงประเทศไทย.

มณีปน พรหมสุทธิรักษ. (2551). ประวัติวรรณคดีสันสกฤต. นครปฐม: โรงพิมพมหาวิทยาลัย

ศิลปากร.

เสาวภา ธานีรัตน. (2522). พระเอกในบทละครของกาลิทาส. วิทยานิพนธหลักสูตรปริญญา

อักษรศาสตรมหาบัณฑิต แผนกวิชาภาษาตะวันออก บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย.

Ballantyne, J.R. and Mitra, Pramada Dasa. (1994). The Sāhityadarpaṇa or Mirror of 

Composition of Viśvanātha. Delhi: Motilal Banarsidass.

Daṇḍin. (1911). Kāvyādarśaḥ (3rd ed). Calcutta: Paśupati.

Daṇḍin. (1996). Kāvyādarśaḥ (2nd ed). Varanasi: Chowkhamba Vidyabhawan.

Dhanañjaya (1865). Daśarūpaka. Calcutta: Baptist Mission Press.

Hariyappa, H.L. (1953). Ṛgvedic Legends Through The Ages. Poona: Deccan College 

Postgraduate & Research Institute.

Kale, M.R. (2005). Svapnavāsavadattā. Delhi: Motilal Banarsidass.

Kane, P.V. (1995). The Sāhityadarpaṇa (paricchedas 1, 2, 10 Arthālaṃkāras) with Exhaustive 

Notes (6th ed). Delhi: Motilal Banarsidass.

Nagendra. (1987). A Dictionary of Sanskrit Poetics. Delhi: B.R. Publishing Corporation.

Monier-Williams, Monier. (2005). A Sanskrit–English Dictionary. Delhi: Motilal Banarsidass.

O’ Flaherty, Wendy Doniger. (1981). The Rig Veda. London: Penguin Books.

Viśvanātha. (1998). Sāhityadarpaṇa with Commentary. Dilli: Bhāratīya Buk Karporesan.

Winternitz, Maurice. (2008). History of Indian Literature. Vol. 3. Delhi: Motilal Banarsidass.

TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-51TUWannawithatVol15_Text02.indd   A2-51 11/6/2558 BE   5:36 PM11/6/2558 BE   5:36 PM


