
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 53 

 

 
 

พนมดงรักศึกษา : พื้นที่หลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรม 
PHNOM DONG RAK STUDY : THE DIVERSITY OF LANGUAGES AND 

CULTURES AREA 
 

พระธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวสิุทฺโธ)1, พระมหาโชตินิพิฐพนธ์ สุทฺธจิตฺโต2,  
บัญญัติ สาลี3, วิโรจน์ ทองปลิว4 

Phra Dhammamolee1, Phramaha Chotnipitphon Sutthajitto2,  
Banyatti Sali3, Wirote Thongplew4 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์1-2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus1-2 

มหาวิทยาลยัมหาสารคาม3 
Mahasarakham University3 

มหาวิทยาลยัราชภฏัสรุินทร์4 
Surindra Rajabhat University4 

E-mail: Chotniphitphon@gmail.com  

ได้รับบทความ: 12 กุมภาพันธ ์2563; แก้ไขบทความ: 2 มีนาคม 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 30 มีนาคม 2563 
Received: February 12, 2020; Revised: March 2, 2020; Accepted: March 30, 2020 

 

บทคัดย่อ 
 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาความหลากหลายทางด้านภาษาและวัฒนธรรมในพื้นที่
บริเวณเทือกเขาพนมดงรัก พ้ืนที่ที่เลือกนำเสนอได้แก่ชุมชนที่ตั้งอยู่ติดกับเทือกเขาพนมดงรักทั้งฝั่ง
ประเทศไทยและกัมพูชา จากการศึกษาพบว่า เขาพนมดงรักเป็นเทือกเขากั้นแดนระหว่างไทยและ
กัมพูชา ในพ้ืนที่บริเวณเทือกเขาพนมดงรักนี้มีกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่หลากหลาย จึงมีความ
หลากหลายทั้งทางด้านภาษาและวัฒนธรรม กลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในฟากฝั่งประเทศไทยได้แก่ 
กลุ่มชาติพันธุ์เขมร ลาว กูย และกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในฟากฝั่งกัมพูชาได้แก่ เขมร ลาว และกูย 
กลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ทั้งสองฟากฝั่งนี้มีการตั้งถิ่นฐาน วิถีชีวิต และวัฒนธรรมที่เป็นอัตลักษณ์ของ
ตนเอง กลุ่มชาติพันธุ์ทั้งหมดนี้มีความสัมพันธ์ด้านความเป็นเครือญาติและเป็นเพื่อนบ้านไปมาหาสู่กัน
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน หลังจากที่มีการกำหนดเส้นกันแดนระหว่างไทยกับกัมพูชา ความสัมพันธ์
ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ วิถีชีวิต และวัฒนธรรมก็มีการปรับเปลี่ยนไป 

 

คำสำคัญ: พนมดงรัก, ความหลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรม, กลุ่มชาติพันธุ์, ชายแดนไทย-
กัมพูชา 

mailto:Chotniphitphon@gmail.com


54 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

 
Abstract 

 

 The purpose of this article is to study the diversity of language and culture 
in the area of Phanom Dong Rak mountain range.  The selected areas are 
communities located near the Phanom Dong Rak mountain range, both on the Thai 
and Cambodian side.  This study found that Khao Phanom Dong Rak is a mountain 
barrier between Thailand and Cambodia. In this area of Phanom Dong Rak mountain 
range there are many ethnic groups. So there is diversity of language and culture. 
Ethnic groups live in Thailand include Khmer, Laos, Kui.  Ethnic groups live in 
Cambodia include Khmer, Laos and Kui.  The ethnic groups that live on both sides 
have their own unique settlements, ways of life and culture which are identity of 
them.  All these ethnic groups have relations with kinship and neighbors to each 
other from the past to the present. After there is the border line between Thailand 
and Cambodia.  Relations between ethnic groups, ways of life and culture have 
changed. 

 

Keywords: Phnom Dong Rak, Diversity of Languages and Cultures, Ethnic Groups, 
Thai-Cambodian Border land  

 
บทนำ  

 อาณาบริเวณเทือกเขาพนมดงรักทอดตัวยาวตั้งแต่ตะวันออกไปทิศตะวันตก มีความยาว
ประมาณ 320 กิโลเมตร หากนับจากตะวันออกครอบคลุมพ้ืนที่บริเวณลุ่มน้ำโขง แขวงจำปาสัก 
บริเวณประเทศลาวตอนใต้ ทอดยาวไปทางทิศตะวันตกผ่านหลายจังหวัดในฟากฝั่งประเทศไทย ได้แก่ 
อุบลราชธานี ศรีสระเกษ สุรินทร์ บุรีรัมย์ และสิ้นสุดที่อำเภอตาพระยา จังหวัดสระแก้ว  พ น ม ด ง รั ก
เป็นเทือกเขาที่ไม่เพียงแค่เป็นเส้นแบ่งเขตแดนระหว่างไทยกับกัมพูชาในปัจจุบันเท่านั้น บทบาท
สำคัญของเทือกเขานี้ยังทำหน้าที่เป็นเส้นแบ่งเขตแดนระหว่างพ้ืนที่ราบสูงและต่ำ พบหลักฐานด้าน
โบราณคดแีละปราสาทหินที่ตั้งอยู่บนและเชิงเขาพนมดงรักแสดงให้เห็นการปะทะปฏิสัมพันธ์ของผู้คน
ในบริเวณนี้ตลอดระยะเวลาไม่ต่ำกว่า 800 ปี ผู้คนที่อาศัยอยู่บริเวณเทือกเขาพนมดงรักมีความ
หลากหลายด้านภาษา วัฒนธรรม ความเชื่อ และวิถีการดำเนินชีวิต กลุ่มชาติพันธุ์ดังกล่าวมี
ปฏิสัมพันธ์ทั้งเผ่าพันธุ์ เชื้อชาติ ภาษา และวัฒนธรรม ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 55 

 

 
 

 ไทย ลาว และกัมพูชาได้ถือกำหนดเทือกเขาเป็นส่วนหนึ่งของเส้นแบ่งเขตรัฐ เมื่อนำ
แนวคิดด้านภูมิรัฐศาสตร์และภูมิศาสตร์วัฒนธรรมมาอธิบายปรากฏการณ์ที่สะท้อนให้เห็นถึงพลวัต
การปฏิสัมพันธ์สัมพันธ์และความขัดแย้งนี้จะพบความไม่ลงรอยกันระหว่างภูมิศาสตร์ด้านวัฒนธรรม
และภูมิศาสตร์รัฐศาสตร์  การพยายามเชื่อมโยงตรึงอำนาจแห่งรัฐทั้งไทย ลาว และกัมพูชาตาม
ความคิดของรัฐชาติทำเกิดนโยบายแห่งรัฐเพ่ือพัฒนาอาณาบริเวณชายแดนเพ่ือเปลี่ยนชายแดนเป็น
พ้ืนที่สัมพันธ์กันระหว่างรัฐ ซึ่งรัฐเข้าใจว่าผู้คนในพ้ืนที่เกิดความสัมพันธ์กันตามความต้องการก็ตาม 
แต่การที่รัฐชาติจัดการโดยอาศัยอำนาจเพ่ือครอบครองพ้ืนที่และการสร้างความชอบธรรมในการ
พยายามกดทับ ปิดบัง และสร้างความทรงจำใหม่ในความเป็นความของรัฐชาติทำให้ผู้คนในพื้นที่พนม
ดงรักมีความสำนึกความเป็นชาติพันธุ์ที่เปลี่ยนแปลงไป ชายแดนยิ่งมีปัญหามากยิ่งขึ้น ทำให้นโยบาย
ชายแดนไม่สามารถสร้างความสัมพันธ์และแก้ความขัดแย้งได้อย่างยั่งยืน 

 บทความนี้เขียนขึ้นจากส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง การปรับตัวของกลุ่มชาติพันธุ์เขมรและ
นัยในการจัดการบริหารพื้นที่ชายแดนไทย-กัมพูชา พ้ืนที่ที่ใช้ศึกษาคือ บริเวณด่านช่องจอม ตำบลด่าน 
อำเภอกาบเชิง จังหวัดสุรินทร์ โดยเลือกกรอบแนวคิดด้านกลุ่มชาติพันธุ์ พ้ืนที่ทางสั งคม และ
วัฒนธรรม ซึ่งงานวิจัยดังกล่าวได้ใช้มุมมองเกี่ยวกับชายแดน เน้นผู้คนที่อาศัยอยู่ในพ้ืนที่ชายแดน ซึ่ง
ยังไม่ได้พิจารณาถึงพ้ืนที่ที่มีความสำคัญในการแบ่งเขตแดนตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และพ้ืนที่ปะทะ
ปฏิสัมพันธ์กันของผู้คนทุกกลุ่มชาติพันธุ์ผ่านยุคสมัยตามลำดับจนถึงปัจจุบัน และในงานวิจัยดังกล่าวนี้
เน้นศึกษาความคิดและจินตนาการเกี่ยวกับชายแดนและมุมมองแตกต่างจากรัฐ ซึ่งรัฐได้มองเพียง
กายภาพคือ เขตแดน (boundary) เส้นแบ่งเขตแดน (borderline) และ พรมแดน (frontier) เมื่อ
เป็นเช่นนี้ทำให้รัฐกำหนดนโยบายที่จะรักษาพ้ืนที่และพัฒนาทางกายภาพมากกว่าที่จะมองสิ่งที่มีอยู่
ในพ้ืนที่ชายแดน ดังจะเห็นชัดในสมัยรัฐบาลพลเอกชาติชาย ชุณหะวัณ (พ.ศ. 2531-2533) ได้มี
นโยบายเกี่ยวกับเปลี่ยนสนามรบเป็นสนามการค้า และนโยบายนี้ยังคงมีสืบเนื่องมาถึงปัจจุบัน จึง
กำหนดกรอบแนวคิดพ้ืนฐานในการวิจัยดังกล่าวข้ างต้น เป็นแนวทางในการศึกษา อันจะเป็น
ประโยชน์ในการกำหนดนโยบายในการพัฒนาพ้ืนที่ชายแดน 

 ในบทความนี้จึงยกเนื้อหาสาระต่าง ๆ มาเป็นตัวอย่างโดยใช้แนวคิดและมุมมองที่เน้น
พ้ืนที่เป็นหลัก กล่าวคือ ใช้เทือกเขาพนมดงรักที่เป็นพ้ืนที่ปะทะปฏิสัมพันธ์ของผู้คนในพ้ืนที่บริก าร
ของเทือกเขานี้เป็นประเด็นหลักในการอธิบายปรากฏการณ์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เพ่ือให้ได้เห็น
พัฒนาการทั้งพ้ืนที่ และปรากฏการณ์ของผู้คนครอบคลุมทุกยุคสมัยของการเวลา อันจะเป็นประโยชน์
ในการศึกษาชายแดนบริเวณเทือกเขาพนมดงรักที่รัฐทั้ง 3 รัฐได้กำหนดเป็นเส้นแบ่งแดนตาม
ธรรมชาติ 

 
พนมดงรัก : พื้นที่และผู้คนยุคปราสาท 



56 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

 การศึกษาสภาพพ้ืนที่และผู้คนในอดีตในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักนี้ พบว่า พนมดงรัก
เป็นเทือกเขาที่มีความสำคัญที่ผู้คนในอดีตยกฐานะเป็นพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์และมีการปฏิสัมพันธ์กันของ
ผู้คนในอดีตเป็นอย่างมาก หลักฐานด้านโบราณคดีและปราสาทหินที่ตั้งอยู่บนอาณาบริเวณเทือกเขา
พนมดงรักแสดงถึงการปะทะปฏิสัมพันธ์ของผู้คนในพ้ืนที่นี้ตลอดระยะเวลาไม่ต่ำกว่า 800 ปี (สุพจน์ 
ประเสริฐศรี, 2544) และเป็นเทือกเขาที่เป็นเขตแบ่งดินแดนในพ้ืนที่เอเชียอาคเนย์ในอดีตซึ่งมีชื่อเรียก
ในภาษาเขมรโบราณที่ปรากฏในจารึกปราสาทขนา (K.660) ว่า วฺนํกํเวง /vnam kamven°” (ฬุง 
เสียม, 2544)  แปลว่า ภูเขากำแพง จารึกนี้มีอายุอยู่ในยุคอาณาจักรเขมรโบราณสมัยเจนละ ซึ่งอาจ
เป็นเส้นแบ่งเขตแดนโบราณที่อาศัยลักษณะภูมิศาสตร์แบ่งกั้นเขตแดนระหว่างเจนละบกกับเจนละน้ำ  

 หลักฐานโบราณคดีที่แสดงให้เห็นว่าพ้ืนที่บริเวณเทือกเขาพนมดงรักเป็นที่อยู่อาศัยของ
มนุษย์ตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ ดังจะเห็นภาพเขียนที่ผาแต้ม จังหวัดอุบลราชธานี และมีผู้คน
อาศัยอยู่ในบริเวณนี้อย่างต่อเนื่องจนถึงสมัยประวัติศาสตร์ โดยเฉพาะในสมัยที่อาณาจักรเขมรเรือง
อำนาจ ได้แก่ อาณาจักรฟูนัน เจนละ และพระนคร ดังจะพบปราสาทซึ่ งเป็นหลักฐานที่แสดงถึง
วัฒนธรรมของผู้คนในพ้ืนที่บริเวณนี้ ปราสาทน้อยใหญ่ที่เรียงรายอยู่บนเทือกเขาพนมดงรัก ได้แก่ 
ปราสาทวัดภู ปราสาทเขาพระวิหาร ปราสาทตาควาย ปราสาทตาเมือน ปราสาทเขาน้อย และ
ปราสาทสด็อกก๊อกธม จารึกที่พบในประสาทต่าง ๆ บนเทือกเขาเป็นหลักฐานสำคัญของผู้คนที่อาศัย
อยู่และการใช้พ้ืนที่ในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักในชุมชนศูนย์รวมในการปะทะปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
ผู้คนในอดีต เช่น จารึกปราสาทเขาน้อยปรากฏชื่อเมืองหนึ่งว่า เชยษปุระ ดังความในจารึกตอนหนึ่งว่า 

...บรรทัดที่ 4 เขาผู้มีชื่อว่า อีศวรกุมารเป็นราชเสวกของพระเจ้าแผ่นดิน พระนามว่า 
ศรี...วรรมันพระองค์นั้น...บรรทัดที่ 5 ...เมื่อได้แต่งตั้งเขาให้รักษาเมืองเชยษปุระอีก 
จากนั้นได้เป็นเจ้าเมืองเชยษปุระ...บรรทัดที่ 8 ในปี ศกะ ที่ 659 วันขึ้น 8 ค่ำ เดือน 
ไชยษฐะ (เดือน 7) ผู้มีชื่อเสียงที่นี่... ศรีมันทาระ...(จิรพัฒน์ ประพันธ์วิทยา(ผู้อ่านและ
แปล), 2552) 
จารึกนี้เป็นจารึกที่เก่าแก่ที่สุดในประเทศไทยที่แสดงให้เห็นถึงการอาศัยอยู่ของผู้คนบริเวณ

เทือกเขาพนมดงรัก นอกจากนี้ยังมีจารึกอีกหลายหลักที่แสดงให้เห็นการใช้บริการพ้ืนที่และการ
ปฏิสัมพันธ์ของผู้คนในอดีต เช่น จารึกเสมาวัดกุดแต้ อำเภออรัญประเทศ จังหวัดสระแก้ว เป็นจารึก
ของพระเจ้าภวรรมันที่ 2 ได้กล่าวถึงพระนามพระเจ้าอีศานวรรมัน พระบิดาของพระองค์ และหมู่บ้าน
ชื่อศังกระ เมืองชื่ออาฒยปุระ เชษยฐปุระ ภีมะปุระ และจันทรปุระ นอกจากนี้ถึงการการกินอยู่ของ
ผู้คนในอดีตด้วยว่า “เขาให้ขุดสระงดงามยาวลึกน้ำใสรสจืดสนิทน่ากินน่าใช้...” (อ่านเพ่ิมเติมใน 
ภาควิชาภาษาตะวันออก, คณะโบราณคดี. ภาษา-จารึก ฉบับที่ 11 สารัตถะจากจารึกและวรรณกรรม
ท้องถิ่น 90 ปี ศาตราจารย์ ดร.ประเสริฐ ณ นคร, 2552) นอกจากจารึกดังกล่าวแล้วยังมีจารึกที่
ปราสาทตาเมือน จารึกปราสาทเขาพระวิหาร จารึกปราสาทสด็อกก็อกธม และจารึกปราสาทเขารัง ที่



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 57 

 

 
 

ได้กล่าวถึงพ้ืนที่ ผู้คน และการปฏิสัมพันธ์ของผู้คนในอดีต โดยเฉพาะจารึกปราสาทสด็อกก๊อกธมได้
กล่าวถึงรายชื่อพระมหากษัตริย์กัมพูชาในสมัยเมืองพระนครหลายพระองค์ ซึ่งก็เป็นจารึกหนึ่งที่พบ
อยู่บนเทือกเขาพนมดงรัก  

จึงน่าจะสรุปได้ว่า ในสมัยที่มีการสร้างปราสาท เทือกเขาพนมดงรักก็มีความสำคัญ
เช่นเดียวกัน นอกจากเป็นที่ก่อสร้างปราสาทหลายหลังต่างยุคสมัยกัน ก็ยังมีหลักฐานที่เป็นลายลักษณ์
อักษรในศิลาจารึกให้เห็นว่า ผู้คนในอดีตใช้บริการเทือกเขาแห่งนี้เป็นสถานที่ปะทะปฏิ สัมพันธ์กัน 
และเป็นศูนย์รวมใจแห่งผู้คน 

 
 

พนมดงรัก : พื้นที่และผู้คนยุคสงคราม 
 พ้ืนที่บริเวณเทือกเขาพนมดงรักแทบไม่ได้รับผลกระทบอะไรมากนักในช่วงสงครามโลก
ครั้งที่ 2  แม้ว่าไทยและกัมพูชาถูกญี่ปุ่นยึดครองก็ตาม แต่เมื่อสงครามโลกครั้งที่ 2 ยุติลง คนเขมรใน
ประเทศกัมพูชาเริ่มก่อตั้งขบวนการอิสระเพ่ือกอบกู้เอกราชจากฝรั่งเศส ขบวนการนี้มีศูนย์กลาง
บัญชาการที่พนมดงรัก พ.ศ. 2496 กัมพูชาได้รับเอกราช และเริ่มพัฒนาประเทศ จนกระทั่งถึงปี พ.ศ. 
2513 สงครามเวียดนามขยายตัวเข้ามาในกัมพูชา ภูมิภาคติดกับเทือกเขาพนมดงรักถูกแบ่งเป็นสอง
ฝ่าย คือ ฝ่ายอเมริกาโดยมีไทยเวียดนามใต้ ส่วนหนึ่งของประเทศลาว และสาธารณรัฐเขมร อีกฝ่าย
เป็นฝ่ายที่อยู่ตรงกันข้ามต่อต้านอเมริกาได้แก่ เวียดนามเหนือ ลาว และรัฐบาลปลดแอกกัมพูชาเป็น
พันธมิตรกัน ช่วงปี พ.ศ. 2513-2518 ผู้คนที่อยู่บริเวณเทือกเขาพนมดงรักเริ่มมีความเดือดร้อน มี
ปรากฏการณ์ใหม่เกิดขึ้นในพ้ืนที่แห่งนี้ มีการใช้เครื่องบินทิ้งระเบิด สมัยถัดจากปี 2518 เป็นต้นมาจึง
ถึง พ.ศ. 2522 ในส่วนฟากฝั่งของประเทศไทยก็มีกระบวนการต่อต้านคอมมิวนิสต์ โดยผู้แทนราษฎร์
ในจังหวัดสุรินทร์คนหนึ่งเป็นผู้นำ ฝ่ายในประเทศกัมพูชาก็ปกครองโดยเขมรแดง การสงครามในช่วง
ระยะเวลาถึงเกือบ 22 ปี หลังสงครามยุติลงหลังการลงนามในข้อตกลงยุติสงครามในภูมิภาคนี้เมื่อ
วันที่ 23 ตุลาคม 2534 ชาวเขมรและลาวได้อพยพเข้ามาอาศัยอยู่ในประเทศไทยหลายแสนคน ซึ่ ง
อาจอยู่ในรูปแบบศูนย์อพยพและเป็นผู้หลบซ่อนในหมู่บ้านต่าง ๆ ที่อยู่ในบริเวณชายแดน ซึ่งใน
ปัจจุบันอาจได้รับสัญชาติไทยแล้ว 
 
 

พนมดงรักกับการปะทะปฏิสัมพันธ์ในพ้ืนที่ชายแดน 
 งานศึกษาประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์เขมร ส่วนใหญ่เน้นศึกษาในกรอบประวัติศาสตร์กัมพูชา

ซึ่งเป็นงานที่เน้นศึกษาพ้ืนที่และความเป็นรัฐกัมพูชา แต่ก็มีงานบางชิ้นที่ศึกษาประวัติความเป็นมา
ของกลุ่มชาติพันธุ์ผ่านตำนานโดยเฉพาะตำนานพุทธทำนายดังความตอนหนึ่งในหนังสือ “ราชพงษาว
ดารกรุงกัมพูชา” ว่า “...ดูกรอานนท์เอ๋ย จำเดิมตั้งแต่นี้ต่อไปภายหน้า เกาะโคกหมันนี้ แผ่นดินจะงอก
ขึ้นใหญ่กว้าง และจะเกิดเป็นนครหนึ่ง...แล้วขนานนามพระนครว่า กรุงกัมพูชาธิบดี ส่วนนานา



58 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

ประเทศจะเรียกว่า เขมระภาษา...”(พันตรีหลงเรืองเดชอนันต์(ทองดี ธนรัชต์), 2552) ศึกษา
ประวัติศาสตร์การปะทะปฏิสัมพันธ์ในยุคสมัยต่างๆ เหล่านี้ส่วนใหญ่ได้ข้อมูลและหลักฐานจากศิลา
จารึกและเอกสารโบราณในปลายยุคสมัยเมืองพระนคร ปรากฏหลักฐานที่เกี่ยวข้องกับพ้ืนที่ที่อยู่ใน
เขตประเทศไทยปัจจุบัน ได้แก่ สมัยพระบาทชัยวรมันที่ 7 ในจารึกปราสาทพระขรรค์สรุปความได้ว่า
ว่า “พระเจ้าชัยวรมันได้พระราชทานพระพุทธชนมหานาถให้ เมืองต่าง ๆ ที่อยู่ภายในพระ
ราชอาณาจักร เมืองต่าง ๆ ดังกล่าวน่าจะเป็นเมือง โลฺวทยปุระ (ลพบุรี) สวรรณปุระ (สุพรรณบุรี) ชย
ราชปุรี (ราชบุรี) ศรีชยสิงหปุรี (เมืองในจังหวัดกาญจนบุรี) ศรีชยวัชรปุรี (เพชรบุรี) ชื่อเมืองสันนิษฐาน
จากคณะกรรมการจัดพิมพ์เอกสารทางประวัติศาสตร์สำนักนายกรัฐมนตรี ในหนังสือประชุมศิลาจารึก
ภาคที่ 4 (2513) ในจารึกวัดศรีชุมได้กล่าวถึงกษัตริย์เมืองพระนครว่า “...ผีฟ้าเจ้าเมืองศรีโสธรปุระ 
ยกพระราชธิดาชื่อสุขรมหาเทวีให้เป็นมเหสีของพ่อขุนผาเมือง...” (กรมศิลปากร, 2527) ในสมัย
อยุธยาปรากฏในพระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยาและจุลยุทธการวงศ์ว่า “...ปี พ.ศ. 1893 พระเจ้า
รามาธิบดีที่ 1 (พระเจ้าอู่ทอง) ได้สถาปนากรุงศรีอยุธยาขึ้นและโปรดฯให้พระราเมศวรและสมเด็จ
พระบรมราชาธิราชที่ 1 (ขุนหลวงพะงั่ว) ไปตีกรุงกัมพูชา (กรมศิลปากร, 2535) 

 จากข้อมูลต่าง ๆ ที่ยกมากล่าวในที่นี้ก็เพ่ือแสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างรัฐไทยและ
กัมพูชา ซึ่งน่าจะหมายถึงความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ไทยและเขมรด้วย ส่วนใหญ่ข้อมูลที่
ปรากฏในพงศาวดารกล่าวถึงการสู้รบกันและเป็นข้อมูลเกี่ยวกับความสัมพันธ์ด้านราชวงศ์กษัตริย์
ผู้ปกครองเมือง ดังในพระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์รัชกาลที่ 1 ในตอนหนึ่งกล่าวถึง ในสมัยที่
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกขึ้นเถลิงถวัลย์ราชสมบัติในปี พ.ศ. 2325 ขุนนางกัมพูชาได้
เขียนใบบอกเข้ามาขออ่อนน้อมและขอพระยายมราช (แบน) ออกไปช่วยราชการกรุงกัมพูชา และในปี 
2337 พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก ได้โปรดเกล้าฯ พระราชทานอภิเษกให้พระองค์เอง 
เป็น สมเด็จพระนารายณ์รามาธิบดี ศรีสุริโยพรรณ บรมสุรินทรา มหาจักรพรรดิราช บรมนารถบพิตร 
เจ้ากรุงกัมพูชา (เจ้าพระยาทิพากรวงศ์, 2526) นับตั้งแต่อาณาจักรอยุธยาได้โจมตีอาณาจักรเขมร 
และ ได้เผาพระนครราบเป็นหน้ากลอง ทำให้อาณาจักรเป็นส่วนหนึ่งของอาณาจักรอยุธยาในฐานะ
ดินแดนประเทศราชเป็นเวลาเกือบ 400 ปี ต่อมาในสมัยกรุงธนบุรีและกรุงรัตนโกสินทร์ เขมรตกอยู่
ภายใต้การควบคุมของจักรวรรดิสยามอย่างเข้มงวด ในสมัยรัชกาลที่ 3 ได้เกิด สงครามอานามสยาม
ยุทธทำให้กัมพูชาเป็นรัฐอารักขาระหว่างสยามกับญวน ก่อนที่จะตกเป็นของฝรั่งเศสในเวลาต่อมา 

 ในยุคสมัยที่เกิดการแบ่งดินแดนและรัฐทั้งไทยและกัมพูชาถูกแบ่งเขตแดนชัดเจนมากท่ีสุด
ก็คือ สมัยกัมพูชาตกอยู่ภายใต้อาณานิคมฝรั่งเศส ในปี พ.ศ. 2406 การติดต่อสัมพันธ์กันระหว่างกลุ่ม
ชาติพันธุ์เขมรทั้งสองฝ่ายก็เป็นได้ยากขึ้นเรื่อย ๆ รัฐชาติของทั้ง 2 ฝ่ายก็พยายามสร้างความเป็นชน
ชาติของรัฐและสร้างความสำนึกชาติพันธุ์ใหม่ให้กับกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในพ้ืนที่ชายแดนมากยิ่งขึ้น แต่
กลุ่มชาติพันธุ์เขมรก็ยังมีความสำนึกทางชาติพันธุ์ ถึงแม้จะถูกแบ่งแยกเขตการปกครองผ่านยุคสมัย

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%AA%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%AA%E0%B8%A2%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%A2%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98


ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 59 

 

 
 

ต่าง ๆ ก็ตาม สิ่งที่ปรากฏเป็นอัตลักษณ์แห่งชาติพันธุ์นี้ก็คือ ภาษาและวัฒนธรรมเขมร นอกจากนี้ยัง
ทิ้งร่องรอยแห่งอารยธรรมที่เป็นผลงานของบรรพบุรุษคือ ปราสาท ซึ่งเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวธำรงไว้ซึ่ง
ความสำนึกทางชาติพันธุ์ได้เป็นอย่างดี  

 แนวคิดการสร้างความสำนึกใหม่น่าจะเกิดขึ้นครั้งแรกใน พ.ศ. 2442 เมื่อครั้งมีการปฏิรูป
การปกครองในมณฑลลาวกาว มีบันทึกไว้ตอนหนึ่งที่กล่าวถึง พระเจ้าน้องยาเธอกรมหลวงสรรพสิทธิ
ประสงค์ ได้รับสั่งเจ้าหน้าที่ในมณฑลว่า “แต่นี้สืบไปให้เจ้าหน้าที่แต่ละแผนกทุกหัวเมืองใหญ่น้อยใน
มณฑลตะวันออกเฉียงเหนือ เมื่อจะมีการสำรวจสำมะโนครัวหรือหากมีราษฎรมาติดต่อที่จะใช้แบบ
พิมพ์ทางราชการ ให้ปฏิบัติใหม่โดยกรอกในช่องสัญชาติว่า “ชาติไทยในบังคับสยาม” ทั้งสิ้น ห้ามมิให้
ลงหรือเขียนในช่องสัญชาติว่า ชาติลาว ชาติเขมร ส่วย ผู้ไท ฯลฯ ดังที่เคยปฏิบัติมาแต่ก่อนเป็นอัน
ขาด...” (เติม สิงหัษฐิต มปป.อ้างใน สมคิด, 2551) การที่มีรับสั่งดังนี้ก็เพ่ือเป็นการเสริมสร้างความ
สำนึกใหม่ในความเป็นไทยกับกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ในมณฑลลาวกาวซึ่งถูกเปลี่ยนชื่อเป็นมณฑล
ตะวันออกเฉียงเหนือ(อิสาน)ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์เขมรบางส่วนในพื้นที่อีสานตอนใต้เกิดความสำนึกตาม
ไปด้วย 

 
 

พนมดงรักกับกระบวนการเปลี่ยนแปลงสำนึกกลุ่มชาติพันธุ์ของรัฐ    
 คแมร์ ผ่านกระบวนการสร้างความเป็นอ่ืนกับคำว่า “ขอม กับ เขมร” “เยิงเกิดเจียมนุฮ์

แคมร์ แมจกีเฮาทา ขอม นึง เขมร” คำกล่าวสงสัยของกลุ่มชาติพันธุ์เขมร แต่เมื่อทบทวนการเรียกชื่อ
คนต่างชาติพันธุ์ของคนไทยอย่างผิวเผินก็เข้าใจได้ด้วยวิธีการใช้ภาษาของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ แต่เมื่อ
พิจารณาอย่างลึกซึ้งแล้ว ในคำเรียกย่อมมีการแฝงไว้ซึ่งนัยที่ต้องการให้ผู้อ่ืนอยู่ในฐานะต่ำกว่าตน  
และเมื่อเอ่ยถึงคำว่า “ขอม” และ “เขมร” แล้ว หลายคนที่คิดว่าตนเป็นคนไทยก็ต้องกล่าวในใจว่า 
คนละพวกกัน ดังความคิดเห็นจากนักวิชาการหลาย ๆ คนต่างพยายามหาความหมายของคำว่า ขอม 
และเขมร และอธิบายให้แตกต่างกัน จนกลายเป็นคนละพวกกัน แต่เมื่อสอบถามคนเขมรกลับไม่เคย
รู้จักว่าใครคือขอม รู้จักแต่คำว่า “เขมร” แต่ในเอกสารไทยได้เขียนไว้แม้ในศิลาจารึกวัดศรีชุม ในสมัย
สุโขไทยหลักที่ 2 ก็ยังปรากฏว่า “ขอมสบาดโขลญลำพง” และจิตร ภูมิศักดิ์ ได้ศึกษาค้นคว้าและ
อธิบายความเป็นมาของคำสยาม ไทย ลาว และขอม โดยนำเสนอเกี่ยวกับลักษณะทางสังคมของชื่อ
ชนชาติ กล่าวโดยรวมก็คือ คำว่า “ขอม” ถูกใช้เรียกคนหลายกลุ่มท่ีไม่ได้เจาะจงลงไปว่าเป็นใครที่ไหน 
และได้คัดค้านแนวคิดของเซเดส์ ซึ่งท่านได้ตีความคำว่า “กัมโพชราช” ในตำนาน จามเทวีวงศ์ และ
จิตร ได้กล่าวทิ้งท้ายว่า “เราต้องอ่านและตีความศัพท์ของตำนานด้วยความหมายอย่างไทยล้านนายุค
โบราณ” (จิตร ภูมิศักดิ์, 2544)   

 จะเห็นได้ว่า คำทั้ง 2 คำนี้เป็นคำที่นักวิชาการทั้งหลายได้พยายามตีความกันในแง่มุม
หลากหลาย มีทั้งที่เห็นด้วยและคัดค้านความคิดเห็นที่ทั้งจิตร ภูมิศักดิ์ และเซเดส์ได้นำเสนอ อย่างไรก็



60 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

ตาม เมื่อเอาความคิดเห็นของคนในสมัยปัจจุบันเข้าไปช่วยนิยามคำศัพท์ทางด้านความเชื่อแล้ว 
โดยเฉพาะในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานฉบับ 2542 ได้ให้ความหมายคำว่า ขอม ไว้ว่า “เขมร
โบราณ”  

 แสดงให้เห็นถึงการยอมรับบางส่วนว่า ขอมคือคนเขมร แต่เป็นคนเขมรในยุคโบราณ และ
ความเชื่อของคนไทยโดยเฉพาะในนามของรัฐชาติ จะเรียกปราสาทต่าง ๆ ที่อยู่ในไทยและกัมพูชาว่า 
ปราสาทขอม อักษรที่ไทยเคยใช้ในอดีตว่า อักษรขอม แม้จะมีรูปเขียนเหมือนอักษรเขมรปัจจุบันก็
ตาม ไทยก็เรียกว่า อักษรขอมหวัด  

 ความสับสนในอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ที่ซับซ้อนของกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในพ้ืนที่ชายแดนไทย -
กัมพูชาก็เกิดขึ้น เมื่อมีการแบ่งผลงานของกลุ่มชาติพันธุ์ที่เกิดขึ้นในอดีตเป็นอีกพวกหนึ่ง ผู้วิจัย
พยายามถามว่า “มีคนเขมรกี่คน” คนเขมรในบ้านด่านที่อาศัยอยู่ในพ้ืนที่ไทยก็ลังเลที่จะตอบว่ามี
หรือไม่มี เพราะความสับสนในอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ตนเอง ต้องถามใหม่ว่า “คนที่พูดภาษาเขมรมีเยอะ
หรือเปล่า” จึงได้คำตอบ 

 การสร้างความสับสนโดยนักวิชาการที่สังกัดรัฐชาติไทยยังมีเพ่ิมเติมมาเรื่อย ๆ จากคำว่า 
ขอมไม่ใช่คนเขมร ก็เกิดคำใหม่ว่า “เขมรถิ่นไทย” “ไทยเขมร” ความไม่ยอมรับว่าเป็นกลุ่มชาติพันธุ์
เขมรเดียวกันกับผู้คนในกัมพูชาก็ยิ่งทวีมากข้ึน คำเรียกของคนเขมรที่บ้านด่านเรียกคนเขมรกัมพูชาว่า 
“พวกเขา”  แต่คนเขมรในบ้านด่านเรียกกลุ่มชาติพันธุ์ลาวและกูยถึงแม้จะเป็นคนละกลุ่มชาติพันธุ์แต่
ในบ้านด่านว่า “พวกเรา” การสร้างความเป็นอ่ืนให้กับกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในกัมพูชาหรือผู้ที่อพยพมา
ข้ามแดนมาเพ่ือค้าขายและตั้งบ้านเรือนอยู่ในหมู่บ้านโอร์เสม็ด กัมพูชา เป็นการนิยามอัตลักษณ์ของ
กลุ่มชาติพันธุ์เขมรในเชิงลบ ในขณะเดียวกัน เมื่อต้องการผลประโยชน์ในด้านการค้า และการติดต่อ
ประสานงานในพ้ืนที่ก็บอกกับกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในกัมพูชาว่า “ตนเองเป็นคนเขมร” ซึ่งสร้างความ
ยอมรับเป็นญาติสนิท  

 การนิยามคำเรียกกลุ่มชาติพันธุ์เขมรให้แตกต่างจากคำว่า ขอม และคนเขมรนิยามตนเอง
ว่า คนไทย ก็เพ่ือเหตุผลในการสร้างคุณค่าบางอย่าง และให้ความหมายในทางลบกับอีกบางสิ่ง ธงชัย 
วินิจกุล ได้เรียกว่า “การนิยามอัตลักษณ์ในเชิงลบ”  (negative identication) (Thongchai, 2001) 

  
 

เขมรป่าดงก้าวไปสู่ความเป็นคนอีสานใต้ 
 กลุ่มชาติพันธุ์เขมรอาศัยอยู่ในพ้ืนที่นี้มาตั้งแต่สมัยเมืองพระนคร เมื่อกาลเวลาผ่านพ้น

ความเจริญรุ่งเรืองของเมืองพระนคร กรุงสุโขทัยและอยุธยาตียึดครองและทำให้กลุ่มชาติพันธุ์เขมรใน
เมืองพระนครบางส่วนต้องย้ายเมืองหลวงไปตามลำดับดังกล่าวข้างต้นแล้ว ในปี พ.ศ.2257 กลุ่มชาว
กูยได้อพยพจากอัตปือแสนแป มาอาศัยอยู่ร่วมในพ้ืนที่ด้านเหนือเขาพนมดงรัก ต่อมาในปี พ.ศ. 2260 
ก็มีการตั้ง “เขมรป่าดง” ปรากฏในเอกสารพงศาวดารมณฑลอีสาน ความสัมพันธ์ระหว่างผู้คนในพ้ืนที่



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 61 

 

 
 

กับความเป็นรัฐสยามในอดีต อันจะโยงถึงผู้คนในพ้ืนที่ชายแดนไทย-กัมพูชาว่า กลุ่มชาติพันธุ์เหล่านี้
เป็นกลุ่มเดียวกัน ไม่ได้แยกกันเหมือนในปัจจุบัน โดยเฉพาะในสมัยที่มีการไปตีเมืองเสียมราฐ ได้กวาด
ต้อนมา หนึ่งในจำนวนนั้นเป็นบุตรของเจ้าเมืองเสียมราฐด้วย ชื่อว่า นางดาม มาตไว ต่อมาได้แต่งงาน
กับนายสุ่น หลานพระยาสุรินทร์ภักดี ชาวเขมรทราบว่านางดาม มาตไว เป็นหลานสะไภ้ของเจ้าเมือง 
ก็เลยพากันอพยพมาอยู่เพิ่มมากขึ้น (หม่อมอมรวงศ์วิจิตร อ้างใน อัษฎาง ชมดี, 2551) 

  “เขมรป่าดง” จึงเป็นชื่อเรียกผู้คนที่อยู่ในพ้ืนที่แถบเทือกเขาพนมดงรักตอนเหนือ โดย
กลุ่มผู้เดินทางและฝ่ายปกครองจากเมืองอยุธยาและรัตนโกสินทร์ตอนต้น ในหนังสือนิทานโบราณคดี
(สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ นิทานที่ 17 เรื่อง แม่น้ำโขง, 2487) ตอนหนึ่งว่า  “ เมื่ อ ฉั น ไป
มณฑลอีสานครั้งหลัง ไปพบ "เขมรป่าดง" อีกจำพวกหนึ่ง สอบสวนได้ความว่า เมืองสุรินทร์ เมือง
สังฆะ เมืองขุขันธ์ เมืองศรีสะเกษ และอำเภอประโคนชัย (เดิมชื่อว่าเมืองตะลุง) ในจังหวัด
นครราชสีมา บรรดาอยู่ทางฝ่ายใต้ต่อแดนกัมพูชา ชาวเมืองเป็นเขมรป่าดงทั้งนั้น พูดภาษาเขมรและมี
การเล่นอย่างโบราณหลายอย่าง เช่นเอาใบไม้มาเป่าเป็นเพลงเข้ากับการขับร้อง ที่เรียกกันว่า "เขมร
เป่าใบไม้" เป็นต้น ฉันเคยได้ยินแต่เรียกชื่อมาแต่ก่อน เพ่ิงไปเห็นเล่นกันจริงครั้งนั้น...” ความเป็นเขมร
ป่าดงอยู่ในความเข้าใจและรับรู้ของฝ่ายปกครองและกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืนเรื่อย  จนกระทั่งในปี พ.ศ. 
2483-2484 กล่าวคือ ในสมัยที่มีปัญหาการแบ่งเขตแดนระหว่างไทยกับฝรั่งเศส ซึ่งในสมัยนั้นกัมพูชา
ตกเป็นเมืองขึ้นของฝรั่งเศส ทำให้ฝ่ายปกครองรู้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในอาณาบริเวณพนมดงรัก
นั้นเป็นกลุ่มชาติพันธุ์เขมรซึ่งมีอยู่ทั้งที่อยู่ในเขตแดนที่เป็นพ้ืนที่ประเทศไทยและกัมพูชา  

 ผลกระทบจากการขีดเส้นแดนในครั้งนั้นที่มีต่อกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ในด้านการโยกย้าย
พลัดถิ่น ผลกระทบจากสงคราม และการดำรงชีพในพ้ืนที่ที่เกิดปัญหาพิพาท กลุ่มชาติพันธุ์เขมรที่ถูก
ขีดเส้นเขตแดนขั้นกลางระหว่างพ้ืนที่ที่ติดกัน โดยที่กลุ่มชาติพันธุ์นั้น ๆ เคยไปมาหาสู่กันและ
ปฏิสัมพันธ์กันมาโดยตลอด เมื่อมีการขีดเส้นกั้นกลาง มีรั้วกั้น ห้ามเข้าออกไปมาหาสู่กันโดยรัฐชาติทั้ง 
2 ฝ่าย วิถีชีวิตจำต้องปรับเปลี่ยน ความคิดความรู้สึกก็เปลี่ยน นโยบายทั้ง 2 รัฐชาติถั่งโถมลงบนชีวิต
ผู้คนชายแดน  

 กลุ่มชาติพันธุ์เขมรภายใต้ชาตินิยม คำจากปากของกลุ่มชาติพันธุ์เขมรทั้ง 2 ฝ่ายในขณะ
นั้น พูดกันคนละอย่าง ทั้ง ๆ ที่เคยกินข้าวร่วมหม้อกัน เขมรในรัฐชาติไทย บอกว่า “เขมรทาสฝรั่ง” 
แต่เขมรในกัมพูชาก็ว่า “เขมรทาสไทย” (สัมภาษณ์นายสบี ดีงาม, 2551) การปลูกฝังความเป็นรัฐชาติ
ไทยจากคำว่า “ชาติไทยบังคับสยาม” ถูกบังคับให้คนในพ้ืนที่ต่าง ๆ ที่อยู่ในขอบขันธสีมารัฐชาติไทย
กรอกลงในสัญชาติ บางครั้งเกิดการตอบโต้ก็มี เช่น เรื่องกบฏผีบุญ หรือผีผู้มีบุญ เกิดขึ้นทั่วไปในอีสาน 
ที่เกิดในพ้ืนที่อีสานใต้ ได้แก่ กบฏกลุ่มบุญจัน ลูกเจ้าเมืองขุขันธ์  

 การปรับเปลี่ยนชื่อเรียกกลุ่มคนเขมรเป็นคนไทยอีสานใต้ทำให้กลายเป็นอ่ืนที่แตกต่างไป
จากความเป็นเขมรตามชาติกำเนิด ก็เพ่ือกลืนกลายชาติพันธุ์ ห้ามติดต่อกับคนเขมรอีกฟากหนึ่ง โดย



62 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

ให้มีเจ้าหน้าที่รัฐได้แก่ ผู้ใหญ่บ้าน ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน ตำรวจ เป็นผู้คอยสอดส่อง นางเยือ(นามสมมติ) 
(2552) ได้กล่าวว่า “ตอนที่อายุวัยเด็ก สงสารพ่อมาก ต้องขายวัวเดือนละหลายตัวเพ่ือเอาเงินให้
ตำรวจ กำนันจะเป็นคนมาบอกทุกเดือนว่า ตำรวจเขารู้นะว่า พ่อติดต่อกับฝ่ายกัมพูชา รักษาคนไข้ 
แบบผิดกฎหมาย ยาสมุนไพรอะไรนั่นมันผิดกฎหมาย รักษาไม่ได้ และรักษาคนเขมรกัมพูชาด้วยแล้ว
ยิ่งผิดมาก ตำรวจจะมาจับแล้วนะ ผมมาเตือนก่อน..  พ่อก็เลยต้องจ่ายเงินให้เขา บางครั้งพ่อไม่มีเงิน 
ต้องหนีระหกระเหินไปอยู่กับคนเขมรที่เป็นญาติอยู่อำเภอสำโรง จังหวัดอุดรมีชัย อีกฟากโน้น หลาย
เดือน จนเรื่องเงียบ ก็กลับมา ฉันจำได้ตลอดกับคน ๆ นี้ ...” 

 บทบาทนโยบายชาตินิยมเข้ากลืนกลายความเป็นชาติพันธุ์เขมรในพ้ืนที่ชายแดนเป็นไทย
มาก จนกระทั่งคำว่า “คนอีสานใต้” ก็ถูกนำมาใช้กับคนเขมรในพ้ืนที่จังหวัดอีสานชายแดนติด
ประเทศกัมพูชา คำว่า “คนเขมร” คนในพ้ืนที่ไม่กล้าเอ่ยคำตอบคำถามว่า “เป็นใคร มาจากไหน” 
กลับตอบทดแทนด้วยคำว่า “ผมและฉันเป็นคนอีสานใต้”  

 
 

กลุ่มชาติพันธุ์เขมรกับสงคราม คอมมิวนิสต์ และการเมืองเรื่องคนชายขอบ 
 หลังจากหมดสิ้นสงครามอินโดจีนแล้ว กลุ่มชาติพันธุ์เขมรในพ้ืนที่ชายแดน คาดกันว่าจะ

อยู่ปกติสุข แต่ไม่เป็นเช่นนั้น เริ่มต้นในปี 2502 เจ้านโรดมสีหนุ กษัตริย์แห่งกัมพูชาได้ยื่นฟ้องศาล
ยุติธรรมระหว่างประเทศ ณ กรุงเฮก ประเทศเนเธอร์แลนต์ เมื่อวันที่ 6 ตุลาคม 2502 ว่าประเทศไทย
ลุกล้ำอธิปไตยกัมพูชาและขอให้ศาลมีคำสั่ง 

 1. ราชอาณาจักรไทย มีพันธะที่จะต้องถอนหน่วยทหารที่ได้ส่งไปตั้งประจำ ณ บริเวณสิ่ง
หักพังของปราสาทเขาพระวิหาร ตั้งแต่ ค.ศ.1954 

 2. อำนาจอธิปไตยแห่งดินแดนเหนือปราสาทพระวิหารเป็นของราชอาณาจักรกัมพูชา 
 การไต่สวนพิจารณาคดีเป็นไปอย่างต่อเนื่องยาวนานถึง 3 ปี มีการนัดพิจารณาสืบพยาน

ทั้งหมด 63 ครั้ง จนในที่สุด ศาลโลกก็ตัดสินให้กัมพูชาเป็นฝ่ายชนะคดีด้วยคะแนน 9 ต่อ 3 เสียงเมื่อ
วันที่ 15 มิถุนายน 2505 ยังผลให้ประเทศไทยต้องยินยอมทำตามข้อเรียกร้องทั้ง 2 ข้อของกัมพูชา 
(http://th.wikipedia.org/wiki) ในปีที่ตัดสินคดีเรื่องนี้ตรงกับปีที่ชุมชนบ้านด่าน และกลุ่มชาติพันธุ์
เขมรในพ้ืนที่ช่องจอมต้องถูกปลัดกวี คนเก่ง และผู้ใหญ่สบี ดีงาม เกณฑ์ให้ย้ายที่ตั้งหมู่บ้านจากเดิม
เป็นชุมชนบ้านด่านในปัจจุบัน และเมื่อเสร็จสิ้นไทยก็ปิดพรมแดนโดยสิ้นเชิง ผู้คนก็ไม่สามารถเข้าออก
ประเทศแบบทางการได้  

 “วันเสียงปืนแตก” ตรงกับวันที่ 7 สิงหาคม 2508 ถือเป็นวันที่มีความสำคัญในฐานะวันที่
เกิดการปะทะกันด้วยกำลังอาวุธระหว่างพลพรรคคอมมิวนิสต์แห่งประเทศไทย (พคท.) กับเจ้าหน้าที่
ตำรวจของรัฐเป็นครั้งแรกที่บ้านนาบัว ต.เรณู อ.นาแก จ.นครพนม ถึงแม้พ้ืนที่จะอยู่ไกลจากชายแดน
ไทย-กัมพูชา แต่ในกัมพูชาก็มีการปราบปรามคอมมิวนิสต์ในระยะเวลาใกล้เคียงกัน ในช่วงปลายปี 

http://th.wikipedia.org/wiki


ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 63 

 

 
 

พ.ศ. 2497 ขบวนการคอมมิวนิสต์ที่ยังอาศัยอยู่ในกัมพูชาได้จัดตั้งพรรคการเมืองถูกกฎหมาย โดยใช้
ชื่อพรรคว่า “กรมประชาชน” (Krom Pracheachon) หรือ “กลุ่มประชาชน” เพ่ือลงเลือกตั้งสภาใน
ปี พ.ศ. 2498 ซึ่งผลปรากฏว่า พรรคประชาชนได้รับคะแนนเสียงจากการเลือกตั้งครั้งนั้นเพียงร้อยละ 
3.5 เท่านั้น ไม่เพียงพอที่จะเข้าไปเป็นสมาชิกสภานิติบัญญัติได้ ส่วนพรรคที่ได้รับคะแนนเสียงสูงสุด
คือ พรรคสังคมราษฎร์นิยม (Sangkum Reastr Niyum) หรือ "กลุ่มสังคม” ของเจ้าสีหนุ 

 หลังจากการเลือกตั้งเสร็จสิ้นลง สมาชิกของพรรคประชาชนก็โดนกลุ่มของเจ้าสีหนุกดดัน
และตามจับกุมจนต้องหลบหนีไปอยู่ใต้ดิน เช่นเดียวกันกับพรรคประชาธิปไตยที่โดนเจ้าสีหนุกดดันจน
ต้องสลายตัวไปก่อนหน้านั้น เนื่องจากพระองค์กล่าวหาว่าพรรคเป็นอันตรายต่อนโยบายของพระองค์ 
การหลบหนีของพรรคประชาชนในครั้งนั้น ส่งผลให้พรรคไม่ได้ลงเลือกตั้งครั้งต่อมา ในปี พ.ศ. 2505 
ในช่วงนี้เอง ที่เจ้าสีหนุเริ่มเรียกกลุ่มฝ่ายซ้ายที่แฝงอยู่ตามท้องถิ่นต่าง ๆ ด้วยชื่อว่า “เขมรแดง” 
โดยเฉพาะในพ้ืนที่ชายแดนไทยจังหวัดศรีสะเกษและจังหวัดสุรินทร์ ดังนั้นการแก้ไขและป้องกันการ
ปราบปรามคอมมิวนิสต์ในปีนั้นจึงเกิดขึ้น นอกจากมีการย้ายรวมหมู่บ้านแล้ว ยังต้องหนีลูกปืนที่เกิด
จากการการปะทะระหว่างฝ่ายคอมมิวนิสต์กับเจ้าหน้าที่ฝ่ายกัมพูชาและไทย เมื่อเหตุการณ์สงบในปี 
2509 ก็กลับมาอยู่หมู่บ้านเหมือนเดิม  

“กระบวนการคอมมิวนิสต์ยังไม่จบเพียงแค่นั้น ในราวปี พ.ศ. 2514-16 ก็ได้
ข่าวเรื่องคอมมิวนิสต์อีกครั้ง ชาวบ้านก็พากันกลัว นอนไม่หลับ นอกจากนี้ยังมีการ
ปล้นสดมภ์ทรัพย์สินและอาหารชาวบ้านอยู่เนือง ๆ แต่ชาวบ้านก็ต้องอยู่ไม่รู้จะไปไหน 
ก็ช่วยกันไป ถ้าเขามาปล้นก็ให้เขา ไม่ขัดขืน เพราะก่อนปล้นเขาจะส่งข่าวมาก่อนว่า 
อยากได้อะไร เอาจำนวนเท่าไร พวกเราก็จะเตรียมไว้ให้ เขา”  (สัมภาษณ์  15 
พฤศจิกายน 2551. นายสบี ดีงาม) 

 ราวปี พ.ศ. 2521-2522 เกิดการต่อสู้อย่างหนักในประเทศกัมพูชาปัญหาภัยคอมมิวนิสต์   
การยิงปืนใหญ่เข้ามาตกในเขตไทยเป็นประจำทุกวัน   โดยเฉพาะในช่วงเย็น   และมีลูกปืนใหญ่ตกใน
โรงเรียนบ้านด่านเป็นเหตุให้นักเรียนตาย 4 คน และชาวบ้านตาย 2 คน ทำให้นักเรียนไม่กล้าไปเรียน
และครูไม่กล้ามาสอนเป็นเหตุให้ต้องย้ายโรงเรียนมาสร้างในที่ปัจจุบัน การอพยพย้ายชุมชนให้อ่ืนและ
กลับไปบ้านเดิม ญาติ และคนรู้จักมักคุ้นกัน  

 ผู้อำนวยการโรงเรียนบ้านด่าน ได้กล่าวว่า “ในช่วงนี้ผมก็ต้องเข้าไปเช่าบ้านอยู่ที่อำเภอ
ปราสาท แล้วขับรถไป-กลับ ลูกและเมียก็พาไปอยู่ด้วย ไม่มีใครไปเรียนเลย แต่ผมก็ต้องมาทำงาน 
และดูแลโรงเรียน ประมาณเกือบ 2 ปี เหตุการณ์จึงสงบ ชาวบ้านก็มาอยู่ในหมู่บ้านเป็นปกติ ไม่มีใคร
ย้ายหนีออกไปเลย เพราะหลายคนก็รักที่นี่ โดยเฉพาะผมเป็นพ่อเป็นคนลาว อพยพมาอยู่นานแล้ว
ตั้งแต่ราวปี 2504 โน้นแหละ จึงคิดว่า เหมือนเป็นบ้านเกิดของตนเอง” (สัมภาษณ์ 10 มกราคม 
2552) 

http://th.wikipedia.org/wiki/à¸�à¸�à¸
http://th.wikipedia.org/wiki/à¹€à¸¥à¸·à¸­à¸�à¸•à¸±à¹�à¸�
http://th.wikipedia.org/wiki/à¸�.à¸¨._2498
http://th.wikipedia.org/wiki/à¸ªà¸ à¸²à¸�à¸´à¸•à¸´à¸�à¸±à¸�à¸�à¸±à¸•à¸´
http://th.wikipedia.org/wiki/à¸�.à¸¨._2505


64 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

 จากคำบอกเล่าของชาวบ้านด่านว่า ปัญหาความหวาดกลัวคอมมิวนิสต์ของประชาชนใน
บ้านด่านและหมู่บ้านในบริเวณแนวชายแดน เพราะกิตติศัพท์ที่ได้ยินกันมาว่า ถ้าพวกเขมรจับใครได้ก็
จะจับตัดคอ  และเมื่อเข้าถึงบ้านไดก็จะเผาบ้านเรือน วัด หรือโรงเรียน ก็จะเผาให้เกลี้ยง พวก
คอมมิวนิสต์ไม่สามารถเห็นตัวได้ในตอนกลางวันแต่จะปรากฏตัวขึ้นในตอนกลางคืน   แม้แต่ตำรวจ
ตระเวนชายแดนก็ถูกบุกตีจนค่ายแตก ทำให้ประชาชนกลัวเพราะพวกคอมมิวนิสต์นั้นโหดมาก  และ
ไม่สามารถเห็นได้ในเวลากลางวันคอมมิวนิสต์จะปรากฏตัวในตอนกลางคืน อำเภอกาบเชิงในขณะนั้น
ได้ถูกยกระดับจากตำบลเป็นกิ่งอำเภอ บ้านด่านในขณะนั้นได้จัดให้เป็นหมู่บ้านป้องกันตนเอง (อพป.) 
โดยการส่งเจ้าหน้าที่มาฝึกอาวุธเพ่ือให้ประชาชนทั้งหญิงและชายในชุมชนสามารถป้องกันตนเองได้
และได้มีการแจกจ่ายอาวุธปืนให้คณะกรรมการหมู่บ้าน เช่น ปืนลูกซองยาว ปืน ปลย. 88   ปืนคาบิล 
เป็นต้น  

 จากคำว่า คอมมิวนิสต์ ถูกเรียกรวมกับคำว่า เขมรที่อยู่อีกฟากของเส้นพรมแดน ทำให้
เขมรในชุมชนบ้านด่านคิดแบบเหมารวมว่า คนเขมรนั่นแหละคือคอมมิวนิสต์ ทั้ง ๆ ที่ไม่เข้าใจในเรื่อง
คอมมิวนิสต์ว่าเป็นอย่างไร บางคนก็เล่าบอกว่า ผูกผ้าพันคอสีแดง บ้างก็ว่า ชอบใส่หมวกถือปืน บ้างก็
ว่า ชอบเดินในเวลากลางคืน ทั้งหมดล้วนเป็นเสียงที่เกิดจากการจินตนาการของคำว่า คอมมิวนิสต์ 
การใช้วาทกรรมเรื่องคอมมิวนิสต์อันตรายในกระบวนการป้องกันของรัฐชาติผ่านเจ้าหน้าที่รัฐ ทำให้
ชาวบ้านสร้างภาพแทนความเป็นคอมมิวนิสต์และสร้างความเป็นอ่ืนให้กับกลุ่มชาติพันธุ์เขมรด้วยกัน 
ถึงแม้จะมีแผ่นดินติดกัน แต่มีเส้นแบ่งแดนมาก้ันเท่านั้นเอง 

 ผลจากสงครามกลางประเทศกัมพูชา กระบวนการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ซึ่งเกิดขึ้นในสมัยเขมร
แดง และการปราบปรามคอมมิวนิสต์ ทั้งในไทยและกัมพูชามีผลกระทบต่อกลุ่มชาติพันธุ์ในชายแดน
เป็นอย่างมาก โดยเฉพาะในกัมพูชาในปี พ.ศ. 2504 สมเด็จนโรดม สีหนุ ได้ประกาศกลางที่ประชุม
สันนิบาตสมัชชาแห่งชาติ กรุงพนมเปญ (ปะแดงมหาบุญเรือง คัชมาย์, 2543 : 4) โดยเข้ากับทุก
ประเทศท้ังที่เป็นคอมมิวนิสต์และประชาธิปไตย ในขณะที่ไทยต่อต้านลัทธิคอมมิวนิสต์ทุกรูปแบบ  

 การเมืองกัมพูชาในยุคต่าง ๆ ล้วนทำให้เกิดผลกระทบต่อกลุ่มชาติพันธุ์ชายแดน 
โดยเฉพาะนโยบายการเมืองเรื่องการโยกย้ายเปลี่ยนถิ่นฐานผู้คนจากเมืองสู่ชนบท ชนบทสู่เมือง ซึ่ง
เกิดขึ้นในเดือนเมษายน 2518 เพ่ือให้ประกอบอาชีพตามที่ตนเองวาดหวังไว้ ได้แก่ ขุดสระ ขนเดิน 
ทำถนน โดยแบ่งเป็นกลุ่มตามอายุ เพศ และสถานภาพ แยกออกจากกัน หากหญิงใดมีลูกอ่อนก็จะถูก
แยกออกจากลูก หากเจ็บป่วยก็จะปล่อยให้ตาย หรือไม่ก็ฆ่าทิ้งเสีย (สัมภาษณ์ผู้ลี้ภัยในประเทศที่ 3 
อ้างใน ประแดงมหาบุญเรือง คัชมาย์, 2543)  

 “ไม่รู้คนที่อยู่ในหมู่บ้านเดิมหายไปไหนหมด สงสัยตายหมด หรือไม่ก็ย้ายไปอยู่ที่
อ่ืน เพราะว่า หลังจากกลับมาอยู่หมู่บ้านด่านหลังเหตุการณ์สงบแล้ว ก็ไม่ได้ข้ามไปเลย 
แม้จะมีโอกาสหาของป่าบ้าง ก็ไม่เห็นคนเลย จนกระทั่งเปิดพรมแดนในราวปี 2526 จึง



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 65 

 

 
 

เห็นคนเขมรข้ามมาซื้อของในตลาดที่ด่าน แต่ก็ไม่ใช่คนกลุ่มเดิมแล้ว ภาษาที่พูด
แตกต่างจากเดิม ฟังแทบไม่ออก” 

 คำให้การของนางเฮง แสงเพชร ผู้ให้สัมภาษณ์เหตุการณ์หลบหนีลูกระเบิดสมัยเขมรแดง 
และการขายของในตลาดมืดจุดผ่อนปรนที่มีได้เพราะการเปิดพรมแดนครั้งแรกในรอบสิบปี (สัมภาษณ์
, 5 ตุลาคม 2551) 

 
 

พนมดงรักกับวัฒนธรรมผู้คนในอาณาบริเวณชายแดน 
 ผู้คนในอาณาบริเวณชายแดน (border land) มีลักษณะเฉพาะและพิเศษที่แตกต่างจาก

ความเป็นพ้ืนที่อ่ืน ๆ ในทั่วไป ซึ่งรัฐมักจัดเป็นพ้ืนที่เพ่ือการควบคุม (regulation) ในรูปแบบต่าง ๆ 
เพ่ือควบคุมและกำกับการเคลื่อนไหวผู้คนและการข้ามแดนผ่านช่องผ่านแดนในพ้ืนที่พรมแดน โดย
ผ่านการใช้กฎหมาย กติกา ระเบียบ และกฎเกณฑ์ที่แต่ละรัฐชาติได้กำหนด นอกจากนี้ พ้ืนที่ชายแดน
ยังเป็นหน้าด่านที่ต้องเผชิญกับแรงเบียดนโยบายจากอีกรัฐหนึ่งไปสู่รัฐหนึ่งเพ่ือการรักษาไว้ซึ่งอำนาจ
และและความมั่นคง ในขณะเดียวกันพ้ืนที่ชายแดนยังมีความสลับซับซ้อนและหลากหลายทางด้าน
วัฒนธรรมที่แสดงลักษณะเฉพาะทั้งสอดคล้อง กลมกลืน และโต้แย้งกระบวนการที่รัฐชาติได้กำหนด
ควบคุมหลอมรวมความเป็นอันเดียวกัน 

 วัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในพ้ืนที่ชายแดนก่อนการสร้างเป็นรัฐชาติก่อนสงครามโลก
ครั้งที่ 2 นั้น พื้นที่ทางวัฒนธรรมเขมรปรากฏอยู่ในพ้ืนที่บริเวณเทือกเขาพนมดงรักทั้งสองฟากฝั่ง ใน
สมัยสงครามเย็นและปัญหาการเมืองได้เข้ามาบดบังและลบเลือนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์เขมรหายไป
ระยะหนึ่ง กระแสชาตินิยมที่รัฐชาติไทยได้ปลุกกับคนในดินแดนนับแต่การเริ่มสร้างเอกสาร
ประวัติศาสตร์ในแบบเรียนตั้งแต่กรุงสุโขทัยเป็นต้นมา โดยยกเอาศิลาจารึกวัดศรีชุมเป็นข้ออ้างว่า ได้
ขับไล่ขอมสบาดโขลญออกจากพ้ืนที่ได้ ต่อมาก็สร้างความต่อเนื่องของกรุงอยุธยามาเชื่อมต่อกับกรุง
สุโขทัย และได้อ้างสิทธิในการครอบครองเหนือดินแดนพ้ืนที่พนมดงรักทั้งหมด เมื่อฝรั่งเศสทวงคืน
พ้ืนที่ที่ไทยเคยยึดครองก็เกิดการสร้างความไม่พอใจกับความเป็นอาณานิคม กล่าวในทางลบว่า ไทย
เสียดินแดนให้กับเจ้าอาณานิคมฝรั่งเศส และสิ่งที่เห็นความเป็นชาตินิยมแห่งรัฐชาติไทยมากท่ีสุดก็คือ 
การแท้คดีเขาพระวิหาร ในสมัยจอมพลสฤษฎิ์ ธนรัชต์ เกิดการพิมพ์หนังสือเล่ม “ไทยสถาปนากษัตริย์
เขมร” พระราชนิพนธ์ในรัชกาลที่ 4 (สำนักทำเนียบนายกรัฐมนตรี, พระนคร : ธนะการพิมพ์, 2505) 
เพ่ือแสดงความเป็นผู้อยู่เหนือประเทศกัมพูชา การแสดงออกของไทยในเรื่องนี้สอดคล้องกับแนวคิด
เรื่องจินตภาพจักรพรรดินิยม (Alexandra Denes, 2006)  โดยคิดว่าเขมรเป็นส่วนหนึ่งของไทย  

 จากข้อมูลที่ยกมากล่าวในเบื้องต้นนี้ เป็นการเกริ่นนำเพ่ือสะท้อนให้เห็นสภาพวัฒนธรรม
ผู้คนโดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์ เขมรในพ้ืนที่ชายแดนบริเวณพ้ืนที่ผ่านแดนช่องจอม -โอร์เสม็ด 



66 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

ผลกระทบจากการสงครามทำให้วัฒนธรรมผู้คนในพ้ืนที่ทั้งมีการธำรงไว้และปรับเปลี่ยนไป โดยแบ่ง
ออกเป็นหัวข้อตามช่วงเวลาแห่งการสงครามต่าง ๆ  

 

พนมดงรักกับวฒันธรรมกลุ่มชาติพันธุ์หลากหลายในพ้ืนที่ชายแดนยุคกระแส 
โลกาภิวัตน์ 

 ชายแดนไทย-กัมพูชาในยุคโลกาภิวัตน์ ซึ่งผ่านการเปลี่ยนผ่านปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่ผู้คน
ในชุมชนชายแดนได้สั่งสมความทรงจำมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ความสำนึกกลุ่มชาติพันธุ์ถูกรัฐขาติ
ปรับเปลี่ยนและผลักดันสู่ความเป็นชายขอบและความเป็นอ่ืนให้กับผู้คนทั้งที่อาศัยอยู่ในเขตแดนไทย
และกัมพูชา ผู้คนในชุมชนบ้านด่านยังคงอาศัยอยู่ที่เดิมภายใต้การเข้าควบคุมของอำนาจรัฐไทย แต่
กลุ่มชาติพันธุ์เขมรในชุมชนโอร์เสม็ดและสำโรงถูกโยกย้ายถิ่นฐานด้วยนโยบายการเปลี่ยนผู้คนของ
การเมืองสมัยเขมรแดง ผู้คนที่อาศัยอยู่ในหมู่บ้านจัดตั้งใหม่ชื่อว่า โอร์เสม็ด ต่างย้ายถิ่นฐานมาโดยการ
ควบคุมจากอำนาจรัฐกัมพูชา และมีอีกหลายคนโยกย้ายถิ่นฐานมาอยู่อาศัยร่วมด้วยเพ่ือประกอบ
อาชีพค้าขาย รับจ้างในคาสิโน ขับมอเตอร์ไซตรับจ้าง และแม้ประกอบอาชีพที่ผิดกฎหมายอย่าง
การค้าบริการประเวณี หากถามว่า ความสำนึกทางชาติพันธุ์ระหว่างผู้คนในชุมชนบ้านด่านกับชุมชน
โอร์เสม็ดยังเหมือนเดิมหรือไม่ คำตอบที่ได้อาจมีความหลากหลายแล้วแต่บริบทที่อาศัยผลประโยชน์ที่
มีความเลื่อนไหลในพ้ืนที่ชายแดน การดิ้นรนปรับตัวเพ่ือการอยู่รอดในบริบทพ้ืนที่ชายแดนของแต่
ชุมชนก็ย่อมมีมากขึ้นปานใด การปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมเพราะความเป็นพ้ืนที่ชายแดนที่ก้าวมาสู่ยุค
โลกาภิวัตน์ก็มีมากขึ้นปานนั้น พัฒนาการทางด้านสังคมและวัฒนธรรมในชุมชนทั้งสองฟากฝั่งไม่
พร้อมกัน ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงสำเนียงภาษาและวัฒนธรรม อีกทั้งการถูกแบ่งแยกดินแดนโดย
อำนาจรัฐด้วย ยิ่งให้มองเห็นความแตกต่างระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์เขมรทั้งสองฟากฝั่งได้ชัด แต่อย่างไร
ก็ตาม ความสำนึกในความเป็นชาติพันธุ์เขมรก็ไม่ได้แตกต่างกัน ถ้าหากตอบคำถามในบริบทที่เป็น
วัฒนธรรมที่ไม่ได้ถูกกดทับด้วยอำนาจรัฐ 

 ยศ สันตสมบัติ (2544)  ได้ให้ความหมายเกี่ยวกับอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไว้ว่า อัต
ลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์เป็นลักษณะของกลุ่มที่พูดภาษาเดียวกัน ซึ่งเป็นหน่วยทางสังคมการเมืองและ
ระบบเครือญาติเดียวกัน โดยผ่านประสบการณ์ทางประวัติศาสตร์ชาติ เดียวกัน และมีแบบแผน
ทางด้านวัฒนธรรมคล้ายคลึงกัน ด้วยเหตุนี้หากจะบรรยายประวัติศาสตร์ความเป็นมาของภาษา ก็
ย่อมหมายความว่าเรากำลังบรรยายประวัติศาสตร์ของกลุ่มคนกลุ่มหนึ่ง หรือหลายกลุ่มซึ่งพูดภาษา
นั้น ดังนั้น คำว่า อัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ จึงหมายถึง ลักษณะที่เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน หรือ
คล้ายคลึงกันของชนเผ่า หรือชนชาติ เช่น กลุ่มคนที่พูดภาษาเดียวกัน นุ่งห่มเสื้อผ้า เหมือนกัน 
ทำอาหารอย่างเดียวกัน ตลอดจนมีความเชื่อทางศาสนาเดียวกัน เป็นต้น แต่ขณะเดียวกันคำเตือนใน
เรื่องให้ระมัดระวังการใช้ภาษามาใช้กับกลุ่มชาติพันธุ์โดย เอ็ดมันด์ ลีช (อ้างใน ยศ สันตสมบัติ, 2544) 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 67 

 

 
 

ซึ่งได้กล่าวว่า การนำเอาภาษากับกลุ่มชาติพันธุ์ไปเปรียบเทียบกัน หรือการนำเอาข้อมูลทางด้าน
ภาษาศาสตร์ไปใช้เป็นพ้ืนฐานในการศึกษาประวัติศาสตร์ของกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ต้องแยกแยะอย่าง
ระมัดระวัง เพราะกลุ่มชาติพันธุ์กลุ่มหนึ่งอาจพูดได้หลายภาษา ดังนั้น กลุ่มคนสองกลุ่มที่พูดภาษา
เดียวกัน จึงมิได้หมายความว่า คนสองกลุ่มนี้เป็นกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกันเสมอไป  

 จากแนวคิดของของเอ็ดมันด์ ลีช ทำให้สังเกตเห็นว่า ถ้าหากการใช้ภาษามาศึกษาความ
เป็นลักษณะร่วมทางกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกันกับกลุ่มชาติพันธุ์เขมรทั้งสองฟากฝั่ง ก็น่าจะมีปัญหา
เช่นเดียวกัน เพราะคนทั้งสองกลุ่มเรียกตนเองว่า “เขมร” และมีความสำนึกในความเป็นชาติพันธุ์
เขมรเช่นเดียวกัน จึงน่าจะอาศัยแนวคิดใหม่ที่ว่า กลุ่มชาติพันธุ์หนึ่ง อาจมีการเปลี่ยนแปลงภาษาที่ตน
ใช้ตลอดเวลา แต่ในทางตรงกันข้าม ภาษาที่กลุ่มชาติพันธุ์อีกกลุ่มหนึ่ง อาจมีความคงทนข้ามกาลเวลา
อันยาวนานก็เป็นได้เช่นเดียวกัน แนวคิดนี้น่าจะใช้ได้กับกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในพ้ืนที่ชายแดนช่องจอม
สองชุมชนทั้งสองฟากฝั่ง  “ฟังไม่ค่อยออก ได้เป็นบางคำ สำเนียงแปร่ง ๆ เหมือนพูดภาษาเขมรไม่
ชัด” คำพูดจากผู้คนกลุ่มชาติพันธุ์เขมรต่างแสดงความคิดเห็นเกี่ยวกับลักษณะเฉพาะทางภาษาที่ตน
คุ้นชินในชีวิตประจำวัน ดูเหมือนจะสร้างความแตกต่างด้านความเป็นชาติพันธุ์ แต่ก็เป็นเพียงสำเนียง
และคำบางคำที่เกิดขึ้นใหม่ตามการยอมรับเอาวัฒนธรรมทางภาษาของบริบทชุมชนที่ตนเองอาศัยอยู่
และการกำหนดควบคุมโดยอำนาจรัฐผ่านภาษาของผู้คนที่อาศัยอยู่ในขอบเขตดินแดนนั้น ๆ 

 แต่เมื่อก้าวข้ามสำเนียงไปสู่ประโยคถ้อยคำ เช่น คำกล่าวคนเฒ่าแก่ของกลุ่มชาติพันธุ์
เขมรสุรินทร์ว่า “เมืองกอกระลุม พนุมปิญระเลียย สบายรีกเรียยอังกอร์เวือด” เมื่อสวนความถาม
ผู้คนในชุมชนโอร์เสม็ดและให้พูดให้ฟัง พวกเขาก็พูดว่า “บางกอกระลุม พนุมปิญระเลียย สบายรีก
เรียยอังกอร์เวือด” เมื่อแปลความแล้วมีความหมายเหมือนกัน คือ (เมื่อ) “บางกอกล่มไป พนมเป็ญก็
สลาย สุขสบายนครวัด” เมื่อได้ฟังคำกล่าวทั้งสองประโยคนี้แล้ว ก็สะท้อนให้เห็นว่า กลุ่มชาติพันธุ์นี้มี
ความร่วมกันทางด้านวัฒนธรรมตั้งแต่อดีต เพียงอำนาจรัฐชาติมาบดบังไม่ให้สืบต่อกันได้เพียงชั่วขณะ
เท่านั้นเอง 

 เมื่อหันกลับมามองผู้คนซึ่งเป็นผู้แทนกลุ่มวัฒนธรรมในพ้ืนที่ชายแดนโดยเฉพาะในชุมชุม
บ้านด่านจะพบเห็นความหลากหลายที่เกิดจากการเลื่อนไหลของผู้คน สินค้าและวัฒนธรรม จึงทำให้
กลายเป็นพ้ืนที่แห่งการต่อสู้แย่งชิงความหมายและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม ประเด็นที่น่าสนใจตรงนี้ก็
คือ รูปแบบของกระบวนการโลกาภิวัตน์ในปัจจุบันแตกต่างออกไปจากอดีตในแง่ที่ว่า กระบวนการ
โลกาภิวัตน์ในปัจจุบันมิได้ครอบงำหรือทุบทำลาย แต่กลับดูดซับเอาองค์ประกอบทางวัฒนธรรมต่าง ๆ 
ในพ้ืนที่มาผนวกรวมเข้าไว้ (ยศ สันตสมบัติ , 2551) การเลื่อนไหลมาสู่ พ้ืนที่ชายแดนของผู้คนที่
หลากหลาย ทำให้ชุมชนบ้านด่านประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ที่หลากหลาย ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์
ไทย ลาว กูย และเขมรซึ่งเป็นคนในพ้ืนที่เดิม การผนวกรวมวัฒนธรรมที่หลากหลายเป็นไปตาม
กระแสโลกาภิวัตน์รูปแบบใหม่นี้ ผู้คนปรับตัวทางด้านวัฒนธรรม ถึงแม้จะมีการแย่งชิงในการให้



68 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

ความหมายและการสร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ก็ตาม แต่การผนวกรวมของ
ผู้คนก็เกิดขึ้น การนิยามความหมายและอัตลักษณ์บางอย่างถูกลบเลือนลักษณะเฉพาะไป สามารถอยู่
ร่วมกันได้อย่างไม่รังเกียจเดียดฉันท์ ปรากฏการณ์ในชุมชนสะท้อนให้เห็นการแต่งงานข้ามวัฒนธรรม
ระหว่างเขมรกับกูย เขมรกับลาว เขมรกับไทย และจีน การเลื่อนไหลของผู้คนเข้ามาสู่พ้ืนที่ชายแดน
เริ่มมีขึ้นตั้งแต่รัฐได้ใช้อำนาจในการควบคุมจัดพ้ืนที่ในชายแดน เมื่อผู้คนมีความหลากหลาย 
วัฒนธรรมก็หลากหลายเช่นเดียวกัน 

 การช่วงชิงพ้ืนที่วัฒนธรรมด้านศาสนาก็เกิดขึ้นเมื่อกลุ่มชาติพันธุ์ลาวเพ่ิมมากขึ้น และมี
การแยกชุมชนบ้านด่านออกเป็นหมู่ที่ 1 และหมู่ที่ 14 กลุ่มชาติพันธุ์เขมรมีวัดอยู่ในหมู่ด้วย กลุ่มชาติ
พันธุ์ลาวก็เริ่มคิดสร้างวัดขึ้นใหม่ให้อยู่ในหมู่บ้านตนเอง หมู่บ้านด่านจึงมีวัดมหานิกาย 2 แห่ง การให้
ความหมายที่แสดงถึงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์เริ่มชัดขึ้นเมื่อเรียกว่า “วัดเขมร” และ “วัดลาว” การ
เรียกชื่อหมู่บ้านที่แตกต่างจากเดิมก็สะท้อนให้เห็นถึงการช่วงชิงความหมายเช่นเดียวกัน แต่เดิมก่อน
แยกหมู่ เรียกว่า บ้านด่าน หมู่ที่ 1 เมื่อแยกเป็นหมู่ที่ 14 ก็เพ่ิมคำให้เห็นความแตกว่า บ้านด่านพัฒนา 
หมู่ที่ 14 และแยกอีกหมู่หนึ่ง ก็เรียกว่า บ้านหนองกระทุ่ม หมู่ 18 ที่ตั้งของหมู่บ้านตั้งอยู่ในชุมชน
เดียวกันมี เพียงถนนตัดลัดซอยขั้นเท่านั้นเอง ความหลากหลายทางด้านประเพณีปฏิบัติ ใน
ชีวิตประจำวันก็เช่นเดียวกัน ถึงแม้บางอย่างถูกหลอมรวมเข้าด้วยกัน แต่บางอย่างก็แสดงให้เห็นว่า 
เป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์นั้น ๆ เช่น บุญบั้งไฟ เป็นประเพณีอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาว 
แต่เมื่อทำก็ร่วมกันทำทั้งหมด แซนโฎนตา ประเพณีปฏิบัติของกลุ่มชาติพันธุ์เขมรและกูย ลาวก็มาร่วม
ด้วย  

 ในบริบทตามปรากฏการณ์อย่างนี้จึงไม่สามารถมองวัฒนธรรมให้ยึดโยงติดอยู่กับพ้ืนที่
อย่างตายตัว วัฒนธรรมในยุคโลกาภิวัตน์มีลักษณะไม่ถูกจำกัดอยู่เฉพาะในบริเวณใดบริเวณหนึ่ง กลุ่ม
ใดกลุ่มหนึ่ง เราไม่สามารถบอกได้ว่า กลุ่มชาติพันธุ์เขมรเท่านั้นที่แซนโฎนตา กลุ่มชาติพันธุ์ลาวเท่านั้น
ที่เล่นประเพณีบุญบั้งไฟ และไม่สามารถพูดได้ว่า คนลาวเท่านั้นที่กินข้าวเหนียวไก่ย่างส้มตำ แม้
อาหารการกินก็ถูกหลอมรวมเข้าเป็นอันเดียวอันหนึ่ง แม้จะมองว่าเป็นลักษณะเฉพาะวัฒนธรรมที่ติด
มากับกลุ่มชาติพันธุ์นั้น ๆ ก็ตาม 

 
 

สรุป 
 การศึกษาเกี่ยวกับความหลากหลายทางด้านภาษาและวัฒนธรรมที่ปรากฏในพ้ืนที่

ชายแดนไทย-กัมพูชาบนอาณาบริเวณพนมดงรักนั้น มีความเกี่ยวพันกันกับคำว่า “อาณาบริเวณ
ชายแดน” เพราะเทือกเขาพนมดงรักเป็นเทือกเขาที่มีความยาวมาก และมีสัณฐานที่เหมือนจะขีดกั้น
พ้ืนที่ที่ราบสูงและต่ำไว้ ในอาณาบริเวณทั้งสองฟากฝั่งของเทือกเขาประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ที่มี
ภาษาและวัฒนธรรที่เป็นอัตลักษณ์ของตนเอง ในอดีตมีกลุ่มชาติพันธุ์เขมรอาศัยอยู่กันอย่างหนาแน่น 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 69 

 

 
 

หลังจากมีการแบ่งเป็นรัฐของไทยและกัมพูชา การขีดเส้นแดนก็เริ่มมีบทบาทสำคัญในการ
เปลี่ยนแปลงอัตลักษณะของกลุ่มชาติพันธุ์เขมร มีการโยกย้ายกลุ่มชาติพันธุ์มาอาศัยร่วมกันกับกลุ่ม
ชาติพันธุ์ที่อาศัอยู่เดิมทั้งในฝั่งประเทศไทยและกัมพูชา โดยที่พ้ืนที่ที่เป็นชายแดนในปัจจุบันแตกต่าง
จากครั้งที่เทือกเขาเป็นเสมือนเขตกันพ้ืนที่ราบสูงและต่ำเท่านั้น ปัจจุบันเทือกเขาพนมดงรักเป็นพ้ืนที่
ที่ไทยและกัมพูชากำหนดเป็นเส้นขีดแดนระหว่างรัฐ กลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่กลายเป็นคนที่อยู่ในพ้ืน
ชายแดนของไทยและกัมพูชา  

 สิ่งที่เกี่ยวข้องกับชายแดนแต่เดิมรัฐได้มองเพียงด้านกายภาพคือ เขตแดน (boundary) 
เส้นแบ่งเขตแดน (borderline) และ พรมแดน (frontier) เมื่อเป็นเช่นนี้ทำให้รัฐกำหนดนโยบายที่
เสริมสร้างที่จะรักษาพ้ืนที่และพัฒนาทางกายภาพมากกว่าที่จะมองสิ่งที่มีอยู่ในพ้ืนที่ชายแดน ดังจะ
เห็นชัดในสมัยรัฐบาลพลเอกชาติชาย ชุณหะวัณ (พ.ศ. 2531-2533) ได้มีนโยบายเกี่ยวกับเปลี่ยน
สนามรบเป็นสนามการค้า และนโยบายนี้ยังคงมีสืบเนื่องมาถึงปัจจุบัน  

 บทความนี้จึงเน้นการมองผู้คนในพ้ืนที่ชายแดนที่เลื่อนไหลและซับซ้อนโดยเฉพาะอยู่
ในช่วงโลกาภิวัตน์ ผู้คนในพ้ืนที่ชายแดนต้องผ่านประสบการณ์ทั้งที่เกิดจากอำนาจรัฐเป็นผู้กระทำและ
การปรับตัวกับกลุ่มชาติพันธุ์ที่เลื่อนไหลเข้าไปสู่พ้ืนที่ชายแดนด้วยเหตุผลที่แตกต่างกันออกไป เช่น 
การค้าขาย การท่องเที่ยว และการเล่นการพนัน เป็นต้น ผู้คนในพ้ืนที่จึงต้องอยู่ภายใต้การปรับตัวเพ่ือ
การดำรงชีพอย่างปลอดภัย การช่วงชิงให้ความหมายและการปะทะปฏิสัมพันธ์ในเชิงพ้ืนที่ระหว่าง
ผู้คนกับรัฐ และคนกับคน ผ่านความทรงจำในฝ่ายรัฐและผู้คนทำให้ยิ่งทวีเพ่ิมมากยิ่งขึ้น สิ่งที่สะท้อน
ให้เห็นวิถีชีวิตผู้คนได้ดีที่สุดก็คือ วัฒนธรรมการนำวัฒนธรรมผู้คนในพ้ืนที่ชายแดนมาแสดงให้เห็นเป็น
ลักษณะเฉพาะ หรือลักษณะทางวัฒนธรรมผู้คนในพ้ืนที่ชายแดนทำให้สามารถมองเห็น การจัดการ
พ้ืนที่ชายแดนของรัฐชาติไม่ได้คำนึงถึงผู้คน และวัฒนธรรมพ้ืนที่ ทำให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ทั้งในลักษณะ
ข้ามแดน สังคมในชุมชน และการจัดการบริหารพ้ืนที่ในด้านต่าง ๆ เช่น การลักลอบข้ามแดน 
เจ้าหน้าที่รัฐเอ้ือประโยชน์ต่อกลุ่มผลประโยชน์เพ่ือนำสินค้าและการข้ามแดน ปัญหาความไม่ลงรอย
กันระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์เขมรในกัมพูชากับเจ้าหน้าที่รัฐและผู้คนในชุมชน นอกจากนี้ยังพบปัญหา
ด้านสิ่งแวดล้อม การจัดการทรัพยากรในพ้ืนที่ชายแดน ที่รัฐเป็นผู้กระทำการโดยตรง 

 
 

เอกสารอ้างอิง 
กนกวรรณ มะโนรมย์. (2552). พลวัตเมืองชายแดน: กรณีศึกษาเมืองโขงเจียม จังหวัดอุบลราชธานี. 

วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี.  
งามพิศ  สัตย์สงวน. (2545). วัฒนธรรมข้าวในสังคมไทย : การคงอยู่และการเปลี่ยนแปลง. 

กรุงเทพฯ: บริษัทเท็กซ์ แอนด์ เจอร์ พับลิเคชั่น.  



70 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 3 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  

 

 

จิตร ภูมิศักดิ์. (2535). ความเป็นมาของคำสยาม ไทย ลาว ขอม และลักษณะทางสังคมของชื่อชน
ชาติฉบับสมบูรณ์ เพิ่มเติมข้อเท็จจริว่าด้วยชนชาติขอม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์สยาม.  

________. (2527). สังคมไทยลุ่มน้ำเจ้าพระยาก่อนสมัยศรีอยุธยา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ดอก
ห ญ้ า .

ยศ  สันตสมบัติ. (2544). มนุษย์กับวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  
              . (2551). อำนาจ พื้นที่ และอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ : การเมืองวัฒนธรรมของรัฐชาติ

ในสังคมไทย. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร(องค์การมหาชน).  
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร(องค์การมหาชน). (2547). ว่าด้วยแนววทางการศึกษาชาติพันธุ์ / ศูนย์

มานุษยวิทยาสิรินธร(องค์การมหาชน). กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร.  
อมรา  พงศษพิชญ์ . (2533). วัฒนธรรม ศาสนา และชาติพันธุ์  : วิเคราะห์สังคมไทยแนว

มานุษยวิทยา. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์แห่งมหาจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
Abner Cohen. (1974). Urban Ethnicity. London : Tavistock Publications.  
Fredrik Barth. (1969 ). Ethnic Groups and Boundaries, The Social Organization of 

Cultural Difference, Boston : Little Brown and Company.  
Thongchai Winichakul. (1994). Siam Mapped : A History of the Geo-Body of a  
Nation. Honolulu: University of Hawaii Press. 
 


