
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 63 

   

 
 

การประยุกต์หลักพุทธธรรมในการแก้ปัญหาเศรษฐกิจยุคบริโภคนิยม 
APPLICATION OF BUDDHIST PRINCIPLES IN SOLVING ECONOMIC 

PROBLEMS IN THE CONSUMERISM ERA 

สุชาติ  บุษย์ชญานนท์ 

Suchat Butjayanon 

มหาวิทยาลยัราชภฎัอุบลราชธานี 

Ubonratchathani Ratjabhat University 

E-mail: suchartboot_01@hotmail.com 

ได้รับบทความ: 12 พฤศจิกายน 2563; แก้ไขบทความ: 28 พฤศจิกายน 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 11 ธันวาคม 2563 
Received: November 12, 2020; Revised: November 28, 2020; Accepted: December 11, 2020 

 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดการบริโภคนิยมในพระพุทธศาสนาและการ
ประยุกต์หลักพุทธธรรมในการแก้ปัญหาเศรษฐกิจยุคบริโภคนิยมข้อมูลได้ศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร
(Documentary Research) วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารเชิงเนื้อหา (Content Analysis) ตามหลัก
พุทธธรรมในพระพุทธศาสนา จากผลการศึกษาพบว่า แนวคิดการบริโภคนิยมในพระพุทธศาสนาเป็น
การบริโภคปัจจัย 4 คือ เสื้อผ้า อาหาร  ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ต้องรู้จักใช้สอยอย่างพอดี 
พอประมาณ และพอเพียง การประยุกต์หลักพุทธธรรมในการแก้ปัญหาเศรษฐกิจในยุคบริโภคนิยม
ด้วยการนำหลักโภชเนมัตตัญญุตา รู้จักประมาณในการบริโภค หลักทิฎฐิธัมมิกถัตประโยชน์ ใช้ในการ
แก้ปัญหาความฟุ่มเฟือยในปัจจุบัน หลักโภควิภาค และหลักโภคทรัพย์ ช่วยในการแก้ปัญหาการใช้
จ่าย 

คำสำคัญ: พุทธธรรม, เศรษฐกิจ, บริโภคนิยม 
 

Abstract 
 The purpose of this article is to study the concepts of consumerism in 

Buddhism and the application of Buddhist principles in solving economic problems in 
the consumerism era. Data has been researched from documents (Documentary 
Research), data analysis from content analysis (Content Analysis) in accordance with 
Buddhist principles in Buddhism. From the results of the study, it was found that the 
concept of consumerism in Buddhism is a factor of 4, namely clothing, food, housing 



64 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

and medicine. People who use it must know how to use it appropriately and 
adequately. Application of Buddhist principles must be applied to solve economic 
problems in consumerism by using the principle of consumption estimates and current 
benefits. These are used to solve the current extravagance of commodities to help 
spending problems. 
Keywords: Buddhadhamma, economy, consumerism 

บทนำ 
 แนวคิดเรื่องการอยากแก้ไขปัญหาคุณภาพชีวิตของมนุษย์จากปัญหาวิกฤตทางเศรษฐกิจ

ทั่วโลก นับตั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 สิ้นสุดลงทุกประเทศเกิดปัญหาทางเศรษฐกิจมากมายและมี
การแข่งขันทางเศรษฐกิจกระทั่งเกิดการพัฒนาเศรษฐกิจแบบทุนนิยมโดยเชื่อว่ามนุษย์มีความต้องการ
ใช้จ่ายหรือใช้สวยที ่ไร้ขีดจำกัดดังนั ้นเศรษฐกิจแบบทุนนิยมมาเป็นสมมุติฐานเบื ้องต้น (Basic 
Assumption) ในการพัฒนาสังคมมีการปรับเปลี่ยนไปตามกระแสการพัฒนาทางเศรษฐกิจอย่าง
จริงจัง (อภินันท์ จันตะนี และคณะ, 2537) องค์การสหประชาชาติ (United Nation-UN)ประเทศ
ต่างๆ รู้จักการเปลี่ยนแปลงประเทศภายใต้ชื่อ การพัฒนา (Development) พร้อมกับการค้าและการ
พาณิชย์ในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมและลัทธิบริโภคนิยม (Capitalism and Consumerism)  

 องค์การสหประชาชาติ ได้ประกาศนโยบายส่งเสริมให้มีการผลิตสินค้าและบริการ 
โดยเฉพาะประเทศด้อยพัฒนาหรือกำลังพัฒนา ได้เร่งการพัฒนาประเทศในปี ค.ศ.1960-1970 เป็น
ทศวรรษแห่งการพัฒนา (Development Decade)เพื ่อมุ ่งเน้นความเจริญเติบโตของเศรษฐกิจ 
(Economics Growth) เป็นผลสัมฤทธิ ์ของการพัฒนาผลิตภัณฑ์มวลรวมประชาชาติ” (Gross 
National Product -GNP) เป็นเครื่องชี้วัดการพัฒนา ทั้งนี้ก็เพื่อแก้ปัญหาความยากจน” (Poverty) 
ประชาชนไม่รู้หนังสือ (Ignorance) ความเจ็บป่วย (Disease) โดยมีการสมติฐานว่าถ้าประชากรมี
การศึกษาสูงขึ้นจะทำให้ประสิทธิภาพการผลิตของประเทศสูงขึ้นและเป็นปัจจัยที่ส่งผลต่ออัตราความ
เจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ แต่ในความเป็นจริงพบว่าการพัฒนาดังกล่าวเป็นเพียงการส่งเสริมกิจกรรม
ของการกินดีและอยู่ดีของประชาชนเป็นเพียงการส่งเสริมให้มนุษย์แสวงหาความสุขในนามความมั่ง
คั่ง” (Wealth) ทางวัตถุนิยมเท่านั้น ส่งผลทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงจากสังคมแบบดั้งเดิม โดยเฉพาะ
ในปัจจุบันการบริโภคเป็นเพียงแค่ทางผ่านไปสู่ “ความหมายอ่ืน” (Mean for other-being) หรือการ
บริโภคว่าไร้ความหมายและคุณค่าในตัว หมกมุ่นแต่เรื ่องการผลิตและการบริโภค ทำให้มองข้าม
ประโยชน์หรือ “คุณค่าการใช้สอย” (Use Value) ซึ่งเป็นประโยชน์แท้จริงและยั่งยืน อีกทั้งมาตรฐาน
การบริโภคปัจจุบันถูกวัดด้วยปริมาณและมูลค่าเป็นหลัก โดยผู้บริโภคเน้นการบริโภคเพียงเพื่อ “โอ้
อวดตัวตน” (Self- Conspicuous Consumption) เป็นเป้าหมายสำคัญ กลายเป็น “สังคมอุดมกิน” 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 65 

   

 
 

(The Society of Consumption) แต่ความสุขในปัจจุบันเหลือเพียงแค่ความสุขที่ได้จากการเสพ 
(Pleasure of Consumption)  

 การแข่งขันตามกระแสบริโภคนิยมทำให้เกิดการประดิษฐ์คิดค้นสิ่งมอมเมาตัวตนโดยมุ่ง
ตอบสนองความต้องการของตนด้วย (พุทธทาส, 2548) “กิน”“กาม”และ“เกียรติ”สำหรับผู้ที่ตกเป็น
ทาสวัตถุนิยมทำให้เกิดการบริโภคในรูปแบบกินทิ้งกินขว้าง ใช้จ่ายฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือย ผู้คนไร้น้ำใจมีการ
เบียดเบียนกัน (สมภาร พรมทา, 2538)มีการแข่งขันแย่งชิงทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่เพื่อผลิตและ
บริโภคปราศจากหลักจริยธรรมในยุคบริโภคนิยม 

 อย่างไรก็ตาม ถึงแม้กระแสทุนนิยมเข้ามาทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงแข่งขันตามกระแส
บริโภคนิยมของคนยุคปัจจุบัน  แต่พระพุทธศาสนายังมีหลักพุทธธรรมที่ว่าด้วยเรื่องการบริโภคดัง
พุทธประสงค์ให้รู้จักบริโภคอย่างพอประมาณอย่างพอดี อย่างพอเพียง ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติก่อนการ
บริโภค ในขณะบริโภค และหลังการบริโภคเอาไว้อย่างชัดเจน การบริโภคพระพุทธองค์ได้ทรงมี
วัตถุประสงค์เพื่อให้เป็นไปตามความหมายและเป็นไปตามประโยชน์ของสิ่งนั้น โดยให้พิจารณาเห็น
คุณค่าอย่างแท้จริงของสิ่งของที่เป็นประโยชน์และความจำเป็นของสิ่งนั้นว่ามีคุณค่าต่อการใช้สอย 
(Use Value)ส่วนคุณค่าเทียมคือสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์และไม่มีความจำเป็นกล่าวคือเป็นสิ่งที่เรียกกัน
ว่าเกินความจำเป็น การบริโภคตามหลักของทางสายกลางทำให้ไม่ติดอยู่กับรูปเสียง กลิ่น รส ค่านิยม
หรือกระแสนิยมของสังคม ไม่ตระหนี่จนเกินไป และไม่สุรุ่ยสุร่ายฟุ่มเฟือยจนเกินขอบเขต โดยให้ยึด
หลักความพอดีสอดคล้องกับฐานะทางเศรษฐกิจและความสามารถของตนการบริโภคตามหลักพุทธ
ศาสนาทำให้ตั้งข้อสังเกตได้ว่า หลักการบริโภคตามหลักพุทธธรรมในพุทธศาสนาเป็นอีกมรรควิถีหรือ
ทางเลือกอีกทางหนึ่งในการแก้ปัญหาบริโภคนิยมในสังคมเพราะหลักคำสอนในพุทธศาสนาทำให้รู้
หลักการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเหมาะสม รู้จักแยกแยะสิ่งที่จำเป็นและไม่จำเป็นต่อชีวิตหลีกเลี่ยงทาง
หายนะเป็นอยู่อย่างเหมาะสมโดยมีปัญญาเป็นเครื่องนำทาง การบริโภคที่ผิด เช่น การใช้จ่ายจนเกิน
ฐานะความเป็นอยู่ของตน การหลงติดอยู่กับสิ่งยั่วยุทางกามารมณ์ การพนัน ยาเสพติดล้วนก่อให้เกิด
ปัญหาทางเศรษฐกิจ ฉะนั้น ผู้บริโภคจะต้องคำนึงถึงความจำเป็นและประโยชน์ของสิ่งนั้นเสียก่อนจึง
บริโภคด้วยสติปัญญา มิใช่บริโภคเพ่ือตอบสนองกิเลสตัณหาที่ปราศจากปัญญา การบริโภคหรือการใช้
จ่ายทรัพย์ที่หามาได้ทางเศรษฐกิจตามหลักพุทธศาสนาควรใช้จ่ายให้เป็นไปตามความจำเป็น ถูกต้อง 
และมีเหตุผล 

 จากสถานการณ์ดังกล่าวข้างต้นทำให้มองเห็นว่า สภาพปัญหาเหล่านี้เป็นปัญหาที่ส่งผลต่อ
การดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักคาสอนของพุทธศาสนาคือการรู้จักการครองตน ครองคน ครองงาน 
และครองสุขดังนั้น จึงทำให้เกิดสิ่งที่น่าสนใจศึกษาหลักพุทธธรรมเกี่ยวกับการบริโภคในพุทธศาสนา
ตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ที ่มีเนื ้อหาสอดรับกับการบริโภคสามารถประยุกต์หรือแก้ปัญหา
เศรษฐกิจยุคบริโภคนิยมได้อย่างไร 



66 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

แนวคิดทฤษฎีบริโภคนิยม(The concept& Theory Consumerism) 
 แนวคิดบริโภคนิยมตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542  (2546) ได้ให้คำ

นิยามการบริโภคไว้ว่า  การบริโภค หมายถึง ก.กิน (ใช้เฉพาะอาการที่ทำให้ล่วงลำคอไปสู่กระเพาะ) 
เช่น บริโภคอาหาร, เสพ เช่น บริโภคกาม ; ใช้สิ้นเปลือง, ใช้สอย เช่น บริโภคสมบัติ  ในดิกชั้นนารี 
Oxford Advanced Learner’s Dictionary (1995)  ได้ให้คำนิยามการบริโภคไว้ว ่า การบริโภค 
หมายถึง การกินอาหารใช้พลังงานทรัพยากร (สุริชัย หวั่นแก้ว. 2540) การบริโภคนิยมเป็นรสนิยม
ของบุคคลที่สะท้อนให้เห็นว่าบุคคลมีรสนิยม ค่านิยม ในการดำเนินชีวิต (กัลยา  กนกกุศลพงศ์, 
(2547) การบริโภคยังครอบคลุมถึงผู้เสพ ผู้บริโภค ผู้ใช้สอยและสิ่งที่เสพใช้สอย  การใช้สอยพิจารณา
ในแง่การใช้ประโยชน์และแง่ความต้องการคุณค่า (จำนง  ทองประเสริฐ, 2533) บริโภคนิยมตั้งบน
เงื่อนไข  2  ประการคือ ความจำเป็นและความต้องการ (นันทวรรณ แตงน้อง, 2552) การบริโภคเป็น
กิจวัตรจำเป็นสำหรับมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตาย มนุษย์มีความจำเป็นและมีความต้องการแสวงหาปัจจัย 
4 คือ อาหาร ผ้า บ้าน ยารักษาโรค เพื่อดำเนินชีวิต แนวคิดการบริโภคเป็นกิจกรรมการผลิตและการ
บริโภคปัจจัย 4 ของบุคคลในสังคมเกิดข้ึนทุกระดับทั้งครอบครัว ชุมชน ภูมิภาค กิจกรรมการผลิตและ
การบริโภคถือว่าเป็นตัวกำหนดควบคุมกระบวนการผลิตบริโภคของคนในสังคม ผู้บริโภคมีต้องการซื้อ
สิ้นค้าตามความต้องการได้ที่ตนมีอำนาจในการซื้อ ผู้บริโภคจะให้ความสำคัญกับราคาสินค้าไปตาม
แรงจูงใจทั้งผู้ซื้อและผู้ขาย การบริโภคมีความสลับซับซ้อนต่อชีวิตมนุษย์ในสังคมที่มี ความต้องการ 
แนวคิดการบริโภคมีผู้ให้คำนิยามเอาไว้แตกต่างกัน ดังต่อไปนี้ พัฒน์ สุจำนง (2533) ได้ให้คำนิยาม
การบริโภคไว้ว่า การกิน เสพใช้ และรวมไปถึงสิ่งแวดล้อม  สุวรรณาสถาอานันท์ (2541) ได้ให้คำ
นิยามการบริโภคไว้ว่า การบริโภคเป็นความต้องการ และการเปลี่ยนแปลงให้มนุษย์เป็นผู้บริโภค
สิ่งของที่จำเป็นต่อการใช้สอยในชีวิตประจำวัน ศิริวรรณ  เสรีรัตน์ (2539)  ได้ให้คำนิยามการบริโภค
ไว้ว่า การบริโภคคือผู้ตัดสินใจและมีพฤติกรรมการจัดหา การใช้ และการใช้จ่ายเกี่ยวกับสินค้าและ
บริการ  

ฟรอยด์ (Sigmund Freud) ได้นิยามการบริโภคของมนุษย์มิได้มีเพียงแค่การตระหนักว่า
จะได้บริโภคอะไรเท่านั ้น แต่มนุษย์มุ ่งที ่จะมีความสุขจากการเสพบริโภค แนวคิดของมาสโลว์ 
(Abraham Maslow) มองธรรมชาติของมนุษย์โดยพื้นฐานแล้วมนุษย์มีเสรีภาพในการเลือกตัดสินใจ
ต่อสิ่งที่ตนพึงพอใจ การบริโภคเป็นแรงจูงใจและการเลือกรวมถึงความรับผิดชอบสิ่งที่ตนเลือก แต่การ
เลือกก็เกิดจากแรงจูงใจ(Motivation) 7 ขั้นตอน คือ ความต้องการทางสรีรวิทยา ความต้องการความ
ปลอดภัย ความต้องการเป็นเจ้าของ/ต้องการที่จะได้รับรักและรักผู้อื่น ความต้องการศักดิ์ศรีจาก
ตนเองและผู้อื่น ความเป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ การแสดงออกถึงความมีน้ำใจแบ่งปันต่อคนอื่น การ
เข้าถึงสุนทรียภาพในชีวิตด้วยพลังแห่งปัญญา อดัมสมิธ(Adam Smith) ได้นิยามการบริโภคว่า การ
บริโภคเป็นพฤติกรรมมนุษย์ที่ถูกแรงกระตุ้น 6 ประการ คือ ความรักตนเอง(เห็นแก่ตัว) ความเห็นอก



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 67 

   

 
 

เห็นใจ ความต้องการอิสระ ความรู้สึกเป็นเจ้าของ ความขยันขันแข็งในการทำงาน ความโน้มเอียงที่จะ
ติดต่อค้าขายระหว่างกัน การบริโภคถูกกำกับด้วยมูลค่าอีก 2 ชนิด คือ มูลค่าการใช้สอย(Value in 
Use) ซึ่งต่อมาเรียกว่าอรรถประโยชน์ (Utility) และมูลค่าการแลกเปลี่ยน(Value inChange) หรือ
มูลค่าตามท้องตลาดการค้า แนวคิดของสำนักแฟรงเฟิร์ต(The Frankfurt School) หรือกลุ่มทฤษฎี
วิพากษ์(Critical Theory) (เกษม  เพ็ญภินนันท์, 2545) ได้กล่าวถึงการบริโภคของคนปัจจุบันว่าใคร่
เสพบริโภคใช้สอยอย่างไม่สิ ้นสุดถูกครอบงำ(domination)วัฒนธรรมบริโภคปัจจุบันกลายเป็น
อุตสาหกรรมทางวัฒนธรรม(Culture Industry) และวัฒนธรรมมวลชน(mass culture) เน้นการผลิต
กระตุ้นให้คนอยากได้ 

 การเสพบริโภคใช้สอยและสิ่งเสพบริโภคใช้สอยจะต้องพิจารณาในแง่การใช้ประโยชน์และ
แง่การสื่อความหมายหรือคุณค่าทางสัญลักษณ์แห่งเครื่องหมาย(Value of Sign) ความสำคัญของการ
บริโภคตั้งอยู่บนเงื่อนไขหลัก 2 ประการ คือ ความจำเป็น และความต้องการ การบริโภคเกิดจากความ
จำเป็นพื้นฐานของชีวิตมนุษย์ด้วยเหตุผล 2 ประการ คือ 1) มนุษย์มีชีวิตอยู่ได้เพราะการเสพบริโภคใช้
สอย 2) มนุษย์จำเป็นต้องแสวงหาปัจจัยเพื่อเสพบริโภคใช้สอยในการดำรงชีวิต  จากประเด็น 2 
ประการข้างต้น ทำให้เกดการตั้งคำถามว่ามนุษย์อยู่ได้เพราะเสพบริโภคใช้สอยแต่สิ่งที่มนุษย์อยู่ได้
จำเป็นต้องเสพบริโภคใช้สอยสิ่งที่มีราคาแพงหรูหราฟุ่มเฟือยหรือไม่ ? กระทั่งมนุษย์ต้องแย่งชิง
แข่งขันเข่นฆ่าเบียดเบียนกันในการแสวงหา ครอบครองสะสมสิ่งที่เสพบริโภคใช้สอยเพื่อดำรงชีวิต
และดำเนินชีวิตหรือไม่ ? จากคำถามดังกล่าวทำให้เข้าใจเป้าหมายและคุณค่าของการบริโภค ซึ่ง
สัมพันธ์ระหว่างความจำเป็นกับความต้องการโดยมองถึงคุณค่า (Value)และประโยชน์ (Utility)ในแง่
คุณค่า (Value) ในทางศาสนาและปรัชญา หมายถึง สภาวะที่ช่วยพัฒนาจิตใจให้สูงขึ้น หรือลักษณะที่
พัฒนาส่งเสริมมโนธรรมภายใต้ชื่อ คุณธรรม จริยธรรม ในแง่ทางรัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ คุณค่า 
หมายถึง มูลค่า ค่านิยม รสนิยมตามกระแสสังคมส่วนในแง่ประโยชน์ (Utility) ในทางศาสนาปรัชญา 
หมายถึง คุณสมบัติทั้งหมดของสิ่งใดสิ่งหนึ่งซึ่งเป็นประโยชน์ ผลประโยชน์ ความเพลิดเพลิน ความดี
งาม หรือความสุข ผลที่มุ่งหวัง ในแง่ทางรัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ ประโยชน์ หมายถึง ข้อตกลงที่
สังคมจะพึงได้จากการดำเนินกิจกรรมร่วมของคนในสังคม 

 การบริโภคตามแนวคิดของมาร์ก (Karl Marx) (บุญศักดิ์  แสงระวี, 2544) ได้นิยามการ
บริโภคระหว่าง มนุษย์และสัตว์ต่างมีความต้องการ (Need) พื้นฐานเพื่อสนองความต้องการด้วยการ
เสพบริโภค เพื่อดำรงชีวิตอย่างเดียวกัน แต่ที่มนุษย์และสัตว์ต่างกันตรงที่แรงจูงใจและการคิดคำนึง
มนุษย์ต่างจากสัตว์เดรัจฉานตรงที่มนุษย์ให้คุณค่าการใช้สอย (Use Value) และคุณค่าการแลกเปลี่ยน
(Exchange Value) สัตว์เดรัจฉานมองแค่ คุณค่าการใช้สอย ดังนั้น มาร์คจึงมองการบริโภคเป็นความ
จำเป็นพื้นฐานของชีวิต ทฤษฎีบริโภคนิยมของคาร์ล มาร์ก(Karl Marx) ได้แบ่งแนวคิดไว้ 2 ระดับ 
(Andrew Arato and EikeGebhardt, Eds, 1978) คือ การใช้สอย (Use Value, Value in Use) 



68 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

และการแลกเปลี่ยน(Exchange Value, Value in Exchange) กล่าว คือ 1) การใช้สอยเป็นการใช้
ประโยชน์ตามรูปแบบเฉพาะ ถ้าใช้ตามลักษณะก็จะได้ประโยชน์โดยตรงของสิ่งเสพบริโภคใช้สอย 
และเป็นตัวชี้ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับการใช้ประโยชน์ การใช้สอยคือคุณค่าในตัว(Intrinsic 
Values) 2) การแลกเปลี่ยนเป็นสิ่งที่เกิดจากการประยุกต์ให้คุณค่าใหม่ การแลกเปลี่ยนถือเป็นคุณค่า
นอกตัว เป็นคุณค่าประยุกต์ มักมีการต่อรองตามเงื่อนไขสังคม โดยเฉพาะการตลาดการค้า ขึ้นอยู่กับ
ความพอใจของผู้แลกเปลี่ยนที่จะร่วมกันให้ความหมายทางสังคม(Social Values) การบริโภคจะ
สัมพันธ์มากน้อยหรือไม่ขึ ้นอยู่กับความต้องการและความจำเป็นการใช้สอยถือเป็นความต้องการ
พื้นฐานชีวิตการแลกเปลี่ยนถือเป็นความต้องการของจิตใจที่ไม่รู้จักอิ่มทางสังคม แนวคิดการบริโภค
คาร์ล มาร์กมองสังคมปัจจุบันว่าถูกทุนนิยมขับเคลื่อนไปสู่บริโภคนิยมอย่างเต็มตัวจนเกิดการแปลก
แยก(Fragmented) ขึ้นในสังคม ที่เต็มไปด้วยอุดมการณ์บริโภคแนวใหม่ แบ่งแยกระหว่างผู้ได้มากกับ
ผู้ได้น้อย คนรวยที่ทันสมัยกับคนจนที่ล้าสมัย ความสัมพันธ์ระหว่างวัตถุสิ่งของบริโภคเพื่อโอ้อวด
(Conspicuous consumption) ต้องการความแตกต่างและสูงกว่าคนอ่ืน 

 แนวคิดการบริโภคนิยมของ อี.เอฟ.ชูมาร์เคอร์ (Dr.E.F.Schumacher, 1977) ได้วิพากษ์
โจมตีสังคมอุตสาหกรรมว่าทำให้ผู้คนบริโภคไร้ขอบเขต ฟุ่มเฟือย มองคุณค่าของมนุษย์ไม่ต่างอะไร
จากสัตว์ พืช สสารวัตถุทั้งหลาย ลดคุณค่าทางจริยธรรมในตัวมนุษย์  ชูมาร์เคอร์มองว่าอุตสาหกรรม
ทำให้มนุษย์มองคุณค่าชีวิตและผลประโยชน์ตามกระแสบริโภคนิยม ปัจเจกชนไม่ได้สนใจคุณค่า 
ศักดิ์ศรีหรือศักยภาพในตัวเอง กลับมองตัวเองด้อยค่า ทุนนิยมทำให้คนสับสนว่าอะไรคือความจริง 
ความดี ความงาม สาเหตุหลักเกิดจากความไม่รู้หรือขาดความเข้าใจโลกและชีวิต ชูมาร์เคอร์มองว่า 
ปัจจุบันคนพยายามแปรความหมายตีค่าของคุณค่าไปเป็นมูลค่าเพ่ือผลทางเศรษฐกิจในระบบทุนนิยม
การบริโภคถูกกำหนดตีค่าจากนายทุนผู้ผลิต แต่ไม่ได้หมายความว่าผู้บริโภคในปัจจุบันไม่มีสิทธิ์เลือก
คุณค่า สมัยก่อนมนุษย์อยู่กิน กำหนดคุณค่าเอง แตป่ัจจุบันผู้ผลิตไม่ได้บริโภค ผู้บริโภคไม่ได้ผลิต การ
ผลิตกับการบริโภคจึงเป็นเส้นขนานในสังคม ผู้บริโภคปัจจุบันจึงมุ่งบริโภคเพื่อสนองความพอใจ
(pleasure) เพราะคุณค่าแท้ท่ีชีวิตต้องการ และจำเป็น  

 จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า การบริโภคของคนในสังคมปัจจุบันมนุษย์บริโภคอย่างไร้
เป้าหมาย การบริโภคในยุคทุนนิยมสมัยใหม่ ให้ความสำคัญการผลิตมากกว่าการบริโภคแต่สิ่งที่ไดร้ับ
กลับเป็นเพียงมูลค่าและมายาคติอันจอมปลอมของชีวิตด้วยการใช้จ่ายอย่างฟุ้งเฟือยเพื่อสอนความ
ต้องการที่ตนสนใจ ไม่ได้มองถึงคุณค่าและประโยชน์ของสิ่งของที่บริโภค ผู้บริโภคจะปฏิบัติตาม
กระแสสังคมแบบทุนนิยม 

ลักษณะของบริโภคนิยม 
 ในปัจจุบันสังคมเกิดลักษณะการบริโภคมีการเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมอย่างหน้ามือเป็น

หลังมือ แต่ก่อนการบริโภคของคนในสังคมเป็นการบริโภคเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต ต่อมาถูกพัฒนาการ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 69 

   

 
 

บริโภคในลักษณะเพื่อให้ค่านิยมอะไรบางอย่างในทางสังคมจนเกิดเป็นกระแสบริโภคนิยมขึ้น  กระแส
บริโภคนิยมของคนในสังคมเกิดการเปลี่ยนแปลงด้วยอำนาจการเลียนแบบกล่าวคือการเอาอย่างคนดัง
ในระดับแนวหน้าของสังคมโดยมี ดารา นักร้อง และนักแสดง เป็นต้นจนกลายเป็นสังคมบริโภคนิยม
อย่างเต็มรูปแบบ มนุษย์มีพฤติกรรมการบริโภคในลักษณะแข่งขันผลิตเพื่อความมั่งคั่งทางเศรษฐกิจ 
และแย่งกันบริโภคเพื่อความสุขสนุกสนานเพลิดเพลินในชีวิต กระแสบริโภคนิยมของคนในสังคมเกิด
การเปลี่ยนแปลงการใช้ชีวิตอย่างไม่คาดคิดมีการโอ้อวด ใช้จ่ายฟุ้งเฟ้อ ฟุ่มเฟือย สิ้นเปลือง สุรุ่ยสุร่าย 
ไร้คุณค่า บริโภคแบบทิ้งขว้าง แย่งชิงครอบครอง ล้างผลาญทรัพยากรธรรมชาติเพื่อผลิตและบริโภค
มากขึ้น กระทั่งเกิดวิกฤตทางเศรษฐกิจผู้คนเกิดความขัดแย้งรุนแรง มลภาวะเป็นพิษ สิ่งแวดล้อมเสื่อม
โทรม มีการโฆษณาชวนเชื่อเร่งเร้าบริโภคสิ่งใหม่ๆ กระตุ้นสร้างให้เกิดกระแสบริโภคนิยมสร้างค่านิยม
ในสังคม  คนในปัจจุบันมีแนวโน้มไม่คำนึงถึงประโยชน์ที่เกิดจากการใช้สอยโดยตรง แต่กลับใช้สอย
เพียงเพื่อบ่งบอกฐานะชนชั้นทางสังคม อำนาจเงินตรา เกียรติยศ ชื่อเสียง ชนชั้น ที่มาพร้อมกับการ
บริโภคสินค้าตามกระแสวัตถนุิยม 

 ลัทธิบริโภคนิยมมีลักษณะเฉพาะตัวอยู่ 4 อย่าง คือ (1) ลัทธิบริโภคนิยมมีลักษณะเสนอ
วัตถุสินค้าที่แปลกใหม่หลากหลาย ทำให้ผู้บริโภครู้สึกว่าตนเองมีอิสระในการเลือกใช้วัตถุ แต่ในความ
เป็นจริงวัตถุสินค้าดังกล่าวเป็นเพียงกับดักความรู้สึกที่ผู ้ผลิตป้อนให้ผู ้บริโภคเท่านั้น เพื่อบังคับ
ผู้บริโภคใช้สินค้า เช่น แจกซิมการ์ดโทรศัพท์ฟรี แต่ต้องเสียค่าเปิดใช้บริการ (2) ลัทธิบริโภคนิยมมี
ลักษณะสร้างค่านิยมใหม่ให้ผู้บริโภคสินค้าที่หลากหลายที่จะทำให้ผู้บริโภคเกิดค่านิยมชมชอบแบบ
ใหม่ ความสุขของชีวิตอยู่ที่การได้รับความสุขจากการบริโภควัตถุ หรือเป็นกระบวนการสร้างค่านิยม
ผ่านวัตถุสิ่งเสพบริโภคแปลกใหม่ไปกว่าเดิม (3) ลัทธิบริโภคนิยมมีลักษณะทำให้เกิดความไม่เท่าเทียม 
จากที่ผู้บริโภคสร้างค่านิยมขึ้นมาในระดับหนึ่งจะก่อให้เกิดการเปรียบเทียบความแตกต่างระหว่าง
บุคคล กลุ่มคนในสังคมขยายกว้างออกไปจนนำไปสู่การแบ่งแยกข้ึน กล่าวคือวัตถุสิ่งที่เสพบริโภคช่วย
ให้สร้างค่านิยม จะกลายเป็นเครื่องหมายแบ่งแยกผู้บริโภคที่ต่างชนชั้นออกจากกัน  (4) ลัทธิบริโภค
นิยมมีลักษณะอาศัยอยู่บนความขัดแย้งของคนในสังคมผู้บริโภคตั้งอยู่บนฐานของความขัดแย้งอยู่
พยายามหนีความเท่าเทียมภายในกลุ่มคนรวย และกลุ่มคนจน การไล่ล่าวัตถุใหม่หรือค่านิยมที่สูง
กว่าเดิม ความอยากและความกลัวเป็นสาเหตุของความขัดแย้งที่นำไปสู่ความรุนแรงทางสังคม บริโภค
นิยมจึงอยู่เบื้องหลังของการสร้างภาพและกระตุ้นความอยากและความกลัว การยอมเป็นหนี้เพราะ
ความอยากและความกลัว 

 จากที่กล่าวมาทำให้เห็นว่า กระแสลัทธิบริโภคนิยมในสังคมปัจจุบันเกิดการเปลี่ยนแปลง
ตามกิเลสหรือความต้องการของบุคคลในสังคมที่มีการเลียนแบบบุคคลสำคัญต่างๆ โดยเฉพาะการ
เลียนแบบนักแสดงหรือบุคคลที ่ม ีช ื ่อเส ียงในสังคม ในฐานะที ่ส ังคมไทยเป็นสังคมที ่น ับถือ
พระพุทธศาสนา ซึ่งพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงลักษณะบริโภคนิยมไว้มี  4 ประเภท คือ(วิสุทธิ. 1/2) 



70 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

(1) เถยยบริโภค คือบริโภคอย่างขโมย เป็นลักษณะเหมือนผู้ทุศีล ไม่มีคุณความดีสมควรแก่ภาวะของ
ตน คงแต่การนุ่งห่มเป็นต้น อาการภายนอกที่เป็นเครื่องหมายเพศ บุคคลเช่นนี้เป็นผู้ไม่มีสิทธิในสิ่งที่
ของของชาวบ้าน การรับสิ่งของของชาวบ้านมาฉันและใช้สอยผู้เช่นนี้เรียกว่า เถยยบริโภค คือบริโภคอ
ยางขโมยหรือแอบลักเขากิน (2) อิณบริโภค คือบริโภคอย่างเป็นหนี้ เป็นลักษณะเหมือนผู้ที่มีศีลแต่
เมื่อบริโภคปัจจัย 4 ไม่ได้พิจารณา เช่นฉันอาหารไม่ได้พิจารณาว่า เราฉันเพียงเพ่ือให้ร่างกายดำรงอยู่
ได้ยังชีวิตให้เป็นไป ให้มีสุขภาพเกื้อหนุนแก่การปฏิบัติธรรม มิใช่ฉันเพื่อโก้เก๋สนุกมัวเมาติดในรสเป็น
ต้น การบริโภคอย่างนี้เรียกว่า อิณบริโภค คือบริโภคอย่างเป็นหนี้ แต่ถ้าบริ โภคโดยพิจารณาไม่ชื่อว่า
เป็นหนึ่ง (เบากว่าในบาลีที่ว่าตราบใดที่ยังเป็นปุถุชน ย่อมชื่อว่าบริโภคอย่างเป็นหนี้) (3) ทายัชช
บริโภค คือบริโภคอย่างเป็นผู้รับมรดก เป็นลักษณะเหมือนพระเสขะหรือทักขิไณยบุคคล 7 พวกแรก 
เมื่อรับทักขิณามาบริโภค การบริโภคของท่านเรียกว่า ทายัชชบริโภค แปลว่าบริโภคฐานทายาทหรือมี
สิทธิโดยชอบธรรมในฐานที่เป็นทายาทของพระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นทักขิไณยบุคคลสูงสุด  (4) สามีบริโภค 
คือบริโภคอย่างเป็นเจ้าของ เป็นลักษณะเหมือนพระอรหันต์ทั้งหลายซึ่งเป็นผู้พ้นจากความเป็นทาง
แห่งตัณหาแล้ว เป็นผู้มีความดีสมควรแก่ของถวายอย่างแท้จริงมีสิทธิสมบูรณ์ในการับและบริโภค
ทักขิณา การบริโภคของพระอรหันต์ท่านเรียกว่า สามีบริโภค คือบริโภคฐานเป็นเจ้าของ 

จากที่กล่าวมาจะเห็นว่ากระแสการบริโภคนิยมในทัศนะพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงลักษณะ
ของการบริโภคของบุคคลเอาไว้ว่าบางกลุ่มบริโภคอย่างหลงงมง่ายเพลิดเพลินกับวัตถุสิ่งของโดยถือว่า
วัตถุนั้นเป็นการบริโภคแบบขโมย แบบเป็นหนี้ แบบผู้รับมรดก แบบการเป็นเจ้าของ 

พฤติกรรมของบริโภคนิยม 
 พฤติกรรมผู้บริโภคในปัจจุบันเป็นไปตามกระแสวัตถุนิยมหรือกระแสทุนนิยมชอบใช้วัตถุที่

มีราคาแพงอำนวยความสะดวกสบายต่อการดำเนินชีวิต อีกประการหนึ่ง พฤติกรรมชอบเลียนแบบ
ยอมรับการปฏิบัติของผู้อ่ืน รวมทั้งทัศนคติความพึงพอใจที่เกิดจากการเลียนแบบเกี่ยวกับการเลือกใช้ 
เลือกซื้อ พฤติกรรมการบริโภค ของบุคคลในสังคมปัจจุบัน (1) พฤติกรรมเกิดจากชอบตอบสนอง
ความต้องการทางด้านจิตใจ ค่านิยมความต้องการ มีความเชื่อว่าความสุขอยู่ที ่การบริโภค กลุ่ม
พฤติกรรมแบบนี้จะนิยมชมชอบสิ่งของใหม่ๆ ชอบใช้สินค้าที่มีราคาแพง  ชื่อเสียงของสินค้าในทัศนคติ
ของการบริโภคนิยมคือเส้นตรงที่พุ่งสูงขึ้นเรื่อยๆ ไม่มีที่สิ้นสุด  (2) พฤติกรรมอวดความร่ำรวย เพ่ือ
แสดงถึงฐานะทางสังคมให้เป็นที่ยอมรับจากสังคม ในหน้าที่การงานหน้าตา โก๋เก๋ ภูมิฐาน อวดมั่งอวด
มี เนื ่องจากต้องการให้ใคร ๆ ยอมรับในตัวตนหรือเห็นว่าตัวตนสูงเด่นในสายตาของคนทั ่วไป         
(3) พฤติกรรมเลียนแบบอย่างโฆษณา ทำให้เกิดแรงจูงใจการกระตุ้นความต้องการในการบริโภคที่
เผยแพร่ตามสื่อตามยี่ห้อหรือตราสินค้า สร้างภาพลักษณ์ให้คนเชื่อว่าถ้าบริโภคนิยมสิ่งนั่น ๆ แล้วจะ
ทำให้เป็นคนทันสมัยนิยม  



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 71 

   

 
 

 จะเห็นว่า พฤติกรรมการบริโภคนิยมเป็นพฤติกรรมการบริโภคสินค้าฟุ่มเฟือย ต้องการ
บริโภคเพื่อสนองความต้องการของตน จุดมุ่งหมายที่สำคัญของ ผู้บริโภค คือ ความพอใจสูงสุดจาก
การบริโภคสินค้าและบริการ พฤติกรรมการบริโภคนิยมนั้นนับว่าเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้บุคคลเลือก
ตามความพึงพอใจ แล้วแสดงพฤติกรรมหรือแสดงความคิดเห็นออกมานั้นล้วนเกิดจากปัจจัยต่างๆผ่าน
พฤติกรรมภายนอก (Overt Behavior) ที่สามารถสังเกตได้ด้วยประสาทสัมผัส (Molar Behavior) 
และพฤติกรรมภายใน (Covert Behavior) ที่เกิดขึ้นภายในตัวบุคคลมีลักษณะเป็นนามธรรม เช่น 
แรงจูงใจ ทัศนคติ ค่านิยม เป็นต้น  

ประเด็นบริโภคนิยมในมุมมองพระพุทธศาสนา 
 แนวคิดบริโภคนิยมที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาได้มีผู้ให้คำนิยามไว้มากมาย คำว่า

“บริโภค” ตรงกับภาษาบาลีว่า ปริภุญฺชติ บ้าง ภุญชติ บ้าง หมายถึง บริโภค กิน เสพ เคี้ยว ดื่ม ใช้
สอย โดยนัยหมายถึงปัจจัย 4 คือ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ เภสัช หรือผ้า อาหารบ้าน ยา เป็นต้น
(นันทวรรณ  แตงน้อย, 2552)  นอกจากนั้นแล้วในทางพระพุทธศาสนายังมีความหมายกว้างไปถึงการ
บริโภคทรัพย์ ใช้สอยทรัพย์การใช้จ่ายทรัพย์สิน ซื้อหาสิ่งบริโภคใช้สอยปัจจัย 4 ที่ได้มาโดยสุจริตก็ถือ
ว่าเป็นทรัพย์ เพราะสามารถใช้สอยและแลกเปลี่ยนไปตามยุคสมัยนิยมยังรวมถึงคำว่า บริโภคกาม 
เป็นการใช้จ่ายทรัพย์สิน ซื้อหาสิ่งใช้สอยถือว่าเป็นทรัพย์ เพราะสามารถใช้สอยและแลกเปลี่ยนไปตาม
ยุคสมัยนิยมแต่ในบางครั้งก็ใช้คำว่า เสพ แทนการบริโภค แต่คำนี้บางคราวก็มุ่งถึงการเสพหรือคบหา
สมาคมกับบุคคลอื่นดังพบว่าคำภาษาบาลีในมงคลสูตรว่า (ขุ.ธ. (ไทย) 25/6/3) “อเสวนา จ พา
ลานํปณฺฑิตานญฺจ เสวนา แปลว่า การไม่คบคนพาลและการคบบัณฑิต” การบริโภคยังรวมถึงการคบ
หรือเสพอีกด้วย ประเด็นเก่ียวกับการบริโภคในมุมมองพระพุทธศาสนาได้มีผู้รู้ทางพระพุทธศาสนาได้
ให้คำนิยามเกี่ยวกับการบริโภคเอาไว้ดังนี้ พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช, 2551) ได้ให้คำนิยาม
บริโภคไว้ว่า ของกิน อาหาร โภชนะ และยังหมายถึง กิน ดื่ม ใช้สอย บริโภค ในคำทางศาสนาหมายถึง
การขบฉันและการใช้สอยปัจจัย 4 คือ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานเภสัช เช่นใช้ว่า บริโภค
จีวร คือใช้สอยนุ่งห่มจีวร บริโภคบิณฑบาต คือการขบฉันอาหาร บริโภคน้ำ คือดื่มน้ำ เป็นต้น พุทธ
ทาสภิกขุ (2542) ได้ให้คำนิยามบริโภคนิยมไว้ว่า การทำให้อยากบริโภคทางอารมณ์ผ่าน ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย ใจ พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต, 2538) ได้ให้คำนิยามการบริโภคไว้ว่า การใช้สินค้าและ
บริการบำบัดความต้องการ เพื่อให้ได้รับความพอใจโดยเกิดคุณภาพชีวิตขึ้น  ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค 
(2538) ได้กล่าวถึงการบริโภคในทางพระพุทธศาสนานั้นเป็นมรรควิธี หรือจุดเริ่มต้นที่จะนำพาชีวิต
ไปสู่ความผาสุกและความดีงามในอนาคต การบริโภคมิได้เป็นจุดหมายสุดท้ายหรือเป็นผล เช่น การ
บริโภคอาหาร ซึ่งมีจุดประสงค์เพื่ออนุเคราะห์พรหมจรรย์คือ ปรารถนาที่บรรลุอริยมรรค โดยอาศัย
ประโยชน์จากการลดปริมาณอาหารสิ่งเสพบริโภคใช้สอยให้น้อยลงด้วยการบริโภคแบบประโยชน์สูง
ประหยัดสุดไม่ติดรสนิยม  ในอัคคัญญสูตร (ที.ปา.(ไทย) 11/111-140/83-102) ได้กล่าวถึงผลของการ



72 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

เสพใช้สอยปัจจัย 4 ของมนุษย์เมื่อครั้นเวลาเหล่าสัตว์จุติจากอาภัสสรพรหมมาเกิดเป็นมนุษย์ นึกคิด
อะไรก็สำเร็จตามใจปรารถนา มีปีติเป็นภักษา(อิ่มทิพย์) ร่างกายมีรัศมี สัญจร (เหาะ) ไปมาในอากาศ 
อยู่ในวิมานอันงดงามอายุยืนนาน(องฺ.สตฺตก. (ไทย) 23/63/103) เหล่าอาภัสสรพรหมจะลงมายังโลก
มนุษย์ โลกในตอนนั้นเต็มไปด้วยน้ำ มีแต่ความมืด ไร้พระอาทิตย์ พระจันทร์ ดวงดาว ไม่มีกลางวัน
กลางคืน ไร้เดือน ฤดู ปี เพศหญิงชายยังไม่ปรากฏ มีชื่อเรียกรวมว่า “สัตว์”ครั้นสัตว์บริโภคอาหาร
หยาบจึงมีทวารเพื่อการขับถ่าย (อุจจาระปัสสาวะ) เกิดเพศชาย หญิง ไม่มีเครื่องนุ่งห่มปกปิดจ้องมอง
กันจึงเกิดความใคร่แล้วเสพเมถุนกันในที่แจ้ง ถูกขับไล่ประณามหยามเหยียด จึงสร้างบ้านเรือนเพ่ือ
ปิดบังความละอายในการเสพเมถุน เพราะมัวเมาเพลิดเพลินในกามรสจึงไม่มีเวลาไปเก็บข้าวสาลี คน
ที่เกียจคร้านเดินทางไปเก็บบ่อยๆ ต่างคิดว่าการเดินทางบ่อยทำให้ลำบาก จึงเก็บเช้าเพื่อกินเย็น เก็บ
เย็นเพื่อกินเช้า เก็บสะสมเพื่อหนึ่งวันบ้าง สองวันบ้าง สี่วันบ้าง แปดวันบ้าง เกิดเลียนแบบเอาอย่าง
กันในสังคม ข้าวสาลีไม่เพียงพอแก่ความต้องการของประชากรจำนวนมาก จะเห็นได้ว่ามนุษย์ยุคแรก
มีการเลียนแบบการบริโภค การสะสมอาหาร การหมกมุ่นในกามารมณ์ การก่ออาชญากรรมละเมิด
ชีวิตและทรัพย์สินต่าง ๆ ล้วนเกิดจากการเสพกามารมณ์และการบริโภค จากข้อความในอัคคัญญสูตร
แสดงให้เห็นว่าการบริโภคใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติของมนุษย์ ที่มาจากอาภัสสรพรหม จนก่อให้เกิด
ปัญหาวิกฤติความขัดแย้งและนำไปสู่การแก้ไขปัญหา วิกฤติปัญหาที่ปรากฏในพระสูตรเริ่มต้นจาก 
“ความไม่รู้(อวิชชา)” ทำให้เกิดความอยากลองจนติดรสถึงขั้นเอาอย่าง หวงแหน ปักแดนแบ่งเขต 
แบ่งแยกถือสิทธิ์ สะสมสิ่งเสพบริโภคใช้สอยเกินจำเป็น โอ้อวด เหยียดสีผิว (วรรณะ) ทะเลาะวิวาท
ล่วงละเมิดสิทธิ์ในชีวิต ทรัพย์สิน คู่ครอง และโกหก จนจำเป็นต้องเลือกผู้นำขึ้นทำหน้าที่ไกล่เกลี่ยให้
ความปลอดภัยในชีวิตทรัพย์สิน ออกกฎหมายคุ้มครองสิทธิ์ 

 ประเด็นการอุปโภคและบริโภคใช้สอยปัจจัย 4 ของมนุษย์ในปัจจุบันจำแนกตามการใช้
สอยในปัจจัย 4 ทางพระพุทธศาสนาประกอบด้วย (1) ประเด็นเกี่ยวกับการบริโภคเครื่องนุ่งห่ม การ
ใช้สอยหรือบริโภคเครื่องนุ่งห่มตามหลักพุทธศาสนานั้นมองว่าเครื่องนุ่งห่มจัดเป็นสิ่งจำเป็นอีกอย่าง
หนึ่งที่สำคัญและมีความจำเป็นในการดำรงชีวิตเพื่อปกปิดอวัยวะ การใช้เครื่องนุ่งห่มหรือการใช้จีวร
ตามหลักพุทธศาสนาเป็นการบริโภคที่มีและเป็นไปเพียงเพื่อปกปิดอวัยวะ ความร้อน ความหนาว 
เหลือบ ยุง ลม แดด เป็นต้น การบริโภคในลักษณะเช่นนี้จัดเป็นประโยชน์เชิงใช้สอย (Use Value) 
เป็นคุณค่าในตัว (Intrinsic Value) ของเครื่องนุ่งห่มอย่างแท้จริง เป็นการบริโภคอย่างรู้จักคุณค่าข้าม
พ้นความเป็นรสนิยม(Beyond Taste) ซึ่งเป็นการเลื่อนชั้นตัวเอง (Self-Development) การรู้จัก
พิจารณาถึงประโยชน์ที่แท้จริงที่จะได้รับจากการใช้สอยเครื่องนุ่งห่ม สมดังพุทธพจน์ข้อว่า (ม.ม. (ไทย) 
12/23/23) “ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยจีวรเพียงเพื่อป้องกันความหนาว 
ความร้อน เหลือบ ยุง ลม แดด และสัมผัสแห่งสัตว์เลื้อยคลานเพียงเพ่ือปกปิดอวัยวะที่ก่อให้เกิดความ
ละอาย”จากพุทธพจน์นี้ทำให้สะท้อนถึงการนุ่งห่มหรือการใช้สอยเครื่องนุ่งห่มในพุทธศาสนาซึ่งทำให้



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 73 

   

 
 

คนไม่ไปให้ความสำคัญตามกระแสค่านิยมแฟชั่น บริโภคใช้สอยเครื่องนุ่งห่มพระสงฆ์นั้นล้วนเป็นไป
อย่างเรียบง่ายคุ้มค่า แม้พระอานนท์ออกแบบมาเป็นระยะเวลา มากกว่า 2,500 ปีแล้วก็ตาม แต่
เครื่องนุ่งห่มดังกล่าวยังคงใช้ได้ดีและคงใช้ได้ไปอีกนานการใช้เครื่องนุ่งห่มพระพุทธเจ้าทรงชี้แนะให้ใช้
เครื่องนุ่งห่มให้เกิดประโยชน์ “คุ้มค่า” เครื่องนุ่งห่มเหล่านั้น เมื่อเครื่องนุ่งห่มนั้นเหล่านั้นขาด หากอยู่
ในวิสัยที่จะ ซ่อม ชุน หรือปะได้ก็ควรทำ หากขาดมากแล้วให้ปะใช้ตามควรแก่ชนิดผ้า ดังกรณีพระ
อานนท์ได้แสดงวิธีการใช้จีวรที่ทำเกิดประโยชน์สูงสุดจากการหมุนเวียนใช้นำกลับมาใช้ใหม่สมดัง
ข้อความว่า “ภิกษุเมื่อได้จีวรใหม่มาให้มอบจีวรเก่าของตนแก่ภิกษุรูปอ่ืน ภิกษุรูปนั้นจะให้จีวรเก่าของ
ตนแก่รูปที่มีจีวรเก่ากว่าต่อ แต่นั้นทำจีวรเก่าเป็นผ้าปูนอนทำผ้าปูนอนเก่าเป็นผ้าเพดาน เอาผ้าเพดาน
เก่าทำผ้าเช็ดท้าวเก่าขยำปนกับดินฉาบฝา”การใช้เครื่องนุ่งห่มตามหลักพุทธศาสนาข้างต้นทำให้เห็น
ว่า การบริโภคในลักษณะเช่นนี้ทำให้เกิดประโยชน์สูงสุดจากการใช้เครื่องนุ่งห่มโดยมีกระบวนการ
“หมุนเวียนใช้” (Recycle) นำกลับมา“ใช้ใหม่” (Reuse) และนำกลับไป“ผลิตใหม่” (Reduce) 
จัดเป็นการบริโภคการใช้เครื่องนุ่งห่มด้วยปัญญาสำรวมระวังไม่เป็นทาสของเครื่องนุ่งห่มและใช้ชีวิต
อย่างเรียบง่ายมีความพอดีและจักความประมาณ  (2) ประเด็นเกี่ยวกับการบริโภคอาหารความ
ต้องการของมนุษย์ดังกล่าว(พรรณทิพย์  ศิริวรรณบุศย์, 2547) คือ ความหิว ความอยากกินและอยาก
ด่ืมเป็นความต้องการขั้นพ้ืนฐานในชีวิต (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546)  พระพุทธเจ้าทรงรับรองว่า ความ
หิวนั้นเป็นโรคอย่างยิ่งอาหารจึงเป็นปัจจัยที่สำคัญต่อการดำรงชีวิต พุทธศาสนามีหลักคำสอนเรื่องการ
บริโภคอาหารโดยมีหลักปฏิบัติอย่างชัดเจนคือพิจารณาก่อนบริโภคเพราะให้เป็นไปตามประโยชน์ของ
อาหารพิจารณาให้เห็นคุณค่าแท้จำเป็นของสิ่งนั้น โดยไม่ติดอยู่กับ รูป เสียง กลิ่น รส ค่านิยมหรือ
กระแสนิยมของสังคมการรู้จักประมาณในการบริโภคอาหารโดยไม่ฟุ่มเฟือยและไม่สุรุ่ยสุร่ายจนเกิน
ความจำเป็นในการดำรงชีพพระพุทธเจ้าทรงได้แนะนำว่าควรบริโภคอาหารให้รู้จักพอประมาณ ทั้งนี้
เพราะอาหารอาจจะส่งผลให้คุณและโทษแก่ชีวิต ดังนั้น การบริโภคอาหารจึงต้องอาศัยหลักพิจารณา
เพ่ือให้เกิดความเข้าใจคุณค่าของอาหารอย่างถ่องแท้ก่อนจะบริโภคให้พิจารณาด้วยปัญญาก่อนบริโภค
และหลังบริโภคเสมอ จนทำให้ไม่เกิดการยึดติดในรสชาติของอาหาร กล่าวคือคุณค่าของอาหาร
กลายเป็นสิ่งที่ถูกกำหนดด้วยลิ้น การรู้จักกำหนดหรือพิจารณาให้เห็นประโยชน์ที่แท้จริงที่เกิดจากการ
รู้จักพอประมาณในการบริโภคอาหาร คือ บริโภคแต่พอดี ไม่มากเกินไปและไม่น้อยเกินไปดังพุทธพจน์
ข้อว่า(พระไตรปิฎกภาษาไทย 12/23) “ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้วฉันบิณฑบาตไม่ใช่เพื่อเล่น 
ไม่ใช่เพื่อความมัวเมา ไม่ใช่เพื่อระดับ ไม่ใช่เพื่อตกแต่งแต่เพียงเพ่ือกายนี้ดำรงอยู่ได้ เพ่ือให้ชีวิตินทรีย์
เป็นไปเพื่อบำบัดความหิวเพื่ออนุเคราะห์พรหมจรรย์ ด้วยคิดเห็นว่า 'โดยอุบายนี้ เราจักกำจัดเวทนา
เก่าเสียได้ และจักไม่ให้เวทนาใหม่เกิดขึ้น ความดำรงอยู่แห่งชีวิต ความไม่มีโทษ และการอยู่โดยผาสุก
จักมีแก่เราแล้วจึงบริโภคอาหาร”จากพุทธพจน์นี้จะเห็นว่า พระพุทธองค์ได้ทรงตรัสสอนแก่พระภิกษุ
สงฆ์ให้รู้จักพิจารณาก่อนบริโภคอาหารเพราะอาหารที่บริโภคเข้าไปเป็นอาหารของร่างกาย เพื่อให้



74 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

ร่างกายดำรงอยู่ได้ บรรเทาความหิวเก่า ป้องกันความหิวใหม่ เมื่อบริโภคแล้วก็ไม่เป็นโทษเพราะไม่ตก
เป็นทาสของอาหาร ความผาสุกย่อมเกิดขึ้นและจะเป็นกำลังในการสร้างความดีบำเพ็ญธรรมจน
สามารถกำจัดกิเลสได้ การบริโภคก็เพ่ือป้องกันอาสวะอันจะบังเกิดขึ้นในตน  พระพุทธเจ้าตรัสสอนใน
เชิงให้ละและป้องกันกิเลสแล้วยังทรงสอนถึงการบริโภค กล่าวคือ ให้พิจารณาว่าพระภิกษุบริโภค
อาหารก็เพื่อยังชีวิตให้ดำรงอยู่ได้ต่อไป และเพื่อระงับความหิว แล้วอาศัยกำลังกายอันเกิดจากการ
บริโภคนั้นศึกษาไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ประพฤติพรหมจรรย์ได้โดยบริสุทธิ์บริบูรณ์เพ่ือความ
หลุดพ้น ในขณะเดียวกันก็สามารถทำประโยชน์ให้เกิดแก่สังคม สามารถดำรงชีวิตอยู่ร่วมกันด้วยความ
เมตตากรุณาและสันติสุข การบริโภคอาหารตามพุทธศาสนาผู้บริโภคต้องคำนึงถึงสิ่งที่เรียกว่า คุณค่า
ของการบริโภคอาหารเพียงเพื่อให้ร่างกายดำรงอยู่ได้ บรรเทาความหิวเก่า ป้องกันความหิวใหม่ 
ผู้บริโภคไม่ตกเป็นทาสของอาหารความผาสุกย่อมเกิดขึ้นและจะเป็นกำลังในการสร้างความดีบำเพ็ญ
ธรรมจนสามารถละกิเลสได้ จะมีส่วนช่วยป้องกันและสร้างภูมิคุ้มครองป้องกันมิให้ความต้องการทาง
กายและจิตถูกชักนำไปด้วยวัตถุอันเป็นสิ่งยั่วยวนของกิเลส ตัณหา ด้วยเหตุนี้พระพุทธเจ้าจึงสอนให้
พิจารณาโดยแยบคายด้วยปัญญาแล้วบริโภค (3) ประเด็นเก่ียวกับการใช้สอยที่อยู่อาศัยที่อยู่อาศัยเป็น
สิ่งต้องการทางด้านกายภาพ(physical needs) เพราะเป็นพื้นฐานของทุกชีวิตที่เกิดมาบนโลกจะต้อง
รู้จักแสวงหาสิ่งของที่สามารถอำนวยความสะดวกให้แก่ตน เป็นธรรมดาฉันใด ชีวิตของสมณะในพุทธ
ศาสนาก็ฉันนั้นเหมือนกัน โดยเฉพาะเสนาสนะหรือที่อยู่อาศัยต้องเลือกเสพบริโภคปัจจัยที่สอดคล้อง
กับพระธรรมวินัยกล่าวคือสมณะมิอาจสร้างที่อยู่อาศัยให้เกินขนาดตามพุทธานุญาตได้ ทั้งกรณีที่ทำ
เองหรือใช้ให้ผู้อ่ืนทำต้องให้สงฆ์ทำกติกาตกลงระหว่างสงฆ์ด้วยกันหรือผ่านการเห็นชอบของระบบหมู่
คณะก่อนจึงสามารถสร้างได้เรียกว่าสังฆกรรม (A formal act) ร่วมกันซึ่งต่างจากที่อยู่อาศัยของ
ฆราวาสจะนิยมสร้างตามที่ต้องการได้ โดยไม่จำกัดขนาดพื้นที่และวิธีการสร้างการใช้สอยเสนาสนะ
ตามหลักพุทธศาสนานั้นเน้นความสำคัญแก่เรื่องที่อยู่อาศัยเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะในกรณีผู้บวชใหม่
ก็จะมีพระอุปัชฌาย์บอกให้ทราบภายหลังจากผ่านพิธีอุปสมบทแล้ว เพื่อให้รู้จักปัจจัยเหล่านั้นตาม
สมควรแก่ฐานะจะได้ไม่เดือดร้อนเพราะปัจจัย 4 เป็นเหตุโดยพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงสอนให้พิจารณา
ถึงประโยชน์ที่พึงประสงค์จากการใช้สอยที่อยู่อาศัยจะต้องปฏิบัติตามหลักคำสอนที่ทรงให้พิจารณา
ด้วยอุบายวิธีที่แยบคายและต้องการให้มีการพิจารณาอยู่บ่อยๆ เพ่ือปรับจิตใจให้ยอมรับความจริงเรื่อง
การใช้สอยที่อยู่อาศัย ดังพุทธพจน์ทีว่่า(ม.มู.(ไทย) 12/23/23)“ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอย
เสนาสนะเพียงเพื่อป้องกันความหนาวความร้อน เหลือบ ยุง ลม แดด และสัมผัสแห่งสัตว์เลื้อยคลาน 
เพียงเพื่อบรรเทาอันตรายที่เกิดจากฤดู และเพื่อความยินดีในการหลีกเร้น” จากพุทธพจน์นี้จะเห็นว่า 
การใช้สอยที่อยู่อาศัยตามลักษณะนี้ช่วยให้เกิดการประหยัดในการสร้างโดยไม่จาเป็นต้องใหญ่โต
จนเกินไปเพียงให้สำเร็จประโยชน์ตามความต้องการก็เป็นอันใช้ได้และรักษาความสะอาดของ
เสนาสนะพระพุทธเจ้ายังทรงบัญญัติข้อปฏิบัติเกี่ยวกับที่อยู่อาศัยไว้พระสงฆ์พึงตระหนักตัวเองอยู่



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 75 

   

 
 

เสมอว่า “พึงยินดีในเสนาสนะอันสงัด” ไม่พึงคลุกคลีกับหมู่คณะที่ฟุ้งซ่าน เพ้อเจ้อ จนเกิดปัญหา
ขึ้นมา เรียกว่าลืมหน้าที่ของตนเอง คือ ทำตนให้พ้นทุกข์ และหน้าที่ที่พึงปฏิบัติต่อสังคม (4) ประเด็น
เกี่ยวกับการใช้ยารักษาโรคพระพุทธองค์ทรงอนุญาตให้พระสงฆ์ได้แสวงหาสมุนไพร มาบำบัดอาการ
ไข้ได้ตามความต้องการทรงอนุญาตให้ภิกษุท่ีอาพาธรับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ แต่ให้ฉันได้เฉพาะที่มี
เหตุจำเป็นเท่านั้น ถ้าไม่มีเหตุจำเป็น ภิกษุรูปใดฉัน ต้องอาบัติทุกกฏหลักการการใช้ยารักษาโรคตาม
แนวพุทธศาสนาเพียงเพื่อระงับโรคภัยไข้เจ็บอันเป็นบ่อเกิดแห่งทุกขเวทนา ในการบริโภคคิลานเภสัช
นี ้ ก่อนจะบริโภคต้องพิจารณาให้ดีว่าระงับทุกขเวทนาได้จริงและพิจารณาก่อนจะบริโภคเป็ น
คิลานเภสัชที่เหมาะกับตนหรือไม่ พระพุทธเจ้าได้ทรงอนุญาตพืชที่ใช้เป็นยาและเภสัชที่ช่วยบรรเทา
ความหิวและโรค ดังปรากฏในเภสัชชขันธกะ มหาวรรคแห่งพระวินัยปิฎกไว้ว่า (1) ทรงอนุญาตให้พระ
ฉันเภสัช 5 คือ เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย ในเวลาวิกาลได้เมื่อถูกความหิวเสียดแทง (2) ทรง
อนุญาตให้ใช้รากไม้บางชนิดเป็นยาได้ เช่น ขม้ิน ขิง ว่านเปราะ ข่า อุตพิษ แฝก และรากพืชต่าง ๆ ที่
ใช้เป็นยาได้ (3) ทรงอนุญาตให้ใช้น้ำฝาดของพืชบางชนิดเป็นยาได้ เช่น น้ำฝาดสะเดา น้ำฝาดมูกมัน 
น้ำฝาดกระดอม หรือขี้กา น้ำฝาดบอระเพ็ด พยามือเหล็ก กถินพิมาน และน้ำฝาดที่เกิดจากพืชชนิด
อื่น ๆ ใบไม้บางชนิดที่ใช้เป็นยาได้ ทรงอนุญาตให้นำสิ่งเหล่านั้นมาประกอบเป็นยา เช่น ใบสะเดา ใบ
มูกเมา ใบขี้กา ใบกระดอม ใบแมงลัก ใบกระเพรา เป็นต้น (4)ทรงอนุญาตให้ใช้ผลไม้บางชนิดเป็นยา
ได้ เช่น สมอไทย สมอพิเภก มะขามป้อม พริก ลูกพิลังกาสา ดีปลี เป็นต้น และพืชบางอย่าง ยางของ
พืชเหล่านั้นใช้เป็นยาได้ เช่น มหาหิงค์ เป็นต้น พระพุทธเจ้ายังทรงอนุญาตให้ใช้เกลือเป็นยาได้ เรียก
ยาประเภทนี้ว่า“โลณเภสัช” เช่น เกลือสมุทร เกลือสินเธาว์ เกลือโป่ง เกลือหุง ภาชนะที่ทรงอนุญาต
ให้ใช้ ใส่ยาตา เช่นกลักยาตาที่ทำด้วยกระดูก งา เขาสัตว์ ไม้อ้อ ไม้ไผ่ ไม้ทั่วไป ทำด้วยผลไม้ ทำด้วย
ยาง โลหะ เปลือกหอยสังข์ เป็นต้น เมื่อภาชนะท่ีบรรจุภาชนะชนิดต่างๆ ไม่มีค่ามากนัก แต่อาจรักษา
ให้มีความสะอาดพร้อมที่จะบำบัดโรค มนุษย์ตั้งแต่กำเนิดเป็นแหล่งสะสมของโรคภัยดังพุทธพจน์ที่ว่า 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/148)“ร่างกายนี้แก่หง่อมแล้ว เป็นรังของโรค มีแต่จะทรุดโทรมลงไป 
ร่างกายที่เน่า เปื ่อยนี ้ก็จะแตกดับไป เพราะชีวิตมีความตายเป็นที ่สุด” แม้แต่พุทธพจน์ข้อว่า 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/150)“ร่างกายนี้ถูกสร้างให้เป็นนคร แห่งกระดูก ฉาบด้วยเนื้อและเลือด 
เป็นที่สถิตแห่งความแก่ ความตาย ความถือตัว และความลบหลู่กัน” การที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสในเชิง
ยืนยันว่า การไม่มีโรคเป็นลาภอันประเสริฐเป็นสิ่งที่เป็นจริง ร่างกายนี้มีความเจ็บป่วย ความเสื่อม
โทรมแก่ชราและมีความตายเป็นที่สุดสมดังพุทธพจน์ข้อว่า  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 22/57)“เรามี
ความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความเจ็บไข้ไปได้ อริยสาวกนั้นพิจารณาเห็นดังนี้ว่า ไม่ใช่เราคน
เดียวเท่านั้นที่มีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความเจ็บไข้ไปได้ แท้จริงสัตว์ทั้งปวงที่มีการมา การ
ไป การจุติ และการอุบัติ ก็ล้วนมีความเจ็บไข้เป็นธรรมดาไม่ล่วงพ้นความเจ็บไข้ไปได้ เมื่ออริยสาวก
นั้นพิจารณาฐานะนั้นอยู่เนืองๆมรรคย่อมเกิดขึ้น อริยสาวกนั้นย่อมเสพ เจริญทาให้มากซึ่งมรรคนั้น 



76 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

เมื่อเสพเจริญทาให้มากอยู่ ย่อมละสังโยชน์ได้อนุสัยย่อมสิ้นไป” จะเห็นว่า ความเจ็บป่วยเป็นสภาพ
ธรรมดาของทุกๆ ชีวิตอย่างหนึ่งในฐานะ 5 ประการ คือ ความแก่ชรา ความเจ็บไข้ เป็นต้น การ
บำบัดรักษาโรคด้วยยาการใช้ยารักษาโรค ตามหลักพุทธศาสนาให้พิจารณาโดยแยบคายคือพิจารณา
ด้วยตนเองว่าการบริโภคใช้สอยยาเพื่อรักษา กำจัด ป้องกันโรค บรรเทาอาพาธและเวทนาที่เกิดจาก
โรคภัยไข้เจ็บ การบริโภคหรือใช้ยาเพื่อสร้างภูมิคุ ้มกันต้านทานโรคที่อาจจะเกิดขึ้น ด้วยการรู้จัก
ประมาณ รู้จักประโยชน์และโทษภัย เมื่อใช้ยาเกินขนาด เกินประมาณ และเกินกำหนด การบริโภค
หรือการใช้ยาจึงจำเป็นต้องพิจารณาอย่างแยบคายเพ่ือให้ได้รับคุณค่าท่ีแท้จริงจากการใช้ยาสมดังพุทธ
พจน์ข้อว่า(พระไตรปิฎกภาษาไทย 12/23: 23)“ภิกษุพิจารณาโดยแยบคายแล้วใช้สอยคิลานปัจจัย
เภสัชบริขารเพียงเพ่ือบรรเทาเวทนาที่เกิดจากอาพาธต่างๆที่เกิดขึ้นแล้วและเพ่ือไม่มีความเบียดเบียน
เป็นที่สุดซึ่งเมื่อเธอไม่ใช้สอยอยู่ อาสวะและความเร่าร้อนที่ก่อความคับแค้นก็จะพึงเกิดขึ้นเมื่อเธอใช้
สอยอยู่อาสวะและความเร่าร้อนท่ีก่อความคับแค้น ย่อมไม่มีแก่เธอด้วยอาการอย่างนี้” 

 จากพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นว่า การใช้ยารักษาโรคตามหลักพุทธศาสนาคือเพียงเพ่ือบำบัด
โรคภัยไข้เจ็บตลอดจนอาการอาพาธต่างๆ โดยมีลักษณะสวนทางกับหลักการบริโภคหรือการใช้ยา
รักษาโรคในกระแสของบริโภคนิยมที่ชอบบริโภคยารักษาโรคที่มีราคาแพงและมีลักษณะแตกต่างกัน 
จึงไม่น่าแปลกในปัจจุบันทำให้มียาที่แปลกใหม่อย่างหลากหลายประเภทและหลายชนิด เช่น ยารักษา
ความอ้วน ยารักษาทำให้หุ่นดี ยารับประทานแล้ว ทำให้ผิวขาว เป็นต้น กลายเป็น“แฟชั่นใหม่” ใน
สมัยปัจจุบัน และผู้คนมักบริโภคหรือใช้ยาเพียงเพื่อเสริมความสวยงาม เพื่อให้ร่างกายสมบูรณ์
กลายเป็นการบริโภคที่มีความเกินความจำเป็น การบริโภคในลักษณะเช่นนี้เป็นการบริโภคยาเพ่ือ
ความสวยงามซึ่งเป็นการบริโภคผิดหลักของการใช้ยาตามหลักพุทธศาสนา 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการแก้ปัญหาเศรษฐกิจยุคบริโภคนิยม 
 การประยุกต์หลักพุทธธรรมในการแก้ปัญหาเศรษฐกิจมีหลายประเด็นแต่ในประเด็นนี้เป็น

การกล่าวถึงหลักธรรมเพื่อใช้ในการแก้ปัญหาในรูปของการใช้สอยหรือการบริโภค ซึ่งจะได้กล่าว
ประเด็นสำคัญเพียง 2 ประเด็นเท่านั้น 

 1. ประเด็นการใช้หลักพุทธธรรมเพื่อการบริโภคแบบพอดี พอเพียง พอประมาณ  หลัก
พุทธธรรมที่กล่าวถึงประเด็นนี้คือหลักโภชเนมัตตัญญุตา (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/304) คำว่า โภช
เนมัตตัญญตุา หมายถึง ความรู้ประมาณในการบริโภค (พระไตรปิฎกภาษาไทย 20/16) การบริโภคไม่
มากเกินไปและไม่น้อยเกินไปบริโภคแต่เพียงพอดีกับความต้องการของร่างกาย ความรู้ประมาณใน
การบริโภคนี้มีปรากฏอยู่ในหลักธรรมที่สำคัญ คือ “อปัณณกปฏิปทา” ความรู้ประมาณในการบริโภค 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/330) ในโอวาทปาฏิโมกข์มีความสัมพันธ์กับหลักของสันโดษ โดยรู้จัก
ประมาณเพื่อสันโดษมี 2 ประการ คือ 1) ประมาณโดยการรับ และ 2) ประมาณโดยการบริโภค โดย
การรับคือเมื่อได้รับของถวายน้อย ควรรับเพื่อความเอ็นดูตระกูลเพื ่อการรักษาตระกูล เพื่อการ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 77 

   

 
 

อนุเคราะห์ตระกูล และแม้เมื่อได้รับของถวายมาก ควรรับบิณฑบาตพอบริหารท้องและ โดยการ
บริโภคเป็นการพิจารณาโดยแยบคายแล้วจึงฉันบิณฑบาต มิใช่เพื่อเล่นมิใช่เพ่ือมัวเมา มิใช่เพ่ือประดับ 
มิใช่เพื่อตบแต่ง แต่ฉันเพียงเพื่อให้ร่างกายนี้ดำรงอยู่ เพื่อให้ร่างกายนี้ดาเนินไปได้ เพื่อระงับความ
ลำบาก เพื่ออนุเคราะห์พรหมจรรย์ ด้วยการพิจารณาว่า เราจักบำบัดเวทนาเก่า ไม่ให้เวทนาใหม่
เกิดขึ ้น การดำเนินชีวิตของเรา ความไม่มีโทษและอยู ่สบายสมดังพุทธพจน์ข้อว่า (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 29/206) “ภิกษุบางรูปในธรรมวินัยนี้พิจารณาโดยแยบคายว่า เราบริโภคอาหารไม่ใช่เพ่ือ
เล่น เพื่อความมัวเมา เพื่อประเทืองผิว และเพื่อความอ้วนพี แต่เพื่อกายนี้ดารงอยู่เพื่อให้ชีวิตินทรีย์
เป็นไป เพื่อบาบัดความหิว เพื่ออนุเคราะห์พรหมจรรย์ โดยอุบายนี้ เราจักกำจัดเวทนาเก่าเสียได้และ
จักไม่ให้เวทนาใหม่เกิดขึ้น ความเป็นไปแห่งชีวิตินทรีย์ ความไม่มีโทษ และการอยู่โดยผาสุกจักมีแก่เรา 
ดังนี้แล้วจึงบริโภคอาหาร ความสันโดษ ความเป็นผู้รู้จักประมาณ การพิจารณาในการบริโภคนั้นนี้
เรียกว่า ความเป็นผู้รู้จักประมาณในการบริโภค”จากพุทธพจน์นี้จะเห็นว่า การบริโภคด้วยการมีสติ
และสัมปชัญญะกำกับด้วยนั้นทำให้ผู ้บริโภคมีพฤติกรรมการบริโภคตามแนวทางสายกลาง หรือ 
มัชฌิมาปฏิปทา โดยใช้ ศีล สมาธิและปัญญาในการบริโภค ไม่บริโภคด้วยกิเลสและตันหา เมื่อใช้
ปัญญาพิจารณาในการบริโภคแล้ว จะสามารถสกัดกั้นกิเลส ซึ่งเป็นต้นตอของสาเหตุที่เข้ามากระทบ
ตั้งแต่ในระยะเริ่มต้นและจะทาให้ผู้บริโภครับรู้และปฏิบัติถึงการบริโภคตามแนวทางแห่งสายกลาง 

 2. ประเด็นการใช้หลักพุทธธรรมในการแก้ปัญหาการใช้จ่ายอย่างความฟุ่มเฟือยหลัก
พุทธธรรมที่ใช้หลักทิฎฐิธัมมิกัถตประโยชน์เป็นหลักธรรมที่เอื้อประโยชน์ในปัจจุบันการประยุกต์
หลักธรรมเรื่องการค่าใช้จ่ายทรัพย์อย่างถูกต้องตามหลักพุทธศาสนาคือการสอนให้รู้จักการประหยัด
และการออม การประหยัด เป็นการรู้จักใช้จ่ายในทางที่ถูกที่ควร การประหยัดเป็นการสอนคนให้มี
ความละเอียดรอบคอบ มีระเบียบวินัย มีความระมัดระวัง การประหยัดจึงเป็นการรู้จักใช้เงินและ
สิ่งของให้เป็นประโยชน์ให้มากที่สุดเท่าท่ีจะเป็นไปได้ การประหยัดจึงช่วยในการรู้จักวางแผนในการใช้
เงินและสิ่งของให้คุ้มค่าและเหมาะสม ซึ่งก็เท่ากับเป็นการออม คือ การรู้จักถนอม สงวน เก็บงำ เพ่ือ
จะได้มีโอกาสเก็บสะสมให้มีมากขึ้น หรือสามารถสร้างหลักฐานให้มั่นคงต่อไปในวันข้างหน้า ความ
มั่นคงของชีวิตจะเกิดขึ้นได้จะต้องดำเนินชีวิตตามหลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ เป็นหลักปฏิบัติเพ่ือให้
บรรลุถึงจุดหมายในปัจจุบันที่เรียกได้ว่า รู้จักหารู้จักใช้ทรัพย์ ตั้งตัวสร้างหลักฐานได้ดี และใช้ทรัพย์
สมบัติให้เป็นประโยชน์ ในประเด็นนี้จะได้กล่าวถึงการแก้ปัญหาใช้จ่ายอย่างฟุ่มเฟือยตามหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาเอาไว้ 3 ประเด็น คือ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 23/144) 

 1. ขั้นหาและรักษาสมบัติ ปฏิบัติตามหลักธรรมที่เป็นไป เพื่อประโยชน์ปัจจุบันหรือ
หลักธรรมอันอำนวยประโยชน์สุขขั้นต้น ที่เรียกว่า ทิฏฐธรรมมิกัตถประโยชน์ 4 ประการ คือ (1) อุฏ
ฐานสัมปทา ถึงพร้อมด้วยความหมั่น คือ ขยันหมั่นเพียร ในการปฏิบัติหน้าที่การงาน และการ
ประกอบอาชีพที่สุจริต เป็นผู้ขยันไม่เกียจคร้านในการทำงาน ที่จะต้องช่วยกันทำนั้นประกอบด้วยใช้



78 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

ปัญญาเป็นเครื่องพิจารณา สอดส่อง ตรวจตรา หาวิธีการที่เหมาะที่ดี จัดการและดำเนินการให้
ได้ผลดี(2) อารักขสัมปทา ถึงพร้อมด้วยการรักษา คือ รู้จักคุ้มครอง เก็บ รักษาโภคทรัพย์และผลงานที่
ตนได้ทำไว้ ด้วยความขยันหมั่นเพียรโดยชอบธรรม ด้วยกำลังงานของตน ไม่ให้เป็นอันตรายหรือเสื่อม
เสีย (3) กัลยาณมิตตตา คบหาคนดีเป็นมิตร คือรู้จักเสวนาคบหาคน ไม่คบไม่เอาอย่างผู้ที่ชั กจูงไป
ในทางเสื่อมเสีย เลือกเสวนาศึกษาเยี่ยงอย่างท่านผู้รู้ผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้มีความสามารถ ผู้น่าเคารพนับถือ
และมีคุณสมบัติเกื้อกูลแก่อาชีพการงาน (4) สมชีวิตา เลี้ยงชีวิตแต่พอดี คือ รู้จักกำหนดรายได้และ
รายจ่าย เป็นอยู่พอดีสมรายได้ มิให้ฝืดเคืองหรือฟุ่มเฟือยนัก ให้รายได้เหนือรายจ่าย มีประหยัดเก็บไว้ 
การใช้จ่ายอย่างฉลาดได้แก่ มีรายได้ รายรับ และรายเหลือ 

 2. ขั้นแจงจัดสรรทรัพย์ เมื่อหาทรัพย์มาได้แล้ว รู้จักจัดสรรทรัพย์นั้นโดยถือหลักการ
แบ่งปันทรัพย์เป็น 4 ส่วน หรือที่เรียกว่า โภควิภาค 4 คือ (1) ใช้จ่ายเลี้ยงตน เลี้ยงคนที่ควรบำรุงเลี้ยง 
และทำประโยชน์ 1 ส่วน ( 2) ใช้เป็นทุนประกอบการงาน 2 ส่วน (3) เก็บไว้ใช้ในคราวจาเป็น 1 ส่วน 

 3. ขั้นจับจ่ายกินใช้ พึงเข้าใจและคำนึงไว้เสมอว่า การที่เพียรพยายามแสวงหารักษาและ
ครอบครองโภคทรัพย์ไว้นั้น ก็เพื่อจะใช้ให้เป็นประโยชน์ทั้งแก่ตนและคนอื่น ถ้าไม่ใช้ทรัพย์สมบัติให้
เกิดคุณประโยชน์แล้ว การหาและการมีทรัพย์สมบัติก็ปราศจากคุณค่าหาความหมายใดๆ มิได้ดังนั้น 
เมื่อมีทรัพย์หรือหาทรัพย์มาได้แล้ว พึงปฏิบัติต่อทรัพย์หนึ่งส่วนแรกในข้อ 2 ตามหลัก โภคาทิยะ 
(ประโยชน์ที ่ควรถือเอามาจากโภคทรัพย์ หรือเหตุผลที ่อริยสาวกควรยึดถือในการที ่จะมีหรือ
ครอบครองโภคทรัพย์ ) ดังพระพุทธเจ้าตรัสว่า (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/41/64)“ คหบดี ประโยชน์ที่พึง
ถือเอาจากโภคทรัพย์ 5 ประการนี้” คือ (1) บำรุงตัว บำรุงมารดาบิดา บุตรภรรยา และคนในปกครอง
ทั้งหลายให้เป็นสุข (2) บำรุงมิตรสหาย และผู้ร่วมกิจการงานให้เป็นสุข (3) ใช้ปกป้องรักษาสวัสดิภาพ 
ทำตนให้มั ่นคงปลอดภัยจากภยันตราย  (4) ทำพลี คือ สละเพื ่อบำรุงและบูชา 5 อย่าง ได้แก่ 
สงเคราะห์ญาติ (ญาติพลี) ต้อนรับแขก (อติถิพลี) ทำบุญหรือสักการะอุทิศผู้ล่วงลับ (ปุพพเปตพลี) 
บำรุงราชการด้วยการเสียภาษีอากร (ราชพลี) และถวายเทวดา (เทวตาพลี) คือ ทำบุญอุทิศสิ่งที่เคารพ
บูชาตามความเชื่อถือ (5) อุปถัมภ์บำรุงพระสงฆ์ และเหล่าบรรพชิตที่ประพฤติดีปฏิบัติชอบ ผู้ไม่
ปรารถนามัวเมา เมื่อได้ใช้โภคทรัพย์ และทำประโยชน์อย่างนี้แล้ว ถึงโภคะจะหมดสิ้นไป ก็สบายใจว่า
ได้ใช้โภคะนั้น ให้เป็นประโยชน์ถูกต้องตามเหตุผลแล้ว 

สรุป 
 จากสถานการณ์การเปลี่ยนแปลงระบบเศรษฐกิจในปัจจุบันเป็นระบบการแข่งขันการค้า

และการพาณิชย์ตามนโยบายรัฐต้องการส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาประเทศในรูปแบบต่างๆ  กระทั้ง
ส่งเสริมให้ประชาชนอยู่ดีกินดีตามกระแสบริโภคนิยมผู้คนตกเป็นทาสวัตถุนิยม ประชาชนบริโภคแบบ
กินทิ้งกินขว้าง ใช้จ่ายฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือยจนทำให้เศรษฐกิจเกิดวิกฤต จึงเป็นเหตุให้ทุกหน่วยงานได้
ออกมาช่วยกันแก้ไขวิกฤตเศรษฐกิจให้ดีขึ้น แม้กระทั่งพระพุทธศาสนาก็มีหลักพุทธธรรมช่วยในการ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 79 

   

 
 

แก้ปัญหาวิกฤตเศรษฐกิจให้รู้จักบริโภคด้วยการรู้จักพอดี  พอเพียง และพอประมาณ ในการบริโภค
ปัจจัย 4 ประกอบด้วยรู้จักใช้สอยเสื้อ รู้บริโภคอาหาร  รู้ใช้สอยที่อยู่อาศัย  และรู้จักใช้ยารักษาโรค 
และยังรู้จักใช้หลักพุทธธรรมในแก้ปัญหาการใช้จ่ายอยางฟุ่มเฟือยให้รู้จักประหยัด รู้จักการออม และ
รู้จักวางแผนในการใช้เงินสินค้าให้เป็นประโยชน์ในปัจจุบันด้วยการหมั่นเพียรในการทำงาน รู้จักรักษา
ทรัพย์ที่หามาได้  รู้จักแสวงหาความรู้จากผู้รู้เพ่ือรู้จักการประกอบอาชีพ และให้รู้จักเลี้ยงชีพพอดีรู้จัก
กำหนดรายได้และรายจ่าย แถมยังรู้จักจัดการทรัพย์ตามหลักโภควิภาคตามหลักการแบ่งปันทรัพย์
เป็น 4 ส่วน ใช้เลี้ยงชีพ 1 ส่วน ใช้ประกอบทุน 2 ส่วน ใช้เก็บเอาไว้คราวจำเป็นไว้ 1 ส่วน และรู้จักใช้
จ่ายทรัพย์ว่าเป็นประโยชน์จากโภคทรัพย์ 5 ประการ คือ 1) บำรุงตัว บิดามารดา บุตรภรรยา  
2) บำรุงมิตรสหาย 3) ใช้ป้องกันภยันตราย  4) ทำพลี 5) บำรุงพระสงฆ์ 

เอกสารอ้างอิง 
กัลยา  กนกกุศลพงศ์. (2547). บริโภคนิยมของเด็ก: ศึกษากรณีความต้องการและการได้มาซึ่ง

สิ่งของจากพ่อแม่ในเขตกรุงเทพมหานคร. กรุงเทพฯ: วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

จำนง  ทองประเสริฐ. (2533). ปรัชญาตะวันตกสมัยโบราณ. พิมพ์ครั้งที่ 7, กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลง
กรณราชมหาวิทยาลัย. 

บุญศักดิ ์ แสงระวี . (แปลและเรียบเรียง). (2544).สัจธรรมของสังคมมนุษยชาติ วัตถุน ิยม
ประวัติศาสตร์.กรุงเทพฯ: หจก.เอมี่ เทรดดิ้ง. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเดโช). (2551). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 
3. กรุงเทพฯ: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 

พรรณทิพย์  ศิริวรรณบุศย์. (2547). ทฤษฎีจิตวิทยาพัฒนาการ. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พัฒน์  สุจำนง. (2541).  สังคมกับปัญหาสภาวะแวดล้อม. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
พุทธทาส. (2548) . ศีลธรรมกับการแก้ปัญหาสังคม. กรุงเทพฯ: ตถตาพับบิเคชั่น. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์ 

พบลิเคชั่นส์. 
สมภาร  พรมทา. (2538). กิน : มุมมองในพุทธศาสนา. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา. ปีที่ 10 ฉบับที่ 3 

กันยายน – ธันวาคม 2546. 
สุริชัย  หวั่นแก้ว. (2540). การวิจัยเพื่อฟื ้นฟูชุมชน : มิติใหม่ของสังคมไทย. กรุงเทพฯ: ศูนย์

การศึกษาการพัฒนาสังคมจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุวรรณาสถาอานันท์. (2541) . เงินกับศาสนาเทพยุทธแห่งยุคสมัย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
ศิริวรรณ  เสรีรัตน์. (2539).  องค์การและการจัดการ. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 



80 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  7  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 3 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  ห น ้ า  
 

 

อภินันท์  จ ันตะนี ทับทิม วงค์ประยูร. (2537). มนุษย์ก ับเศรษฐกิจ . กรุงเทพฯ : ภาควิชา
เศรษฐศาสตร์. 

Andrew Arato and EikeGebhardt, Eds. (1978). The Essential Frankfurt School Reader. 
Oxford : Basil Blackwell. 

JonathamCrowther, Editor. (1995). Oxford Advanced Learner’s Dictionary. Fifth 
edition, England : Oxford University Press. 

Vielo, Frank Robert. (1987). Cultural Anthropology Handbook. New York: McGrawHill. 
Wilkie.William L. (7990). Consumer Behavior. New York: John Wiley&Sons. 


