
14 

 

วิธีการของพระพุทธเจ้า 

พระมหาพรชัย สิริวโร, ดร.* 

บทคัดย่อ 

บทความนี้ผู้เขียนได้เขียนขึ้นเพื่อหาเหตุผลแย้งข้อยืนยันที่มีผู้กล่าวว่า การสอนพุทธศาสนาไม่ควรใช้

วิธีการทางปรัชญามาสอน เพราะว่าพุทธศาสนามีวิธีการสอนเป็นของตนเองซึ่งเรียกว่า กระบวนการใช้การ

แก้ปัญหาเป็นฐาน (Problem solving-based approach) นั่นคือ การใช้วิธีการของอริยสัจจ์ ๔ ที่มีหลักการว่า 

ทุกข์มีสาเหตุมาจากสมุทัย ถ้าอยากจะแก้ทุกข์ต้องกลับไปเริ่มแก้ที่สมุทัย ในเรื่องนี้ ผู้กล่าวอ้างได้กล่าวว่า การ

ใช้วิธีการของปรัชญามาสอนพุทธศาสนาท าให้ผลที่ได้ไม่ตรงกัน คือ เรียนพุทธศาสนาแต่ได้พุทธปรัชญาแทน ใน

บทความนี้ ผู้เขียนต้องการอภิปรายวิธีการของพระพุทธเจ้าเพื่อแสดงให้เห็นว่า พระพุทธเจ้าได้ใช้วิธีการซึ่ง

ผู้เขียนเรียกว่า วิธีการทางปรัชญามาสอนนานแล้ว เช่น วิธีการในเตวิชชสูตรแห่งทีฆนิกายเป็นต้น และวิธีการที่

ผู้เขียนเรียกว่าวิธีการทางปรัชญาจะเป็นวิธีการของพุทธศาสนาหรือไม่ ผู้เขียนคิดว่า มันไม่ส าคัญ แต่ที่ผู้เขียน

น ามาแสดงให้เห็นในบทความนี้เพื่อต้องการแสดงให้เห็นว่า การด่วนสรุปโดยไม่เข้าใจวิธีการของพระพุทธเจ้า

อย่างชัดเจนจะท าให้เกิดความเข้าใจผิดและเมื่อเข้าใจผิดแล้วจะท าให้ยากต่อการพัฒนากระบวรการคิดและ

พัฒนาทางวิชาการ 

 

๑.ข้อถกเถียงว่าด้วยวิธีการ 

ในเบื้องต้นนี้ ผู้เขียนจะน าเสนอวิธีการสอนแบบ Problem solving-based approach ซึ่งเชื่อว่าเป็น

วิธีการสอนของพุทธศาสนาหลังจากนั้นจะน าวิธีการของพุทธเจ้าตอบปัญหาในเตวิชชสูตรมาร่วมพิจารณาเพื่อ

ตอบค าถาม การสอนโดยใช้กระบวนการแก้ปัญหาเป็นฐานเชื่อกันว่าเป็นกระบวนการที่ได้มาจากอริสสัจจ์สี่๑  

ในกระบวนการนี้เริ่มด้วย ๑) การก าหนดทุกข์  ทุกข์มีความหมายกว้าง กล่าวคือ ทุกข์อาจจะหมายถึงปัญหาซึ่ง

เป็นสภาพปรากฏทางสังคมไปจนถึงความไม่เที่ยงแท้ของชาติ ชรา มรณะ หรือถ้าจะมองให้แคบเข้ามาใกล้คน 

ทุกข์ยังหมายถึงการสมหวังในสิ่งปรารถนาก็ได้ หรือถ้ามองให้กว้างออกไป ทุกข์หมายถึงขันธ์ ๕ อุปาทานขันธ์ 

๕ เป็นต้น ๒) การก าหนดเหตุเกิดแห่งทุกข์  สาเหตุหลักในเรื่องนี้คือ กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา 

ทั้งหมดนี้หมายถึงความอยาก แต่เป็นความอยากที่มีวัตถุต่างกัน ๓) การก าหนดความดับทุกข์ ประเด็นนี้หมาย

                                                            
* อาจารย์บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วังน้อย อยุธยา 
๑ วินย. ๔/๑๔/๑๘ 



15 

 

เอาการดับทุกข์ข้างต้น และ ๔) การก าหนดหนทางที่น าไปสู่ความดับทุกข์  ในเรื่องนี้ ทางสายกลางหรือ

มัชฌิมาปฏิปทาหรือถ้าจะสรุปลงไปให้แคบเข้าเพื่อง่ายต่อการเข้าใจคือ เรื่องศีล เรื่องสมาธิและเรื่องปัญญา 

กระบวนการสอนด้วยการใช้การแก้ปัญหาเป็นฐานจะเริ่มจากข้อที่หนึ่งคือ การก าหนดตัวปัญหาหรือ

การก าหนดตัวทุกข์ให้ชัดเจนว่า อะไรคือปัญหาหรืออะไรคือทุกข์ในเรื่องนี้ ขั้นตอนนี้ส าคัญเพราะว่า การ

สามารถก าหนดขั้นนี้ได้อย่างชัดเจนจะท าให้ค้นพบขั้นต่อไป ถ้าไม่สามารถก าหนดขั้นนี้ได้อย่างชัดเจนก็จะไม่

สามารถก าหนดขั้นต่อไปได้ อุปมาเหมือนกับการจัดการกับเข็มทิศให้ได้ก่อนแล้วจึงจะสามารถเดินไปข้างหน้าได้

อย่าถูกต้อง ในเรื่องนี้มีประเด็นที่น่าจะน ามาพิจารณาร่วมคือ ในการศึกษาปรัชญา มีวิธีการหนึ่งที่เรียกว่า 

ธรรมชาติของการตั้งค าถามและค าตอบ (Nature of question and answer) มีข้ออธิบายว่า การตั้งค าถาม

ถือว่าเป็นเรื่องส าคัญยิ่งในกระบวนการศึกษาปรัชญา การที่ผู้ศึกษาจะค้นพบความจริงใด การเป็นผู้สามารถตั้ง

ค าถามได้อย่างชัดเจนจะท าให้ได้ความจริงที่ตรงกัน นั่นก็หมายความว่า ตัวค าถามจะเป็นตัวก าหนดค าตอบ 

การจะได้ค าตอบที่ถูก ตัวค าถามจะต้องชัดเจน ถ้าจะกล่าวอีกในมุมหนึ่ง คือ ค าตอบถูกก าหนดไว้แล้วในค าถาม 

ดังนั้น ผู้ตั้งค าถามจะต้องหาความชัดเจนในการตั้งค าถามให้ได้ เช่น มีโต๊ะอยู่ตัวหนึ่งต้ังอยู่ในห้องเรียน ถ้าจะมีผู้

ตั้งค าถามว่า ท าไมโต๊ะจึงไม่เป็นคน หรือ โต๊ะคือคนหรือ การต้ังค าถามเช่นนี้ท าให้เห็นว่า เป็นการต้ังค าถามที่ไม่

ถูก เพราะโต๊ะคือโต๊ะ โต๊ะไม่ใช่คนและไม่มีวันเป็นคนได้ ถ้าจะถามว่า โต๊ะนี้มีสสารอะไร การตั้งค าถามอย่างนี้

จึงจะเป็นการตั้งค าถามเพื่อน าไปสู่ค าตอบที่ถูกต้อง ถ้าจะพิจารณาตัวอย่างนี้จะเห็นว่า การรู้จักตั้งค าถามให้

ถูกต้องย่อมจะสามารถเป็นหนทางให้ได้ค าตอบที่ถูกต้องด้วยเช่นกัน  นอกจากนี้ ถ้าว่าโดยธรรมชาติของ

การศึกษาปรัชญา การศึกษาจะเริ่มจากค าถามก่อนเสมอ จะไม่มีการเอาค าตอบมาก าหนดถามโดยเด็ดขาด ถ้า

หากจะมี ผู้เขียนยังไม่มองไม่ออกว่า มันจะมีลักษณะอย่างไร เมื่อมาถึงตรงนี้  จึงพบว่าการท าเช่นนี้ในการศึกษา

ปรัชญาหาได้ต่างจากการก าหนดขั้นของปัญหาหรือทุกข์ซึ่งปรากฏอยู่ในอริสัจจ์ข้อแรก คนที่จะก าหนดปัญหา

หรือทุกข์ต้องรู้ว่า ธรรมชาติของปัญหาหรือทุกข์คืออะไร การตั้งค าถามเช่นไรจึงจะเป็นหนทางในการก าหนดขั้น

นี้ได้ เมื่อก าหนดขึ้นแรกได้แล้ว ต่อมาต้องก าหนดขั้นที่สองคือสาเหตุของปัญหาคือทุกข์ ในเรื่องนี้ การรู้ว่า

ปัญหาหรือทุกข์คืออะไรถือว่ามีความส าคัญยิ่ง เพราะว่าถ้าไม่รู้ขั้นที่สองก็จะไม่สามารถก าหนดได้ เฉกเช่นการ

ตั้งค าถามในปรัชญาถ้าตั้งค าถามไม่ถูก ค าตอบที่ได้ย่อมไม่ถูกด้วย ดังนั้น ความจ าเป็นขั้นแรกจึงถือว่า เป็น

ตัวก าหนดขั้นที่สองคือสาเหตุของปัญหาหรือทุกข์ เมื่อผู้ก าหนดสามารถก าหนดสาเหตุของปัญหาหรือทุกข์ได้

แล้ว ขั้นที่สามคือขั้นของการก าหนดแก้ปัญหาหรือทุกข์ ในขั้นนี้ก็ไม่ต่างกับขั้นที่หนึ่งกับขั้นที่สอง และต่อมาขั้น

ที่สี่คือขั้นของการก าหนดหนทางที่จะน าไปสู่การแก้ปัญหาหรือทุกข์ ขั้นนี้หากมองจากความเกี่ยวเนื่องเฉพาะขั้น

ที่สามกับขั้นที่สี่ย่อมจะไม่ซับซ้อนมากนัก แต่ถ้ามองจากกระบวนการแล้วจะเห็นว่ามันซับซ้อนเพราะมันมีความ

เกี่ยวเนื่องมาตั้งแต่ขั้นแรกๆ 



16 

 

กระบวนการสอนพุทธศาสนาโดยใช้กระบวนการแก้ปัญหาเป็นฐานนี้แหละที่มีผู้ยืนยันว่าเป็น

กระบวนการของการเรียนพุทธศาสนาที่แท้จริงไม่ใช่การไปใช้กระบวนการของพุทธปรัชญา เมื่อเราได้เห็น

กระบวนการของอริสัจจ์สี่ที่ถือว่าเป็นกระบวนการสอนของพุทธศาสนาแล้วต่อไปผู้เขียนจะได้แสดงตัวอย่างแห่ง

วิธีการที่พระพุทธเจ้าได้ใช้ในการตอบปัญหาที่ปรากฏในเตวิชชสูตรแล้วจะวิเคราะห์ให้เห็นว่า วิธีการในเตวิชช

สูตรไม่ได้ต่างไปจากกระบวนการของอริสัจจ์สี่แต่ประการใด  

ในสูตรนี้๒มีเรื่องว่า ในคราวครั้งที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปยังแคว้นโกศลพร้อมกับภิกษุประมาณ ๕๐๐ รูป 

และประทับอยู่ ณ อัมพวัน ใกล้ฝั่งแม่น้ าอจิรวดี ด้านเหนือของหมู่บ้านสากฎะ ในหมู่บ้านนี้มีพวกพ่อค้าวานิชมา

อาศัยกันอยู่มาก พวกพราหมณ์มหาศาล พราหมณ์ผู้คงแก่เรียนมีลูกศิษย์มากมายก็มาอาศัยอยู่ด้วยเช่นกัน มีข้อ

ถกเถียงเกิดขึ้นในท่ามกลางมาณพสองคนคือ วาเสฏฐะและภารัทวาชเกี่ยวกับการที่ทั้งสองคนต่างอ้า งว่า

อาจารย์ของตนเท่านั้นรู้ทางไปสู่การอยู่ร่วมกับพระพรหมและไม่สามารถหาข้อยุติว่าอาจารย์ของใครคือคนที่

สามารถ จึงตัดสินใจไปขอความช่วยเหลือจากพระพุทธเจ้า สาเหตุที่ตัดสินใจไปขอความช่วยเหลือทั้งๆที่พวก

พราหมณ์กับพระพุทธเจ้าอยู่คนละขั้วกันเนื่องด้วยกิตติศัพท์ช่ือเสียงเก่ียวกับความรู้ของพระพุทธเจ้า  

เมื่อรายงานปัญหาของตนเองให้พระพุทธเจ้าได้ทราบแล้ว พระพุทธเจ้าแทนที่จะตอบปัญหาให้ทั้งสอง

มาณพทันทีกลับไปตั้งค าถามแก่ข้ออ้างที่บรรดาพราหมณ์ซึ่งเป็นอาจารย์แต่ละรุ่นของมาณพทั้งสองใช้อ้างใน

การได้มาซึ่งความรู้ เช่นว่า  

พระผู้มีพระภาคตรัสถามว่า “วาเสฏฐะ เธอกล่าวว่า ทางเหล่านั้นน าออกได้หรือ” เขาตอบว่า “ท่าน

พระโคดม ข้าพระองค์กล่าวว่าน าออกได้” พระองค์ได้ตรัสถามเพื่อยืนยันอีกครั้ง แล้วพระองค์ก็ตรัสถามว่า “วา

เสฏฐะ บรรดาพราหมณ์  อาจารย์ของพราหมณ์ ปาจารย์ของอาจารย์ผู้ได้ไตรเพท มีสักคนไหมที่เคยเห็นพรหม

ซึ่งพอจะอ้างเป็นพยานได้” มาณพตอบว่า “ไม่มีเลย ท่านพระโคดม” ต่อมาพระองค์ได้ตรัสถามต่อไปอีกว่า 

“พวกฤาษีผู้เป็นบูรพาจารย์ของพราหมณ์ผู้ได้ไตรเพท เช่น ฤาษีอัฏฐกะ เป็นต้น เคยเห็นและเป็นพยานได้ไหม” 

มาณพตอบเหมือนเดิมว่า “ไม่มี”พระองค์จึงทรงสรุปว่า เมื่อไม่มี ก็ไม่สามารถยืนยันได้ว่า คนเหล่านั้น รู้จักทาง

ไปสู่พระพรหมจริง ต่อมาพระองค์แสดงเหตุผลอีกว่า เมื่อคนเหล่านั้น ไม่เคยเห็น ไม่รู้ แล้วมากล่าวว่ารู้และเห็น

จะเป็นจริงได้อย่างไร ในเรื่องนี้พระองค์ยกตัวอย่างประกอบ ๓ ตัวอย่างคือ ๑) เรื่องของคนที่รักผู้หญิงงาม แต่

ไม่รู้ว่า ชื่ออะไร เป็นลูกใคร อยู่บ้านไหน  ความรักของคนๆนั้นย่อมไม่สามารถถือเป็นจริงได้ ๒) เรื่องของคนที่

ท าบันใดตรงหนทางสี่แพร่งเพื่อขึ้นปราสาท แต่ไม่รู้ว่า ปราสาทอยู่ที่ไหน ๓) คนที่อยากข้ามฝั่งแม่น้ าอจิรวดี แต่

ไม่ข้าม ท าการเรียกให้ฝั่งอีกข้างของแม่น้ ามาหาตน ตัวอย่างทั้งสามนี้ พระพุทธเจ้าใช้เป็นเหตุผลเพื่อน าไปสู่การ

                                                            
๒ ที.สี. ๙/๕๑๘-๕๕๙/๒๓๐-๒๔๗ 



17 

 

อธิบายวิธีการที่พวกพราหมณ์ซึ่งเป็นอาจารย์ของมาณพทั้งสองใช้เป็นข้อยืนยันว่าตนเองรู้ทางไปสู่พระพรหม 

เมื่อการอ้างของพวกพราหมณ์ไม่ได้มีความแตกต่างจากสามตัวอย่างที่ยกมา ผลสรุปก็ไม่ต่างกัน  

ถ้าจะมีค าถามว่า ท าไมพวกพราหมณ์ทั้งหลายเหล่านั้นจึงไม่สามารถรู้ทางไปสู่พระพรหมได้ ในเรื่องนี้

พระพุทธเจ้าได้ให้การอรรถาธิบายไว้อย่างน่าสนใจว่า การที่พวกพราหมณ์เหล่านั้นไม่อาจจะรู้ทางไปสู่พระ

พรหมได้เพราะว่าพวกเขาถูกเครื่องจองจ าคือ กามคุณ ๕ ครอบไว้ ใครก็ตามที่ถูกกามคุณ ๕ ครอบง าย่อมเป็นผู้

ก าหนัด สยบ หมกมุ่น มองไม่เห็นโทษ ไม่มีปัญญาที่จะสลัดกามคุณออกไป พวกพราหมณ์เมื่อถูกกามคุณ ๕ 

ครอบง า พวกเขาย่อมไม่สามารถสามารถพ้นไปจากความก าหนัด จึงต้องหมกมุ่น สยบและรับโทษแห่งกามคุณ 

๕ เรื่อยไป นอกจากนี้พระองค์ยังยกเอานิวรณ์ ๕ มาใช้เป็นกรอบเพื่ออธิบายให้เห็นว่า พวกพราหมณ์เมื่อถูก

นิวรณ์ครอบง าจิตใจย่อมท าให้จิตใจของพวกเขาถูกจองจ าซึ่งเมื่ออธิบายมาถึงประเด็นนี้พระพุทธเจ้าชี้ให้เห็นว่า 

คุณสมบัติของพระพรหมกับคุณสมบัติของพวกพราหมณ์นั้นแตกต่างกันลิบลับ ในขณะที่พวกพราหมณ์หมกมุ่น 

ถูกเครื่องจองจ าคือนิวรณ์ตีตรวนไว้ พระพรหมกลับตรงกันข้าม พระพรหมเมื่อปฏิบัติตามพรหมวิหาร จิตใจ

ปลอดโปร่ง มีความเบาสบาย เมื่ออธิบายมาถึงตรงนี้ ประเด็นที่น่าสนใจและควรจะดึงมาท าให้ข้ออธิบายนี้เด่น

ขึ้นคือ เรื่องที่พระพุทธเจ้าเปรียบเทียบคุณสมบัติของจิตใจที่ต่างกัน คุณสมบัติที่ต่างกันเหล่านี้ท าให้แต่ทั้งฝ่าย

พระพรหมและฝ่ายพราหมณ์ต่างกัน  

จากตัวอย่างที่ยกมาอภิปรายข้างตน มีประเด็นที่ต้องวิเคราะห์เพื่อชี้ให้เห็นว่าวิธีที่พระพุทธเจ้าใช้ใน

เรื่องนี้ซึ่งผู้เขียนถือว่า เป็นวิธีการทางปรัชญานั้นไม่ได้แตกต่างจากวิธีการของอริสัจจ์ ๔ ด้วยคุณลักษณะ

ดังต่อไปนี้  

๑) การที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถามมาณพทั้งสองคนถึงเรื่องที่พวกเขาถกเถียงกันนั้นคือขั้นตอนของการ

ก าหนดปัญหาหรือทุกข์ ขั้นนี้มีความจ าเป็นที่พระองค์ต้องรับฟังเพื่อก าหนดความชัดเจนให้ได้ก่อนที่จะวินิจฉัย

หาสาเหตุต่อไป 

๒) การที่พระพุทธเจ้าได้ปฏิเสธที่จะยอมรับความรู้ความสามารถของพวกพราหมณ์ในฐานะเป็นฐานที่

เอามาใช้รองรับว่าพวกเขานั้นรู้จักทางไปสู่พระพรหมก็คือ ขั้นของการก าหนดสาเหตุ ในขั้นนี้ พระพุทธเจ้าได้ใช้

เหตุผลเชิงประจักษ์โดยการถามหาประสบการณ์ส่วนบุคคล ในที่นี่คือ ประสบการณ์ของบรรดาอาจารย์

ทั้งหลายเหล่านั้น พระองค์ได้ตรวจสอบอย่างละเอียดและมาณพทั้งสองล้วนตอบว่า ไม่เคยมีใครเห็นพระพรหม

มาก่อน เมื่อขั้นตอนนี้มีความชัดเจน ขั้นตอนของการยืนยันหรือขั้นของการแก้ปัญหาได้หรือแก้ทุกข์ย่อมจะ

เป็นไปได้ แต่ว่าในเรื่องน้ี มันมีความไม่ชัดเจนซึ่งได้มาจากขั้นตอนที่สองและที่หนึ่ง  

๓) การที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า พวกพราหมณ์ทั้งหลายเหล่านั้นถูกเครื่องจองจ าคือ กามคุณ ๕ และ

นิวรณ์ ๕ ครอบง าไว้ คือขั้นตอนของการก าหนดหนทางที่จะสามารถน าไปสู่การไปอยู่ร่วมกับพระพรหม ในเรื่อง



18 

 

นี้ พวกพราหมณ์เดินคนละทางกับพระพรหม กล่าวคือ พระพรหมเดินตามทางพรหมวิหาร  ๔ ในขณะที่พวก

พราหมณ์เดินตามทางของนิวรณ์ ๕ และกามคุณ ๕ ดังนั้น เป้าหมายที่จะถึงจึงต่างกัน ฝ่ายพระพรหมอยู่อย่าง

ประเสริฐ ส่วนพวกพราหมณ์อยู่อย่างทุกข์ร้อน  

๒. บทสรุป 

จากที่ได้อภิปรายมาข้างต้น การกล่าวว่า การเรียนพุทธศาสนาไม่ควรใช้วิธีการทางพุทธปรัชญามาสอน 

หรือจะพูดให้ชัดคือ การสอนวิชาพระพุทธศาสนาไม่ควรให้อาจารย์ที่มาจากสายปรัชญามาสอน เพราะว่าจะท า

ให้นิสิตไม่ตระหนักรู้และสามารถใช้กระบวนการใช้การแก้ปัญหาเป็นฐาน (Problem solving-based 

approach) ในฐานะเป็นวิธีการเรียนพระพุทธศาสนานั้นจึงไม่จริง เพราะว่าวิธีการในเตวิชชสูตรซึ่งเป็นวิธีการ

ทางปรัชญานั้นเมื่อตรวจสอบแล้วหาได้ต่างจากวิธีแห่งกระบวนการใช้การแก้ปัญหาเป็นฐาน (Problem 

solving-based approach) ที่ฝ่ายกล่าวอ้างว่าเป็นวิธีส าหรับสอนพระพุทธศาสนา  

 

๓. ข้อเสนอแนะ 

เพื่อแก้ปัญหาของผู้เรียนพระพุทธศาสนาที่ยังไม่รู้ว่า วิธีการสอนของพระพุทธเจ้าคืออะไรนั้น ผู้กล่าว

อ้างควรที่จะได้อ่านพระไตรปิฎกโดยเฉพาะพระสูตรให้รอบครอบก่อนที่จะยืนยันว่า วิธีที่พระองค์ใช้สอนตลอด 

๔๕ พรรษานั้นเป็นอย่างไร ทั้งนี้เพื่อให้เกิดประโยชน์ทั้งผู้สอนและผู้เรียนสืบไป 

 

บรรณานุกรม 

พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  (พระวินัยและพระสูตร), โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.  


