
19 
 

การวิเคราะห์เรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบท 

พระมหาขวัญชัย  กิตฺติเมธ ีป.ธ.๙, ดร. 

บทคัดย่อ 

 ผลการศึกษาวิเคราะห์เรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบทท าให้ทราบว่าคัมภีร์ธรรมบทนั้นมีโครงสร้าง

เนื้อหาที่โยงกับการเล่าเรื่องแบบนิทาน คือมีการวางประโยคสนทนา การด าเนินเรื่องแบบเน้นไปจิตใจเป็นหลัก 

และมีการขัดแย้งกันทางศีลธรรม  โดยความขัดแย้งดังกล่าวท าให้เกิดตัวตนในการแก้ไขปัญหาทางศีลธรรมขึ้น 

โดยโครงสร้างเหล่านี้ท าให้ระบุว่าคนแต่งนั้นมีการเรียนรู้การเขียนงานตามแบบโครงสร้างเรื่องเล่า คือ มีการ

สนทนา มีการขัดแย้งกัน และมีผลของใจที่เป็นพัฒนาขึ้นเป็นบทสรุปเสมอ 

 อีกด้านหนึ่ง คัมภีร์ธรรมบทประกอบไปด้วยทฤษฎีอภิมหาเรื่องเล่าคือแฝงไว้ด้วยมโนคติที่มี

อิทธิพลอย่างลึกซึ้งภายใต้โครงเรื่องเล่า กล่าวคือ มีการชี้แจงเรื่องกรรมและผลกรรมที่เป็นปัญหาให้โต้แย้งไม่จบ

สิ้น แต่เมื่อใช้หลักความเชื่อในปัญญาของพระพุทธเจ้าในการด าเนินเรื่องเพื่อชี้แจงเรื่องดังกล่าวก็ท าให้ถึงข้อยุติ

ได้  อีกอย่างเรื่องเล่านั้นได้ซ่อนลักษณะชีวิตที่ประเสริฐหรือชีวิตพรหมจรรย์นั้นไว้ทั้งในวิถีชีวิตของฆราวาสและ

พระภิกษุให้อยู่ร่วมกันได้อย่างไม่ขัดแย้งกัน และมีหลักธรรมเป็นกรอบวางในการประพฤติตนได้อย่ างถูกต้อง

และดีงาม 

๑.บทน า  

 การศึกษาค าสอนในทางพระพุทธศาสนาเริ่มต้นจากคัมภีร์พระไตรปิฎกซึ่งบรรจุเนื้อหาหลักธรรมที่

พระพุทธเจ้าและเหล่าสาวก แต่เนื้อความนั้นอาจยังไม่เด่นชัดเมื่อผ่านยุคสมัยจึงจ าต้องอาศัยการอธิบายเพิ่ม

ดังที่ปรากฎในคัมภีร์อรรถกถาซึ่งเนื้อหาในอรรถกถานั้นเป็นทั้งค าอธิบาย และแฝงไว้ด้วยเรื่องเล่าทั้งในรูปของ

ชาดกและคัมภีร์ธรรมบท การวิเคราะห์ เรื่องเล่าเหล่านี้ท าให้ เห็นรูปแบบของระบบจริยศาสตร์ใน

พระพุทธศาสนา๑  แต่ในบทความนี้จะได้หยิบยกประเด็นที่เกี่ยวข้องกับทฤษฎีเรื่องเล่า  ซึ่งทฤษฎีนี้ถูกน าเสนอ

ในราวปีคริสตวรรษที่ ๑๙ โดยเหล่านักคิดในยุโรปที่เริ่มหันมาสนใจแนวคิดทางภาษากันมากขึ้น  และเริ่มมี

การศึกษาภาษาของนิทานและเรื่องเล่า  วลาดิเมียร์ พรอปป์ (Vladimir Propp) ได้พิจารณาเรื่องเล่าว่า นิทาน

พื้นบ้านถูกสร้างขึ้นด้วยรูปแบบเรื่องเล่าเฉพาะ  เช่น การเดินทางจากบ้าน  การเผชิญหน้ากับอันตรายในก ามือ
                                                            

 ๑ ดูรายละเอียดใน  ชาญณรงค์  บุญหนุน , "พุทธศาสนากับอารมณ์ ", ใน  อารมณ์ กับจริยศาสตร์ , 

(กรุงเทพมหานคร : วิภาษา, ๒๕๕๔) , หน้า ๓๘-๑๓๑.  



20 
 

ของวายร้าย การจินตนาการที่ขาดความสมจริง การต่อสู้กันระหว่างพระเอกกับคนร้าย และการแต่งงานกับ

พระเอก ถือเป็นรูปแบบของการสร้างตัวละครที่อธิบายให้เห็นประเด็นหลักของลักษณะที่กลายเป็นแนวทางของ

การด าเนินเรื่อง๒  ซึ่งในยุคนั้นนิทานส่วนใหญ่จะเน้นการเล่าแบบมีโครงเรื่องชัดเจน  กลายเป็นที่มาของทฤษฎี

เรื่องเล่าเชิงโครงสร้าง (Structuralist narrative theory)  

 แต่หลังจากนั้นก็มีการพิจารณาเรื่องเล่าว่าเป็นการน าเสนอทางประวัติศาสตร์และลักษณะแบบ

วัตถุนิยมมากขึ้น  ซึ่งเจเมสัน (Fredric Jameson) ได้เสนอว่าวรรณกรรมแบบใหม่นั้นได้ปิดบังโครงสร้างเรื่อง

เล่าไว้ได้อย่างลึกซึ้ง โดยประยุกต์แนวคิดเชิงมโนคติทางสังคมและวัฒนธรรม บรรทัดฐาน คุณค่า ภายใต้ทฤษฎี

อภิมหาเรื่องเล่า (Metanarrative Theory)๓  ฉะนั้น ทฤษฎีเรื่องเล่าแบบโครงสร้างจึงเป็นสร้างเรื่องเล่าที่มี

โครงสร้างชัดเจน ส่วนทฤษฎีอภิมหาเรื่องเล่านั้นได้ซ่อนมโนคติทางสังคมหรือคุณค่าบางอย่างเอาไว้ภายในอีกที

หน่ึง 

ในบทความนี้จะได้น าเสนอการวิเคราะห์เรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบทผ่านทฤษฎีโครงสร้างเรื่องเล่าว่า

ประกอบด้วยรูปแบบใดบ้าง  กับแนวคิดทางทฤษฎีอภิเรื่องเล่าว่าคัมภีร์ธรรมบทนั้นมีแนวความเชื่อหรือมโนคติ

อะไรวางซ่อนอยู่ภายในโครงสร้างอีกทีหนึ่ง  ทั้งนี้เพื่อชี้ให้เห็นคุณค่าของคัมภีร์ธรรมบทและการเข้าใจบริบท

ของสังคมในยุคสมัยอรรถกถาได้ชัดเจนย่ิงขึ้น  

 

๒.วิเคราะห์โครงสร้างเรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบท 

 ในคัมภีร์ธรรมบทนั้นมีการด าเนินเรื่องของคนที่มีชีวิตที่มีศีลธรรม (moral life) อย่างที่จอห์น 

บอร์ก (John Brough) วิเคราะห์ว่า   "ค าสอนมากมายไม่ได้มีความหมายแปลกใหม่ไปจากในพระไตรปิฎก  ทุก

ค าสอนยังเป็นค าสอนธรรมดาง่ายๆ ที่จะท าให้ไม่ให้คนเบื่อหรืออึดอัด  เพราะว่าผู้เขียนมุ่งความสนใจไปที่หลัก

จริยธรรมจึงไม่มีอะไรมากไปกว่าการน าเสนองานวรรณกรรมทางศาสนา  แม้จะมีคนพยายามเสนองานเขียน

เรื่องเล่าแบบนี้ก็ไม่ได้ช่วยให้งานเขียนชิ้นนั้นดีเลิศได้  เพราะผู้ที่เขียนไม่ว่าจะพยายามเขียนให้ดีอย่างไรก็ไม่มี

                                                            

 ๒ Propp, Vladimir, Morphology of the Fairy Tale, Trans. by Laurence Scott, 2nd rev. ed., 

(Austin : University of Texas Press, 1968),p.21. 

 ๓ Gregory Castle, The Blackwell Guide to Literary Theory, (Oxford : Blackwell Publishing 

Ltd.,2007)pp.115-120. 



21 
 

ใครสามารถท าให้เกิดคุณค่าทางวรรณกรรมที่ลึกซึ้งไปกว่าในสมัยพุทธกาลได้  เพราะเขาไม่ได้มีชีวิตอยู่ใน

ช่วงเวลาที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนชีพอยู่  ท าให้ธรรมะนั้นกลายเป็นแค่เรื่องเล่าไป"๔   

 การวิเคราะห์ของจอห์น บอร์กช่วยท าให้เราเห็นว่าชาวพุทธนั้นพิจารณาคัมภีร์ธรรมบทในฐานะที่

ไม่มีอะไรมากไปกว่าข้อความที่น าเสนอคุณค่าทางศีลธรรมโดยไม่มีอะไรพิเศษไปมากกว่านั้น  ส่วนเอ็ดวิน      

เบริท์ท (Edwin Burtt) ได้พิจารณาโครงสร้างของเนื้อหาในคัมภีร์ธรรมบทว่าประกอบด้วยส่วนส าคัญ ๒ อย่าง

คือ 

 ๑. เนื้อหาประกอบด้วยข้อความที่กระชับและวางรูปแบบของบทสนทนา  อันสามารถน าไปสู่

ความเข้าใจการสอนธรรมะ กรณีเรื่องบัณฑิตสามเณร๕  สามเณรเดินไปบิณฑบาตกับพระอุปัชฌาย์ เห็นอะไรก็

ถามไปพบพวกช่างศรก าลังเอาลูกศรลนไฟแล้วเล็งด้วยหางตาดัดให้ตรง จึงเรียนถามพระอุปัชฌาย์ว่า  " พวกนี้

เป็นใครครับ"  พระเถระตอบว่า "เขาเป็นช่างลูกศรนะเณร"  "ก็พวกเขาท าอะไรกันครับ"  "เขาลนไม้ที่ไฟเพื่อดัด

ลูกศรให้ตรง"  "ลูกศรนั่นมีจิตไหมครับ" "ไม่มีจิตหรอกเณร" สามเณรจึงคิดในใจว่า "ถ้าคนทั้งหลายถือเอาลูกศร

อันไม่มีจิตลนไฟแล้วดัดให้ตรงได้ เพราะเหตุไร แม้คนมีจิตจึงจักไม่อาจเพื่อท าจิตของตนให้เป็นไปในอ านาจ   

แล้วบ าเพ็ญสมณธรรมเล่า" 

 ๒.  ค าสอนทั้งหมดตั้งอยู่บนเรื่องจิตเป็นพื้นฐาน  อันเป็นหลักในค าสอนของพระพุทธเจ้า  

กล่าวคือ เป็นการสร้างความรู้เรื่องจิตและเป็นส่วนของการเข้าใจตนเอง สร้างการกระตุ้นเตือนในเหตุการณ์

เฉพาะหน้า  เป็นการสร้างการตัดสินใจที่กระตือรือร้นโดยไม่ให้อะไรมาเป็นอุปสรรคต่อการบรรลุผลได้ในที่สุด๖  

กรณีพระปิโลติกเถระ๗ ตอนเป็นเด็กนั้นนุ่งผ้าเก่าเที่ยวขอทาน  พระอานนท์จึงชวนมาบวชแล้วให้ปฏิบัติธรรม  

พอได้บวชได้ห่มจีวรเนื้อดีๆ และบริโภคอาหารอย่างดีจนร่างกายอ้อนขึ้นก็เกิดอยากสึก  แต่พอเดินไปเจอผ้าเก่า

ที่ตนเองเคยนุ่งก่อนจะมาบวชก็คิดได้ว่าแต่ก่อนนุ่งห่มแต่ผ้าเก่าๆ อาหารก็ไม่พอจะกินในแต่ละวัน จึงน าผ้านั้น

มาแล้วสอนตัวเองว่า "เจ้าผู้ไม่มีหิริ  หมดยางอาย  เจ้ายังปรารถนาเพื่อจะละการนุ่งห่มผ้าจีวรกลับไปนุ่งผ้าท่อน

เก่านี้ มีมือถือกระเบื้องเที่ยวขอทานอีกหรือ" พอท่านสอนตนเองอย่างนี้  จิตก็เริ่มผ่องใสขึ้น พอคิดจะสึกอีกก็

สอนอีก จนกระทั่งท่านบรรลุธรรมในที่สุด          

                                                            

 ๔ David J.Kalupahana, A Path of Morals Dhammapada, (Dehiwala : Buddhist Cultural Centre 

,2008), pp.2-3. 

 ๕ อ่านรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒/๒/๓๓๔. 

 ๖ Edwin Burtt ,The Teaching of the Compassionate Buddha, p.51,  อ้ า ง ใ น  David 

J.Kalupahana, A Path of Morals Dhammapada, pp.3-4. 

 ๗ อ่านรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒/๓/๑๒๑-๑๒๒. 



22 
 

 ๓. ความขัดแย้งทางศีลธรรม  กาลุปาฮานะ (David J.Kalupahana) ได้อธิบายถึงลักษณะเรื่อง

เล่าในคัมภีร์ธรรมบทว่าเป็นการแสดงให้เห็นความขัดแย้งกันภายในจิต  ท าให้เห็นว่าคัมภีร์ธรรมบทนั้นเริ่มต้น

ด้วยการวิเคราะห์ถึงเงื่อนไขของพฤติกรรมมนุษย์ซึ่งค้นหาความจริงสูงสุดเช่นเดียวกับลักษณะของตัวตนหรือ

อาตมัน โดยอาศัยประสบการณ์ทางใจเป็นแหล่งค้นหาผ่านความคิดของเรา  ส่วนจุดมุ่งหมายนั้นแสดงให้เห็นสิ่ง

ที่ตรงข้ามบนความขัดแย้งที่เกิดขึ้นจากการกระท าตามหน้าที่กับกฎเกณฑ์ความเป็นจริงที่ไม่ขึ้นกับตัวตนของ

เรา๘  โดยลักษณะความขัดแย้งทางศีลธรรมนั้นมี ๒ แบบคือ ก. ขัดแย้งกับตัวเอง คือ และ ข. ขัดแย้งกับสังคม  

กรณีเรื่องนายมาลาการ๙ ต้องการจะบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้  แต่เผอิญว่าดอกไม้นี้จะต้องน าไปมอบให้

พระราชา  เขาจึงคิดในใจ เป็นการขัดแย้งกับตัวเองว่า "ดอกไม้เหล่านี้เป็นดอกไม้ส าหรับบ ารุงพระราชา 

พระราชาเมื่อไม่ทรงได้ดอกไม้เหล่านี้พึงให้จองจ าเราบ้าง พึงให้ฆ่าเราบ้าง  พึงขับไล่เสียจากแว่นแคว้นบ้าง เรา

จะท าอย่างไรหนอแล" ต่อมาก็ยอมสละชีวิตตนเพื่อบูชาพระศาสดา  พอบูชาเสร็จก็มาบอกกับภริยา  ภริยาเป็น

หญิงอันธพาล ไม่เลื่อมใสด่าเขาต่างๆ นานา แล้วทิ้งเขาไป เป็นความขัดแย้งกับสังคม เพราะถือว่านายมาลาการ

ไม่ได้ท าหน้าที่ของตนที่ต้องน าดอกไม้ไปมอบให้พระราชา  ขณะเดียวกันไม่ได้ท าหน้าที่ของสามีที่ต้องค านึงด้วย

ว่าไม่ว่าตนเองท าอะไรก็ต้องนึกถึงผลที่จะตามมาแก่ภริยาด้วย   

 การที่ภริยาทิ้งไปจึงเป็นเหตุผลที่ฟังได้ในทางโลก  แต่ในธรรมบทจบด้วยการที่พระราชาไม่กริ้วแถม

ยังมอบสมบัติให้ในฐานะที่พระราชาก็เลื่อมใสพระพุทธเจ้าเลยเลื่อมใสนายมาลาการไปด้วย  ค าถามคือว่า ถ้า

พระราชาไม่เลื่อมใส  นิทานธรรมบทเรื่องนี้จะจบด้วยการที่นายมาลาการได้ผลแห่งความดีนั้นหรือไม่  หรือเป็น

อย่างไร?  และการที่ภริยาทิ้งเขาไปอาจถูกยกย่องว่าท าถูกต้องก็ได้ 

 ฉะนั้น  ลักษณะที่เชื่อมโยงเรื่องเล่าน้ีจึงผสมกันระหว่างข้อเท็จจริงทางสังคมกับข้อเท็จจริงทาง

ศีลธรรม  แง่หนึ่งวิถีชีวิตของปุถุชนนั้นอธิบายข้อเท็จจริง (fact) โดยระบุความดีและชั่วผ่านการปฏิบัติที่ถูกต้อง

ตามหน้าที่เป็นหลัก  แต่ในวิถีชีวิตแบบอริยบุคคลอาศัยความเป็นจริง (Reality) เป็นหลัก  ซึ่งในคัมภีร์ธรรมบท

นั้นเน้นไปที่ศีลธรรมแบบพระอริยบุคคลซึ่งมีความดีที่ชัดเจนและตายตัวอยู่แล้ว  เพราะการที่คนเราจะตัดสินใจ

ท าบางอย่างที่แตกต่างออกไปจากนี้จึงดูเป็นการไม่สอดคล้องกับหลักความดีหรือศีลธรรมดังกล่าว  คนๆ นั้นจะ

ถูกมองว่าเป็นคนอันธพาลหรือคนชั่วทันที ขณะที่คนท าตามแบบนี้จะถือว่าเป็นบัณฑิต โดยทั้งหมดพิจารณาบน

ฐานของความมีตัวตนแบบคนดีที่ตั้งอยู่บนกุศลและคนชั่วที่ตั้งอยู่บนอกุศลตามแนวทางแห่งความเป็นจริง

เท่านั้น 

                                                            

 ๘ David J.Kalupahana, A Path of Morals Dhammapada, p.88. 

 ๙ อ่านรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒/๒/๒๐๕-๒๑๐. 



23 
 

๓.การวิเคราะห์มโนคติในคัมภีร์ธรรมบท 

 การวิเคราะห์งานวรรณกรรมนั้นเราเชื่อมโยงกับลักษณะทางสังคมในแต่ละยุคสมัย  และเมื่อ

พิจารณาจากทฤษฎีอภิมหาเรื่องเล่าจะพบแนวคิดเชิงมโนคติที่ส าคัญในนิทานธรรมบทดังนี ้

 ๑. มโนคติเรื่องกรรม  ในคัมภีร์ธรรมบทจะพบว่ามีการโต้แย้งปัญหาเชิงหลักกรรมเป็นหลัก  ซึ่ง

หลักดังกล่าวปรากฏในพระไตรปิฎกว่าเป็นหลักอจินไตย ไม่ควรคิด๑๐  ฉะนั้น การอธิบายนี้สนับสนุนในเรื่อง

หลักกรรมและผลกรรมอันเป็นเรื่องยุ่งยากและซับซ้อน  กรณีเรื่องนางปติปูชิกา  มีนางเทพธิดาคนหนึ่งจุติมา

เกิดแล้วจดจ าได้ว่าตนเองเป็นภริยาของมาลาภารีเทพบุตร  นางท าบุญพร้อมตั้งจิตปรารถนาว่า ส่วนแห่งบุญนี้ 

จงเป็นปัจจัยเพื่อประโยชน์แก่อันบังเกิดในส านักสามีของเรา ในวันหนึ่ง  นางถวายทาน  ท าการบูชา  ฟังธรรม  

รักษาสิกขาบท  ในเวลาเป็นที่สุดแห่งวัน  ก็ท ากาละด้วยโรคชนิดใดชนิดหนึ่ง  ซึ่ งบังเกิดขึ้นในขณะนั้น  แล้ว

บังเกิดในส านักสามีเดิมของตน  พอเทพบุตรถามว่าหายไปไหนมา นางจึงบอกว่าไปจุติ  เทพบุตรจึงเกิดความ

สังเวชเป็นอันมากพอทราบว่า  พวกมนุษย์ถือเอาอายุประมาณ  ๑๐๐ ปีเกิดแล้วประมาทนอนหลับอยู่ เมื่อไร

หนอจึงจักพ้นจากทุกข์ได้  หลังจากนางปติปูชิกาเสียชีวิตก็เกิดค าถามขึ้นในหมู่ภิกษุปุถุชนว่า "นางปติปูชิกาไป

เกิดที่ไหน"  พระพุทธเจ้าจึงทรงตรัสว่า "ภิกษุทั้งหลาย นางปรารถนาถึงสามีคือมาลาภารีเทพบุตร  ในดาวดึงส

พิภพ นางเคลื่อนจากที่ประดับดอกไม้ของสามีนั้นแล้ว   ไปบังเกิดในส านักของสามีนั้นนั่นแลอีก" และตรัสสอน

ว่า "มัจจุผู้ท าซึ่งที่สุดกระท านระผู้มีใจข้องในอารมณ์ต่างๆ  เลือกเก็บดอกไม้อยู่เทียว   ผู้ไม่อิ่มในกามทั้งหลาย

นั่นแลสู่อ านาจ"๑๑  

 ลักษณะการเวียนว่ายตายเกิดนี้เชื่อมโยงกับลักษณะค าสอนเรื่องกรรมและผลของกรรมเป็นค าถาม

ทางปรัชญาเช่นเดียวกับเรื่องโลกที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงตอบ  แต่ในคัมภีร์ธรรมบทกลับมีการโต้แย้งเรื่องกรรม

และผลกรรมอย่างกว้างขวาง เพราะเรื่องเวียนว่ายตายเกิดเป็นปัญหาที่คนในสมัยนั้นให้ความสนใจ และอีกแง่

หนึ่งเป็นฐานส าคัญที่จะท าให้คนนับถือศาสนาหรือไม่  ฉะนั้น การด าเนินเรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบทโดยอาศัย

พระพุทธเจ้าผู้เป็นสัพพัญญูคือรู้แจ้งทุกอย่างเป็นผู้ไขข้อข้องใจจะยิ่งช่วยท าให้เกิดศรัทธามากยิ่งขึ้น   ตาม

ค าอธิบายเรื่องศรัทธา ๔ คือ 

     ก. กัมมสัทธา เชื่อกรรม กฎแห่งกรรม  กรรมมีอยู่จริง คือ เชื่อว่าเมื่อท าอะไรโดยมีเจตนา คือ จง

ใจท าทั้งรู้ ย่อมเป็นกรรม คือ เป็นความชั่วความดีมีขึ้นในตน เป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป 

                                                            

 ๑๐ องฺ.จตุ. (ไทย) ๒๑/๗๗/๗๙. 

 ๑๑ อ่านรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒/๒/๔๓-๔๗. 



24 
 

การกระท าไม่ว่างเปล่าและเชื่อว่าผลที่ต้องการจะส าเร็จได้ด้วยการกระท า มิใช่ด้วยอ้อนวอนหรือนอนคอยโชค 

เป็นต้น  

     ข. วิปากสัทธา เชื่อวิบาก ผลของกรรม  ผลของกรรมมีจริง คือ เชื่อว่ากรรมที่ท าแล้วต้องมีผล และ

ผลต้องมีเหตุ ผลดีเกิดจากกรรมดี ผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว  

      ค. กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน  เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของ จะต้อง

รับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไปตามกรรมของตน  

     ง. ตถาคตโพธิสัทธา เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า, มั่นใจในองค์พระตถาคต ว่าทรงเป็นพระ

สัมมาสัมพุทธะ ตรัสธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้น าทางที่แสดงให้เห็นว่า มนุษย์คือเราทุกคนนี้ หากฝึก

ตนด้วยดี ก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้นได้ ดังที่พระองค์ได้ทรงบ าเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง 

 ข้อที่มาในบาลีพระไตรปิฎกคือข้อ ๔ ข้อเดียวเท่านั้น แต่ก็รวมเอาอีก ๓ ข้อเข้าไว้ทั้งหมดแล้ว๑๒ 

 ๒. มโนคติเรื่องชีวิตประเสริฐ (Noble life)  เป็นชีวิตที่มีศีลธรรมแบบสมบูรณ์ ไม่มีความโลภ

อยากได้ของใคร ไม่มีความพยาบาทเบียดเบียนกัน และไม่มีความเห็นผิดอีกต่อไป  กรณีเรื่องพระติสสเถระ๑๓  

พระเถระได้เข้าไปในบ้านของนายช่างเจียรไนอัญมณี  ตอนนั้นช่างก าลังนั่งหั่นเนื้ออยู่พอดี  สักพักก็มีคนมามอบ

แก้วมณีให้พร้อมกับแจ้งว่าเป็นค าสั่งของพระเจ้าปเสนทิโกศลให้ช่างด้วยเจียรไนแล้วส่งกลับคืนมา  ช่างก็เอามือ

ที่เปื้อนเลือดนั้นหยิบแก้วแล้ววางลงบนเขียงก่อนจะเดินออกไปล้างมือ  พอดีกับที่นกกะเรียนที่เลี้ยงไว้ได้กิน

เลือดจึงกลืนกินแก้วมณีลงท้องไป  พอนายช่างมาไม่เจอก็ถามลูกและภริยาก็ไม่มีใครเอาไปก็เหลือเพียงพระ

เถระ  แต่พระเถระก็ปฏิเสธ  ด้วยความกลัวราชภัยจึงก้าวโทษพระเถระ และลงมือทรมานพระเถระด้วยการเอา

เชือกพันรอบศีรษะ ขันด้วยท่อนไม้  จนเลือดออกทางหู จมูกพระเถระ ท่านเจ็บปวดมากจนล้มไปกับพื้น  นก

กะเรียนได้กินจึงมาดื่มเลือด  นายช่างเห็นจึงเตะนกจนตาย   พระเถระพอเห็นจึงถามว่านกตายหรือยัง  นาย

ช่างก็ตอบว่าตายแล้ว  พระเถระจึงบอกความจริงว่า “นกนั้นกลืนแก้วมณีไป แต่ถ้านกนี้ยังไม่ตาย แม้เราจะตาย

ก็ไม่บอก” นายช่างจึงแหวะท้องนกออกก็พบกับแก้วมณีจริงตามค าพระเถระ เขาจึงขอขมาโทษพระเถระ ส่วน

พระเถระก็จากมาก่อนจะเสียชีวิต ฉะนั้น  การเป็นพระอรหันต์จึงเป็นผู้มีชีวิตที่มีศีลธรรมสมบูรณ์แม้หากจะตาย

ก็ไม่ล่วงละเมิดท าผิดอีก 

                                                            

 ๑๒ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับ ประมวลธรรม , พิมพ์ครั้งที่ ๓๑, 

(กรุงเทพมหานคร :  ผลิธัมม์, ๒๕๕๘), หน้า ๑๔๐. 

 ๑๓ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/๒/๓/๕๐-๕๓. 



25 
 

 ฉะนั้น  มโนคติเรื่องชีวิตประเสริฐคือชีวิตแบบพรหมจรรย์  โดยวิถีชีวิตแบบนี้อธิบายไว้ในมหาโควิ

นทสูตรว่าด้วยเรื่องวิถีการประพฤติพรหมจรรย์นั้นไม่ว่าจะเป็นปุถุชนหรือพระอริยบุคคลล้วนต้องด าเนินชีวิต

ด้วยหลักพรหมวิหาร ๔ คือ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา กับอริยมรรค๑๔ จึงชื่อว่ามีชีวิตที่ประเสริฐ ซึ่ง

เนื้อหาในคัมภีร์ธรรมบทนั้นได้วางมโนคติเรื่องนี้ไว้อย่างแยบยลเพื่อให้ผู้คนที่ใช้ชีวิตแบบฆราวาสหรือพระภิกษุ

ได้มีการด าเนินชีวิตและแก้ปัญหาด้วยหลักธรรม 

๔.สรุปและวิเคราะห์ 

 การวิเคราะห์เรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบทประกอบไปด้วยเนื้อหาส าคัญ ๒ ส่วนคือ 

 ๑. โครงเรื่องเล่า ประกอบด้วยเนื้อหาประกอบด้วยข้อความที่กระชับและวางรูปแบบของบท

สนทนา  ค าสอนทั้งหมดอาศัยแนวคิดเรื่องจิตเป็นพื้นฐาน  และความขัดแย้งทางศีลธรรม  โดยโครงเรื่องเล่านั้น

จะพบว่ามีอยู่ทุกเรื่องในคัมภีร์ธรรมบท  และใช้ความขัดแย้งเป็นตัวด าเนินเรื่อง  โดยมีบทสรุปคือจิตจะได้รับ

การพัฒนาให้สูงขึ้นด้วยธรรมะ  และด้วยรูปแบบการเล่าเรื่องที่มีโครงเรื่องชัดเจนท าให้เรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรม

บทมีรูปแบบของการวางเรื่องแบบนิทาน คือ มีการเล่าว่าใคร ท าอะไร ที่ไหน  และปัญหาที่เกิดขึ้นนั้นสัมพันธ์

การตัดสินใจทางศีลธรรมบางอย่าง   โดยต้องอาศัยคนแนะน าคือพระพุทธเจ้า ก่อนจะจบด้วยคติธรรม หรือค า

คมในรูปแบบของคาถา  และที่ไม่ทิ้งคือผลที่เกิดขึ้นจากการฟังธรรม  ซึ่งปรากฏกลายเป็นโครงสร้างส าคัญไม่ว่า

จะอยู่ในคัมภีร์หลักคือพระไตรปิฎก  และในคัมภีร์ธรรมบทก็น ามาประกอบไว้  เพื่อชี้ผลของเรื่องเล่านั้นจะ

เกิดผลของการปฏิบัติตามศีลธรรมนั้นเสมอ   

 ๒. มโนคติของเรื่องเล่า ประกอบด้วยมโนคติเรื่องกรรม  และมโนคติเรื่องชีวิตประเสริฐ  โดยกรรม

นั้นเป็นฐานของความเชื่อในยุคนั้น การที่พระพุทธเจ้าอธิบายย่อมท าให้เกิดความน่าเชื่อถือมากที่สุด และกฎ

ของการด าเนินชีวิตที่มีประเสริฐในพระพุทธศาสนาถูกวางไว้เป็นเนื้อหาหลักที่ท าให้เราเห็นรูปแบบศีลธรรม

สากลที่เราเองต้องไม่มีกิเลสเป็นเครื่องด าเนินชีวิต  และด้วยแนวคิดแบบอภิมหาเรื่องเล่าที่พยายามน าเสนอ

แนวคิดใดแนวคิดหนึ่งไว้เป็นหลักเหนือความคิดอื่นอาจจะท าให้เกิดข้อถกเถียงได้ไม่มีที่สิ้นสุดโดยเฉพาะเรื่อง

กรรม และเรื่องวิถีชีวิตที่ล้วนแตกต่างกันไป  แต่ด้วยลักษณะเรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบทนั้นเป็นการขยายหลัก

บางอย่างที่ยากให้ง่ายขึ้นด้วยเรื่องเล่า  และใช้ตัวอย่างประกอบเพื่อสร้างการรับรู้ วิถีชีวิตที่เป็นอุดมคติ  ไม่

สามารถน าเสนอเนื้อหาเหล่านั้นได้โดยตรง เช่น ปฏิจจสมุปบาท, กรรม และนิพพาน เป็นต้น และแนวคิด

เหล่านี้พระพุทธเจ้าก็ทรงแนะว่าเป็นสิ่งที่รู้ยาก และไม่อาจขบคิดได้ด้วยทฤษฎี  แต่อย่าลืมว่าเราอาจใช้วิธีการ

                                                            

 ๑๔ อ่านรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๓๑๙/๒๔๗. 



26 
 

เรื่องเล่าเพื่อสอนธรรมแก่คนเหล่านี้ได้  เช่นเดียวกับการที่เด็กจะเรียนรู้ธรรมะที่ลึกซึ้งได้ก็ควรจะเริ่มต้นด้วยของ

เล่นก่อน และของเล่นนั้นก็ควรเป็นสิ่งที่จับต้องได้ การสอนธรรมในคัมภีร์ธรรมบทจึงอาจมีวัตถุประสงค์ในการ

สร้างศรัทธาและความเห็นที่ถูกต้องชอบธรรมตามหลักสัมมาทิฏฐิ และการปลูกฝังวิถีชีวิตที่วางเป็นกรอบไว้เพื่อ

เดินทางไปสู่จุดหมายอีกทีหนึ่ง  ฉะนั้น อภิมหาเรื่องเล่าในคัมภีร์ธรรมบทที่โยงถึงเรื่องกรรมและชีวิตพรหมจรรย์

จึงอาจท าให้เข้าในธรรมะอีกมากมายภายในเนื้อหานั้นได้อย่างชัดเจนย่ิงขึ้นไปด้วย      

บรรณานุกรม 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพม์หาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม.  กรุงเทพมหานคร : โรง 

 พิมพม์หามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๗.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับ ประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๓๑.  

 กรุงเทพมหานคร :  ผลิธัมม์, ๒๕๕๘. 

ชาญณรงค์ บุญหนุน. "พุทธศาสนากับอารมณ์". ใน อารมณ์กับจริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร : วิภาษา,  

 ๒๕๕๔. 

David J.Kalupahana. A Path of Morals Dhammapada. Dehiwala : Buddhist Cultural Centre ,  

 2008. 

Gregory Castle. The Blackwell Guide to Literary Theory. Oxford : Blackwell Publishing Ltd.,  

 2007. 

Propp, Vladimir. Morphology of the Fairy Tale. Trans. by Laurence Scott, 2nd rev. ed. Austin 

: University of Texas Press, 1968. 

 

 
 


