
42 
 

 

คติความเชื่อเรื่องผีในยุควิทยาการสมัยใหม่ (IT) 

ผศ.ดร.สุชาติ  บุษย์ชญานนท*์ 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้ได้กล่าวถึงคติความเชื่อเรื่อง “ผี” โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้เห็นแง่มุมต่าง ๆ เกี่ยวกับผี จะ
เห็นได้ว่า “ผี” มีคติความเชื่อมายาวนานนับตั้งแต่ยังไม่มีความเชื่อทางศาสนา จนกระทั่งเกิดศาสนาขึ้น 
ช่วงแรกเรียกว่าศาสนาผีหรือศาสนาวิญญาณ ต่อมาก็ได้พัฒนาจากศาสนาผีเป็นศาสนาเทพเจ้า (God) ขึ้นมาใน
มิติของศาสนาที่เชื่อในพระเจ้า (เทวนิยม) ส าหรับศาสนาที่ไม่เชื่อในเทวนิยมก็ยังให้ความส าคัญเกี่ยวกับผีซึ่ง
ปรากฏในวรรณกรรมทางศาสนามากมาย ดังในพระพุทธศาสนาก็ได้กล่าวถึง “ผี” ว่าเป็นวิญญาณ ย่อมมีการ
เวียนว่ายตายเกิดอยู่ในวัฏฏสงสารตามก าลังแห่งกรรมที่ได้กระท าเอาไว้ ถ้าท ากรรมดีก็ไปในภพภูมิที่ดีได้ไปเกิด
ในโลก มนุษย์สวรรค์ เป็นต้น ส่วนผู้ท ากรรมไม่ดีก็จะไปเกิดในนรกภูมิซึ่งจะเป็นเกิดเป็นผีเปรต  ผีนรก เป็นต้น  
แม้แต่ในยุคสมัยใหม่ก็ยังมีบุคคลมีความเชื่อเรื่อง “ผี” ดังจะเห็นว่ามีผีเข้า มีหมอผีปราบสัมภเวสี ที่มีการออก
ตามรายการทีวี ซึ่งถือว่าเป็นยุคสมัยใหม่ที่มีการสื่อสารรวดเร็ว และเป็นยุคข้อมูลข่าวสารแต่ ก็ยังมีบุคคลที่มี
ความเช่ือเรื่อง “ผ”ี อยู ่

 สรุปได้ว่า คติความเชื่อเรื่อง “ผี” ยังฝังลึกอยู่ในวิถีชีวิตมนุษย์ถึงแม้ว่าโลกจะเปลี่ยนแปลงไปรวดเร็ว
และเป็นโลกที่มีข้อมูลข่าวสาร เป็นโลกที่มีเหตุและผลสามารถพิสูจน์ในมิติด้านเทคโนโลยีด้านไอที (IT) แต่ความ
เชื่อเรื่อง “ผี” ยังปรากฏให้อยากพิสูจน์หาความจริงว่าผีมีจริงหรือไม่ ซึ่งสิ่งที่ท้าท้ายส าหรับผู้ต้องการแสวงหา
ความอยากรูอ้ยากเห็นความจริงเกี่ยวกับ “ผ”ี 
 
ค าส าคัญ: คติความเชื่อ, ผี, วิทยาการสมัยใหม่ 
 
๑.ความน า 

 บทความเกี่ยวกับคติความเชื่อเรื่อง “ผี” น้ีมีวัตถุประสงค์เพื่อให้เกิดความเข้าใจเกี่ยวกับผีในมิติต่าง ๆ 
ว่าเป็นอย่างไร โดยเฉพาะคติความเชื่อผีในปัจจุบันอันเป็นยุคที่มีข้อมูลข่าวสารรวดเร็วและมีเทคโนโลยีทันสมัย
อันนับว่าเป็นยุคดิจิตอล (Digital)แต่มนุษย์ก็ยังมีคติความเชื่อผี แสดงว่ามนุษย์เชื่อว่าผียังมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิต
มนุษย์ทุกยุคสมัย คติความเชื่อมนุษย์ที่มีต่อผีเป็นความเชื่อที่มนุษย์ต้องการความปลอดภัยทั้งร่างกายและจิตใจ 
โดยเฉพาะมนุษย์เชื่อว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (ผี) มีอ านาจเหนือกว่ามนุษย์ ซึ่งสามารถดลบันดานให้มนุษย์ได้รับสิ่งดีหรือ
สิ่งไม่ดี (ชั่วร้าย) ได้ ดังนั้น ค าว่า“ผ”ี ในคติที่มนุษย์จินตนาการซึ่งจะมีความหมายแตกแตกต่างกัน 
                                                            

* สาขาปรัชญาและศาสนา มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี 
 



43 
 

 

 ค าว่า “ผี” ในพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒ (๒๕๔๒ : ๑๐๗๔) ได้อธิบายว่า “ผี” 
คือ สิ่งที่มนุษย์เชื่อว่าเป็นสภาพลึกลับ  มองไม่เห็นตัว แต่อาจจะปรากฏเหมือนมีตัวตนได้ อาจให้คุณหรือให้
โทษได้ มีทั้งดีและร้าย เช่น ผีปู่-ย่า-ตา-ยาย ผีเรือน ผีฟ้า  ส าหรับเรียกคนที่ตายไปแล้วค าว่า“ผ”ี ในความหมาย
ส าหรับคนที่ตายไปแล้วมีหลายประเภท เช่น ผีกองกอย หมายถึงผีชนิดหนึ่งที่เชื่อกันว่ามีตีนเดียวไม่มีสะบ้าหัว
เข่าจึงเดินเขย่งเกงกอย ชอบออกมาดูดเลือดที่หัวแม่เท้าคนที่นอนหลับพักแรมในป่า ผีเรือน หมายถึงผีที่อยู่
ประจ าเรือน  ผีโป่ง หมายถึงผีที่อยู่ในป่าโป่ง  ส าหรับค าว่า “ผี” สามารถน าไปประสมกับค าหรือวลีอื่น ท าให้
เกิดความหมายใหม่ เช่น ผีตากผ้าอ้อม หมายถึง แสงแดดที่สะท้อนกลับมาสว่างในเวลาจวนพลบในบางคราว  
ผีพุ่งไต้ หมายถึง เทหวัตถุแข็งจากอวกาศ มี ๒ ชนิด ชนิดหนึ่งประกอบด้วยหินเป็นส่วนใหญ่ อีกชนิดหนึ่ง
ประกอบด้วยเหล็กเป็นส่วนใหญ่ เมื่อเคลื่อนที่ผ่านบรรยากาศสู่ผิวโลก จะลุกไหม้ให้แสงสว่างจ้าเนื่องจากเสียดสี
กับอากาศ  ถ้ามีขนาดเล็กก็จะไหม้หมดก่อนถึงผิวโลก ถ้ามีขนาดใหญ่ก็จะตกถึงผิวโลกและเรียกว่า อุกกาบาต
หรือดาวตก อีกประการหนึ่งมีส านวนที่นิยมน ามาใช้ที่เกี่ยวข้องกับค าว่า “ผี” ดังเช่น ผีเข้าผีออก หมายถึง 
เดี๋ยวดีเดี๋ยวร้าย ไม่คงที่ ผีซ้ าด้ าพลอย หมายถึง ถูกซ้ าเติมเมื่อพลาดพลั้งลงหรือเมื่อคราวเคราะห์ร้าย  ผีถึงป่า
ช้า หมายถึง ต้องยอมด้วยความจ าใจหรือไม่มีทางเลือก  ผีเรือนไม่ดี ผีป่าก็พลอย หมายถึง  คนในบ้านเป็นใจ
ช่วยให้คนนอกบ้านเข้ามาท าความเสียหายได้  ผีไม่มีศาล หมายถึง ไม่มีที่อยู่เป็นหลักแหล่ง  จะเห็นได้ว่า “ผี” 
มีการให้ค านิยามแตกต่างกัน เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว ค าว่า “ผี” เป็นสิ่งที่น่าเกลียดหรือน่ากลัว เมื่อมนุษย์เกิด
ความกลัวจะสร้างจินตนาการขึ้นมาเรียกว่า ผี เริ่มต้นมาจากความกลัวต่อภัยพิบัติต่าง ๆ ค าว่า “ผี”ในหนังสือ
ศาสนาเปรียบเทียบ (เสถียร โกเศศ ๒๕๑๕ : ๔๑) ได้กล่าวว่า “ผี  หมายถึง สิ่งที่มีสภาพเกินคนหรือเหนือคน 
คนจึงกลัวเพราะให้ดีให้ร้ายหรือให้คุณให้โทษแก่คนได้ ผีนั้นถ้าเป็นผีชั้นดีเรียกว่า เทวดา” (เรไร ไพรวรรณ์ ,
มปป. : ๙๓ – ๑๐๐) ความเชื่อเรื่อง “ผ”ี ได้ปรากฏในศิลาจารึกหลักที่ ๑ ด้านที่ ๓ สมัยสุโขทัยกล่าวถึงการนับ
ถือผีไว้หลายตอนและผีที่ตนนับถือว่าเป็นใหญ่กว่าผีทั้งปวงคือ พระขะพุงผี ดังปรากฏในจารึกว่า “พระขะพุงผี
เทวดาในเขาอันนั้น เป็นใหญ่กว่าทุกผีในเมืองนี้ ขุนผู้ใดถือเมืองสุโขทัยนี้แล้ว ไหว้ดีพลีถูก เมืองนี้เที่ยง เมืองนี้ดี 
ผีไหว้บ่ดีพลีบ่ถูก ผีในเขาอันบ่คุ้มบ่เกรง เมืองนี้หาย...” และในสมัยกรุงศรีอยุธยาก็ได้มีการกล่าวถึงความเชื่อ
เรื่องผี ดังปรากฏในประกาศโองการแช่งน้ าโคลงห้า ได้มีการอัญเชิญเทพเจ้าและเชิญภูตผีต่าง ๆ มาเป็นพยาน
และลงโทษคนคิดคดขบถแผ่นดินไว ้ดังร่ายที่ว่า 

“ปล้ าเง้ียวรอนราญรงค์  ผีดงผีหมื่นถ้ า  ล้ าหมื่นผามาหนน้ าหนบก ตกนอกขอกฟ้าแมน 
แดนฟ้าตั้งฟ้าต่อ   ล่อหลวงเต้า   ทั้งเหง้าภูติพนัสบดี  ศรีพรหมรักษ ์
ยักษ์กุมาร   หลายบ้านหลายเท่า  ล้วนผีห่าผีเหว   เร็วยิ่งลมบ้า  
หน้าเท่าแผง   แรงไกยเอาขวัญ  ครั้นมาถึงถับเสียง เยียชระแรงชระแรง  
แฝงข่าวยิน  เยียรชระรางชระราง  รางชางจุบปาก   เยียจะเจียวจะเจียว  
เขี้ยวสรคานอานมลิ้น  เยียละลายละลาย  ตราบมีในฟ้าในดิน  บินมาเยียพพลุ่ง  
จุ่งมาสูบเอาเขาผู้บซื่อ ชื่อใครใจคด   ขบถเกียจกาย   วายกระทู้ฟาดฟัด 
ควานแควนมัดศอก  หอกดิ้นเด้าเท้าถก  หลกเท้าให้ไปมิทันตาย  หงายระงมระงม  



44 
 

 

ยมบาลลากไป   ไฟนรกปลาบปลิ้นด้ินพลาง...” (ประกาศโองการแข่งน้ าโคลงห้า) 
 แม้ในวรรณคดีขุนช้างขุนแผนได้มีการกล่าวถึง “ผี” ดังปรากฏในตอนที่พลายงามเรียนหนังสือกับนาง
ทองประศรีที่ว่า  

“อันเรื่องราวกล่าวความพลายงามน้อย  ค่อยเรียบร้อยเรียนรู้ครูทองประศรี 
ทั้งขอมไทยได้สิ้นก็ยินด ี    เรียนคัมภีร์พุทธเพทพระเวทมนต์ 
ปัถมังต้ังตัวนะปัดตลอด    แล้วถอนถอดถูกต้องเป็นล่องหน 
หัวใจกริดอิทธิเจเสน่ห์กล    แล้วเล่ามนต์เศกขมิ้นกินน้ ามัน 
เข้าในห้องลองวิชาประสาเด็ก   แทงจนเหล็กแหลมลู่ยูขยั้น 
มหาทมื่นยืนยงคงกระพัน    ทั้งเลขยันต์ลากเหมือนไม่เคลื่อนคลาย 
แล้วท าตัวหัวใจอิติปิโส    เสดาะโซ่ตรวนได้ดังใจหมาย 
สะกดคนมนตร์จังงังก าบังกาย   เมฆฉายสูรย์จันทร์ขยันดี 
ทั้งเรียนธรรมกรรมฐานนิพพานสูตร   ร้องเรียกภูตพรายปราบก าหราบผี 
ผูกพยนต์หุ่นหญ้าเข้าราว ี   ทองประศรีสอนหลานช านาญมา"(ขุนช้าขุนแผน) 

 ในลิลิตพระลอ ได้กล่าวถึง “ผี” ที่มีผู้เรียนรู้คาถาอาคมเวทมนต์ของขลังโดยใช้เวทมนต์คาถาเรียกผีมา
ใช้ให้ท าการตา่งๆ ดังปรากฏในตอนปู่เจ้าสมิงพรายเรียกผีมาใช่อนจะส่งสลาเหินไปให้พระลอดังตอนหนึ่งร่ายว่า 

“ปู่ร าพึงถึงเทพดา    หากันมาแต่ป่า    มาแต่ท่าแต่น้ า  
มาแต่ถ้ าคูหา    ทุกทิศมานั่งเฝ้า    พระปู่เจ้าทุกต าบล  
ตนบริพารทุกหมู่    ตรวจตราอยู่ทุกแห่ง   ปู่แต่งพระพนัสบดี  
ศรีพรหมรักษ์ยักษ์กุมาร   บริพารภูตปีศาจ    ดาเดียรดาษมหิมา  
นายกคนแลคน    ตนเทพยผู้ห้าวท้าวผู้หาญ   เรืองฤทธิ์ชาญเหลือหลาย  
ตั้งเปนนายเปนมุล   ตัวขุนให้ขี่ช้าง    บ้างขี่เสือขี่สีห์  
บ้างขี่หมีขี่หมู    บ้างขี่งูขี่เงือก    ขี่ม้าเผือกผันผาย  
บ้างขี่ควายขี่แรด    แผดร้องก้องน่ากลัว   ภูตแปรตัวหลายหลาก  
แปรเปนกากภาษา    เปนหัวกาหัวแร้ง    แสร้งเปนหัวเสือหัวช้าง  
เปนหัวกวางหัวฉมัน   ตัวต่างกันพันลึก    ลคึกกุมอาวุธ  
เครื่องจะยุทธยงยิ่ง   เต้นโลดวิ่งระเบง    คุกเครงเสียงคะครื้น  
ฟื้นไม้ไหล้หินผา    ดาษดากันผาดเผ้ง  รเร้งร้องก้องกู่เกรียง  
เสียงสเทือนธรณี    เทียบพลผีเสร็จสรรพ   ปู่ก็บังคับทุกประการ  
จึ่งบอกสารอันจะใช้   ให้ทั้งยามนตร์ดล   บอกทั้งกลอันจะท า  
ให้ยาย าเขาเผือด    มนตราเหือดหายศักดิ์   ให้อารักษ์เขาหนี  
ผีเขาแพ้แล้วไส้    กูจึงจะใช้สลาเหิร   เดิรเวหาไปสู่  
เชิญพระภูธรท้าว    ชักมาสู่สองหย้าว  อย่าคล้าค ากู สั่งนี้ ฯ” (ลิลิตพระลอ) 



45 
 

 

 จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า ความเช่ือในเรื่อง “ผ”ี มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของคนและมีอิทธิพลต่อความคิด
ของผู้ประพันธ์วรรณกรรมที่มีความเชื่อเกี่ยวกับ “ผี”  ซึ่งมีอ านาจศักดิ์สิทธิ์ที่สามารถบันดาลให้เกิดสิ่งต่างๆ ที่
อยู่เหนือธรรมชาติ (เรไร  สืบสุข  ๒๕๒๑ : ๒๔๐) อ านาจหรืออิทธิฤทธิ์ของ “ผ”ี ปรากฏกายมาช่วยเหลือซึ่งจะ
เป็นวิญญาณของบรรพบุรุษ ดังปรากฏวรรณคดีของขุนช้างขุนแผน ตอนพระไวยแตกทัพ เมื่อครั้งพระไวยยก
ทัพไปรบกับพลายชุมพลและขุนแผนปลอมตัวเป็นมอญมาแล้ววิญญาณของนางวันทองมาปรากฏกายเพื่อบอก
พระไวย ดังกลอนว่า 

“จะกล่าวถึงวันทองที่ต้องโทษ  พระองค์ทรงโปรดให้เข่นฆ่า 
เมื่อขาดใจอาลัยถึงลูกยา   เวรพาเป็นอสุรกาย 
วันนั้นพระไวยจะไปศึก   นางนึกส าคัญมั่นหมาย 
เกรงฤทธ์ิบิดาจะฆ่าตาย   กลับกลายเพศเพี้ยนเป็นนารี 
ผวิผ่องละออกพักตร์ปลั่งเปล่ง  ดังดวงจันทร์วันเพ็งประไพศร ี
ประมาณชันษาสิบห้าป ี   ท่วงทีมารยาทดังนางใน 
ฝ่ายกตานีนั่งพุ่งทอง   สอดสองซับสีดูสดใส 
กรองนอกตอกฉลุดวงละไม   เส้นไหมย้อมม่วงเป็นมันยับ 
ก้านแย่งโคมเพชรเจ็ดเหลี่ยม  กรวยเชิงช่อเอี่ยมดังแบบจับ 
ชัดแสดสอดสีทับทิมทับ   นางแกล้งแต่งประดับประดิษฐ์กาย 
เฉิดโฉมประโลมลานสวาด ิ   ชะอ้อนอ่อนเอวสะอาดสะอิ้งสาย 
สร้อยสังวาลสุวรรณพรรณราย  แต่ละเม็ดเพชรกระจายกระจ่างดวง 
สองเต้าตูมเต่งเคร่งครัด   ดอกไม้ทัดทั้งห่อผ้าห่มหวง 
กรองร้อยสร้อยสนกกระสันทรวง   ร่ าร้องเสียงรอ่งร าพันไป 
พระไวยขับม้ามาถึงนั่น    พอพระจันทร์เพ็ญผ่อนละอองศรี 
เสียงเสนาะเพราะชัดเป็นสตร ี   ก็หยุดยั่งโยธีอยู่กลางทาง 
ลงจากม้าพลันในทันใด    เยื้องยุรยางตรไปไม่เกรียบกร่าง 
แฝงไม้แลไปเห็นโฉมนาง    ทรงบางตระหล่อออกจากพิมพ ์
ผิวปลั่งดังทองทาระทวย    มือสวยสิบนิ้วดูนุ่มนิ้ม 
งามระบอบรอบไรเจ้าเรียบริม   พร้อมพริ้มเพราทั่วทั้งกายา 
หวานอ่อนร่อนเสียงเสนาะดง   ดังเสียงหงส์เหาะเหินในเวหา 
แสนสวาดินาฎน้องไม่พริบตา   แฝงพฤกษาสอดแลตะลึงไป 
ครานั้นจึงโฉมพระหมื่นไวย    แสนส าราญบานใจเป็นหนักหนา 
กระหยิ่มยิ้มยุรยาตรนาดมา    ชะอ้อนเอ้ือนโอภาร าพันไป 
แก้วตาอย่าประหม่ากลมหมอง   จะหวีดร้องจรดลไปหนไหน 
เสียดายผิวจะเผือดอย่าเดือดใจ   ขวัญจะโบยบินไกลก าลังกลัว 



46 
 

 

มานี่เถิดพี่จะรับขวัญ    ซึ่งผาดผันโผนไปในไพรทั่ว 
ให้คืนเข้าร่างน้องประคองตัว    เจ้าอย่าประหม่ามัวให้หมองใจ 
อยู่เดียวเปลี่ยนอกในอารัญ    เพื่อนพูดจาสารพันหามีไม ่
ยามหนาวเจ้าจะนอนในกลางไพร   ไม่มีใครโอบอุ้มให้อุ่นด ี
กุศลส่งพี่ตรงมาพบน้อง    ขอประคองเคียงกายไม่หน่ายหนี 
จะอยู่ด้วยน้องน้อยสักร้อยป ี   แก้วพี่อย่าสะทกสะเทิ้นใจ 
ปลอบพลางนางย่างขยับเยื้อง   ชายช าเลืองโลมเลียมเข้าไปใกล้ 
ขยับมือมาแม่อย่าเมินไป    ขอดอกไม้สักหน่อยที่ร้อยกรอง 
คราวน้ันนางเปรตอสุรกาย      แยบคายเชิงดีไม่มีสอง 
เห็นลูกชายและเลียมเทียมคะนอง   ก็โผนผาดแผดร้องระงมไพร 
ตวาดมาว่าเหวยพลายงามลูก   มาดูถูกข่มเหงหาเกรงไม่ 
ลุ่มหลงโลกว่าประสาใจ    กูไซร็สาธารณ์คือมาดา 
ชื่อว่าวันทองที่ต้องโทษ      กระกริ้วโกรธสั่งให้ไปเข่นฆ่า 
ตายไปใจผูกด้วยลูกยา    ตามมาจะบอกซึ่งร้ายด ี
ตัวเจ้าจะยอกออกไปทัพ    น่าจะยับเยินย่อยถอยหน ี
ศึกนี้หนักหนาสง่าม ี    ไพรีเรียวแรงจะรกราน 
รอรั้งระวังให้จงด ี     จะเสียทีอย่าโหมเข้าหักหาญ 
ว่าวแล้วเผ่นโผนโจนทะยาน    เสียสะท้านทั่วท้องพนาวัน 
สูญหายกลับกลายไปตามเพศ   เป็นเปรตสูงเยี่ยมเทียมสวรรค์ 
ไม่มีหัวตัวทะมื่นยืนยัน     เหียนหันหายวับไปกับตา” 

 ในวรรณคดีเรื่องพระอภัยมณี ได้กล่าวถึงอิทธิพฤทธิ์ของผีที่ปรากฏกายผ่านไปในที่ที่สิ่งอาศัยอยู่ ตอน
ก าเนิดสุดสาคร เมื่อครั้งสุดสาครเดินทางติดตามหาพระอภัยมณี ผ่านเข้าไปในเมืองผีดิบถูกฤทธิ์ของผีดิบ ดังค า
กลอนที่ว่า  

“ถึงเมืองล่มจมสมุทรมนุษย์ม้วย  ประกอบด้วยยักขินพีวกผีดิบ 

เห็นมนุษย์สุดอยากปากยิบยิบ  เสียงซุบซิบเสแสร้งจ าแลงกาย 

เป็นถิ่นฐานบ้านเมืองเรืองอร่าม  ทั้งตึกรามเรือนเรือดูเหลือหลาย 

ตลาดน้ าเรือสัญจรเที่ยวคอนพาย  บ้างร้องขายข้าวของที่ต้องการ 

สุดสาครอ่อนแอครั้นแลเห็น  คิดว่าเป็นปัถพินที่ถิ่นฐาน 

ทั้งแลเห็นเต้นร านา่ส าราญ   เขาเรียกขานขับม้าเข้าธาน ี

เข้าประตูดูก าแพงตะแคงคว่ า  อยู่ในน้ าเก่าแก่เห็นแต่ผ ี

เป็นเงาเงาเข้ากลุ้มรุมราว ี   กุมารตีด้วยไม้เท้าพระเจ้าตา 



47 
 

 

ถูกเนื้อตัวหัวขาดลงกลาดเกลื่อน  ยังพวกเพ่ือนคึกคักมาหนักหนา 

บ้างอยากกินลิ้นแลบแปลบแปลบมา กุมารกล้ากลอกกลับเข้ารับรบ 

ม้ามังกรถอนถีบกีบสะบัด   เอาหางรัดราวกับนาคทั้งปากขบ 

สังหารผีรี้พลอยู่จนพลบ   เห็นเพลิงคบล้อมรอบขอบก าแพง 

พวกผีดิบสิบโกฏ์ิมันโลดไล ่  จะเข้าใกล้กลัวมนต์ขนแสยง 

แต่หลอนหลอกออกอัดสกัดสแกง  ด้วยมันแกล้งจะให้วนอยู่จนตาย 

กุมาราม้าทรงเฝ้าหลงรบ   เที่ยวตลบไล่ผีไม่หนีหาย 

ถึงเจ็ดวันมันไม่แตกไม่แยกย้าย  จนม้าว่ายน้ าเวียนจะเจียนจม 

ทั้งตัวสุดสาครก็อ่อนจิต   ร าลึกคิดถึงเจ้าตาที่อาศรม 

พอเสียงดังหงั่งหง่างมากลางลม  ปีศาจจมหายวับไปลับตา 

เห็นโยคีขี่เมฆมาเสกเวท   จึงอาเพศพวกผีหนีคาถา 

ขึ้นหยุดยั้งนั่งบนใบเสมา   ไหว้เจ้าตาทูลถามดูตามแคลง 

มาถึงนี่ผีพร้อมเข้าล้อมหลาน  คิดว่าบ้านถิ่นประเทศเป็นเขตแขวง 

เข้าหักหาญราญรอนจนอ่อนแรง  นี่ก าแพงเมืองตั้งแต่ครั้งไร ฯ 

 จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่าคติความเชื่อเรื่อง “ผี” ในวรรณคดีไทยก็ได้กล่าวถึงผีเป็นในมิติต่าง ๆ ตาม
ความเชื่อเกี่ยวกับชีวิตจิตวิญญาณมีหลายอย่างทั้งที่ผีดี ผีไม่ดี ผีฟ้า ผีแถน ผีปู่ย่าตายาย เป็นต้น ล้วนเป็นสิ่งที่
น่าสนใจว่าแนวความคิดเกี่ยวกับผีในคติความเชื่อของสังคมไทยยังผูกพันไปเอาไว้วรรณกรรม  อีกประการหนึ่ง
คติความเชื่อเรื่องผีในมิติของศาสนาก็ยังมีกล่าวถึง โดยเฉพาะพระพุทธศาสนาที่ไม่เชื่อเกี่ยวกับพระเจ้า (เทวนิ
ยม) ยังปรากฏเรื่องราวเกี่ยวกับผีในวรรณกรรมและคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา  อย่างไรก็ตามผู้เขียนอย่าจะ
กล่าวถึงคติความเชื่อผีในมิติต่าง ๆ เพื่อให้เกิดการเรียนรู้เรื่อง “ผ”ี ต่อไป  
 
๒.คติความเชื่อ “ผี” ในมิติศาสนาเทวนิยม 

 เมื่อกล่าวถึง “ผี” ในมิติศาสนาเทวนิยมจะเชื่อเกี่ยวกับสิ่งที่มีอ านาจเหนือมนุษย์ อาจจะออกมาใน
รูปแบบวิญญาณนิยม (animism) ซึ่งศาสนาเทวนิยมจะเน้นเรื่องวิญญาณหรือเป็นศาสนาผี  จะกล่าวถึง
วิญญาณที่แสดงออกมาในรูปแบบของความเชื่อมีการบูชาปีศาจหรือบูชาซาตานหรือเทพเจ้า  ในคติความเชื่อผี
ในมิติศาสนาที่บูชาผีหรือนับถือผี ทางวิชาการศาสนวิทยาจะเรียกว่า “animst” ซึ่งมีพื้นฐานมาจากค าว่า 
“anima” แปลว่า “ลมหายใจศ” หรือ “วิญญาณ”ตามระบบความเชื่อของบุคคลในยุคดึกด าบรรพ์เกี่ยวกับผี
หรือวิญญาณ ดั้งเดิมทีเดียวนั้นมนุษย์มีความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณแบ่งออกเป็น ๓ ประเด็น คือ(ศิลป์ชัย  เชาว์
เจริญรัตน์. ๒๕๕๙ : ออน์ไลน์) 



48 
 

 

๑) มนุษย์มีความเช่ือว่า วิญญาณ (ผี) มีอยู่จริง 
๒) มนุษย์มีความเช่ือว่า วิญญาณ (ผี) เป็นอมตะ 
๓) มนุษย์มีความเชื่อว่า วิญญาณ (ผี) เป็นสิ่งที่เหนือธรรมชาติสามารถให้ความเสมอภาคและความ

ยุติธรรมแก่มนุษย์ได ้
คติความเชื่อเกี่ยวกับ “ผี” หรือ “วิญญาณ” ในยุคแรก ๆ นั้นมนุษย์เชื่อว่าวิญญาณมีอยู่ในร่างกาย

มนุษย์วิญญาณจะไม่แตกสลาย เมื่อร่างกายตายไปแล้วแต่วิญญาณยังมีอยู่ แม้บางครั้งมนุษย์ในยุคบรรพกาลยัง
มีความเชื่อว่า ชีวิตของภูตผีมีอยู่จริง จากความเชื่อนี้จึงท าให้เป็นจุดเริ่มต้นก าเนิดศาสนาขึ้นหรือมีการ
พัฒนาการให้เกิดเป็นศาสนาเทวนิยมหรือศาสนาเทพเจ้าขึ้น จะเรียกว่า ศาสนาวิญญาณหรือศาสนาผี 

แต่เดิมนั้นมนุษย์นับถือผีโดยมีพื้นฐานจากความกลัวและความไม่มั่นใจต่อการด าเนินชีวิตจึงท าให้เกิด
การนับถือบูชาวิญญาณ (ผี) รูปแบบการบูชาวิญญาณ (ผี) นั้นจะออกมาในรูปแบบต่าง ๆ ดังนี้ 

๑) ผีฟ้าดิน ซึ่งเป็นการบูชาวิญญาณธรรมชาติ 
๒) ผีบรรพบุรุษ ซึ่งเป็นการแสดงความเคารพบรรพบุรุษที่ตายไปแล้วกลายเป็นวิญญาณอมตะที่ยัง

วนเวียนอยู่ใกล้และคอยช่วยเหลือลูกหลานอยู่ 
๓) ผีที่สิงสถิตอยู่ในวัตถุมงคล ซึ่งในวัตถุนั้นมีวิญญาณสิงสถิตอยู่แล้วท าให้สิ่งของหรือวัตถุเหล่านั้นมี

พลังอ านาจศักดิสิทธิ์  
คติความเชื่อศาสนาผีเกิดการพัฒนาสู่ศาสนาเทพเจ้า เมื่อมนุษย์มีความคิดสร้างสรรค์มากขึ้นพยายาม

หาค าตอบเกี่ยวกับผีให้เกิดความสมบูรณ์ขึ้นจึงพยายามสร้างสิ่งที่น่าเชื่อถือในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้เกิดความยิ่งใหญ่
มากขึ้น  

วิวัฒนาการคติความเชื่อผีสู่ศาสนาเทพเจ้า ซึ่งผู้น าเสนอจะน าประเด็นส าคัญของวิวัฒนาการความเชื่อ
จากเดิมสู่ความเชื่อแบบศาสนาเทพเจ้าหรือศาสนาเทวนิยม ดังนี้ 

๑) มนุษย์มีความเชื่อเรื่องผีฟ้า แต่เดิมมนุษย์เชื่อเพียงแค่ท้องฟ้ายิ่งใหญ่ที่สุด ต่อมาเมื่อบรรพบุรุษที่
ตายไปคงต้องอยู่สูงกว่าท้องฟ้าที่ตามองเห็นก็เลยเกิดแนวความคิดเรื่องสวรรค์ที่สูงกว่าท้องฟ้า ดังนั้น จากความ
เชื่อผีฟ้าดินก็ท าให้เกิดการพัฒนากลายเป็นเทพเจ้าหรือเทวดาบนสวรรค์ (God) 

๒) มนุษย์มีความเชื่อว่าผีหรือวิญญาณย่อมมีความศักดิ์สิทธิ์ที่แตกต่างกันเหมือนกับมนุษย์ย่อมมีความ
แตกต่างในระบบการปกครองย่อมมีการเปลี่ยนแปลงขึ้นไปเรื่อย ๆ จากระบบหัวหน้าเผ่า กลายเป็นระบบ
กษัตริย์และกลายเป็นระบบจักรพรรดิ ดังนั้นวิญญาณ (ผี) ก็ย่อมมีการสร้างระบบเทพเจ้าบนท้องฟ้า สวรรค์ 
และโลก กลายเป็นผู้สร้างทุกสิ่งทุกอยู่และมีอ านาจแตกต่างกันตามระดับชั้นของเทพเจ้า 

๓) มนุษย์มีความเชื่อว่าผีย่อมมีชนชั้นการปกครองและสิทธิอ านาจเหมือนกับสังคมมนุษย์ย่อมมีชน
ชั้นในสังคม ดังนั้นอ านาจของเทพเจ้าย่อมมีอ านาจแตกต่างกัน ดังนั้นจึงสร้างเทพเจ้าสูงสุดคือพระบิดา พระ
บุตร และพระจิต มีอ านาจแตกต่างกันตามแต่เทพเจ้าน้ัน ๆ จะมีอ านาจด้านใด 

๔) มนุษย์มีความเชื่อในอ านาจผีว่า มีทั้งดีและไม่ดี แล้วสร้างเทพเจ้าที่แตกต่างกันเรื่องเทพเจ้าก็มีทั้ง
ฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดี เทพเจ้าผ่ายดีได้รับการยกย่องว่า ฝ่ายเทพ ส่วนเทพเจ้าที่ไม่ได้ก็กลายเป็นฝ่ายมาร 



49 
 

 

๕) มนุษย์มีความเชื่อเรื่องเทพและมารแล้ว ยังมีการพัฒนาต่อไปอีกว่ามนุษย์จะต้องปฏิบัติเคารพ
อย่างไรต่อเทพและมาร เพื่อให้เทพเจ้าเหล่านั้นเกิดความพึงพอใจต่อมนุษย ์

๖) มนุษย์มีความเชื่อต่อเทพเจ้าหรือเทวดาเกิดขึ้นแล้ว มนุษย์ยังมีความเชื่อต่อไปว่า เทพเจ้าบางองค์
อาจอวตารมาเป็นคน คนอาจกลายเป็นเทพได้ 

จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า คติความเชื่อเกี่ยวกับ “ผี” กลับกลายท าให้เกิดเป็นศาสนาผีหรือศาสนา
วิญญาณ จากนั้นยังกลายมาเป็นศาสนาเทพเจ้าหรือศาสนาเทวนิยม กระทั้งมีการจัดท าเป็นเทวสถาน มีคัมภีร์
ทางศาสนา และศาสนพิธี มีศาสดา ซึ่งแต่เดิมทีเดียวนั้นมนุษย์มีความเชื่อเกี่ยวกับ “ผี” จนกระทั่งกลับ
กลายเป็นศาสนาเทพเจ้า 
 

๓.คติความเชื่อ “ผี” ในมิติพระพุทธศาสนา 

 รากฐานแนวคิดเกี่ยวกับ “ผี” ในพระพุทธศาสนาพบว่าพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงแนวคิดและให้
ความส าคัญกับชีวิตหลังตาย โดยอธิบายถึงหลักค าสอนที่ส าคัญมีอยู่ ๓ แนวคิด คือ (CheeZe.๒๕๕๔ :ออน์
ไลน์) 

๑) แนวคิดเกี่ยวกับชีวิตของมนุษย์มีลักษณะที่เวียนว่ายตายเกิดอย่างไม่สิ้นสุดถ้าไม่สามารถจะท าให้
เงื่อนไขของการเกิดสิ้นสุดได้ การที่บุคคลคนหนึ่งตายลง ไม่ถือว่า การตายนั้น เป็นจุดสิ้นสุดของชีวิตตราบเท่าที่
ยังมีกิเลส จะต้องมีการเกิดใหม่อีกเรื่อยไป ยกเว้นชีวิตของผู้ก าจัดกิเลสให้หมดไปได้ แนวคิดลักษณะนี้ เรียกว่า 
“สังสารวัฏ” มีอยู๓่ ประเภท ได้แก่  

(๑) ภูมิชั้นต่ าเลว มีทุกข์มาก มีอยู่ ๔ ภูมิ คือ โลกนรก โลกเปรต โลกอสุรกาย โลกเดียรัจฉาน  
(๒)  ภูมิชั้นกลางซึ่งเป็นภูมิชั้นดีมีสุขเป็นโลกีย์พอประมาณ มีอยู่ ๗ ภูมิ คือโลกมนุษย์และเทวโลกชั้น 

๑-๖ 
(๓) ภูมิชั้นสูง ซึ่งเป็นภูมิดีมีสุขมาก มีอยู่ ๒๐ ภูมิ คือ พรหมโลก ตั้งแต่ช้ันที่ ๑-๒๐ 
๒) แนวคิดเกี่ยวกับกรรม พุทธศาสนายอมรับว่า  การกระท าแต่ละอย่างของทุกคนจะต้ องได้รับ

ผลตอบแทนด้วยตนเอง คนอื่นจะมารับผลของการกระท าไม่ได้ ไม่ว่าจะเป็นการท าดีหรือท าชั่ว การให้
ผลตอบแทน มีทั้งชาตินี้ และชาติหน้า แต่พุทธศาสนากล่าวเน้นหนักในชาติปัจจุบันพระพุทธศาสนาจัดอยู่ใน
กลุ่มที่เรียกว่า กรรมวาที คือเชื่อว่า “ท าดี ได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว”หรือ “ท าดี ได้ขึ้นสวรรค์ ท าชั่วตกนรก” การ
กระท าแต่ละอย่างของทุกคนจะต้องได้รับผลตอบแทนด้วยตนเอง คนอื่นจะมารับผลของการกระท าไม่ได้ ไม่ว่า
จะเป็นการท าดีหรือท าชั่ว โดยแบ่งประเภทของการกระท า (กรรม) โดยทั่วไปออกเป็น ๒ อย่าง คือ กรรมชั่ว 
(อกุศลกรรม) และกรรมดี (กุศลกรรม)นอกจากนั้น ยังมีการแบ่งแยกย่อยออก เช่น แยกตามหนทางที่เป็นเหตุ
ให้ท ากรรมมี ๓ อย่างคือ การกระท าทางกาย (กายกรรม) การกระท าทางวาจา (วจีกรรม) และการกระท าทาง
ใจ(มโนกรรม) และแบ่งตามหลักเกณฑ์ที่กรรมจะให้ผล มีอยู่ ๑๒ อย่างคือ 

 



50 
 

 

(๑) กรรมที่ให้ผลในปัจจุบัน (ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม) 
(๒) กรรมที่ให้ผลในภพที่จะไปเกิด (อุปปัชชเวทนียกรรม) 
(๓) กรรมที่ให้ผลในภพต่อๆ ไป (อปราปรเวทนียกรรม) 
(๔) กรรมเลิกให้ผล (อโหสิกรรม) เป็นไปตามกฎเกณฑ์ หรืออยู่ที่ความต้องการของมนุษย์ 
(๕) กรรมที่ท าให้ไปเกิดใหม่ (ชนกกรรม) 
(๖) กรรมที่สนับสนุน หรือซ้ าเติมชนกกรรม (อุปัตถัมภกกรรม) 
(๗) กรรมที่ท าให้ชนกกรรมและอุปปีฬกกรรมแปรเปลี่ยนทุเลาเบาลง (อุปปีฬกกรรม) 
(๘) กรรมที่เข้าไปตัดผลของกรรมทั้ง ๒ อย่างไม่ให้ส่งผล  (อุปฆาตกกรรม) 
(๙) กรรมหนักที่ให้ผลก่อน (ครุกกรรม) เช่น ฆ่าบิดามารดา พระอรหันต์ เป็นต้น 
(๑๐) กรรมที่ท าจนชินให้ผลรองลงมาจากครุกกรรม  (พหุลกรรม) 
(๑๑) กรรมที่ให้ผลเวลาใกล้ตายถ้าไม่มีกรรม ๒ ข้อก่อนก็จะให้ผลทันทีที่มนุษย์ได้เสียชีวิตลง(อาสัน

นกรรม) 
(๑๒) กรรมที่ท าด้วยเจตนาอ่อน ถ้าไม่ได้ท ากรรมอย่างอ่ืน ก็ให้ผลได้ (กตัตตากรรม) 
กรรมหรือการกระท าทุกอย่างที่จัดว่าเป็นกรรม จะต้องประกอบด้วย “เจตนา” ซึ่งเป็นสิ่งที่พุทธศาสนา

ให้ความส าคัญในฐานะเกณฑ์ที่น ามาพิจารณาด้วยทุกครั้ง ดังพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรา(ตถาคต) กล่าว
เจตนาว่าเป็นกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระท ากรรมด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ” 

นัยหนึ่ง กรรม หรือหลักกรรม จัดว่าเป็นกฎแห่งธรรมชาติ ภาษาบาลีเรียกว่า นิยาม แปลว่า กฎเกณฑ์
ที่ก าหนดแน่นอน หรือความเป็นไปอันมีระเบียบแน่นอน มี ๕ อย่างคือ 

(๑)อุตุนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับปรากฏการณ์ฝ่ายวัตถุ เช่น ลมฟ้าอากาศ ฤดูกาล ฝนตกฟ้าร้อง ดวง
อาทิตย์ขึ้น-ตก เป็นต้น มีความผันแปรไปตามธรรมดา 

(๒)พีชนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการสืบพันธุ์  เช่น มะม่วง ย่อมออกผลมาเป็นมะม่วง 
(๓)จิตตนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการท างานของจิต เช่น เมื่อตากระทบกับรูป จิตก็จะเป็นตัวปรุง

แต่งต่อไปว่า ดี ไม่ดี สวย ไม่สวย เป็นต้น 
(๔)กรรมนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับการกระท าของมนุษย์ หรือการกระท าต่างๆ ของมนุษย์ที่

ประกอบด้วยเจตนาซึ่งจะมีผลออกมาตามเหตุปัจจัย ไม่ขึ้นอยู่กับการตัดสินของมนุษย์    
(๕)ธรรมนิยาม กฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์ หรือสิ่งที่เป็นธรรมดาที่เมื่อมีเหตุก็ย่อมมีผลติดตาม

มา เช่น คนเราเกิดมาแล้วต้องแก่ เจ็บ ตาย เป็นธรรมดา 
กฎแห่งธรรมดาทั้ง ๕ ข้อนี้ เป็นสิ่งที่เกิดขึ้น และเป็นไปตามเหตุปัจจัยตามธรรมชาติ ไม่ว่าพระพุทธเจ้า

จะเกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม มันย่อมเป็นไปตามธรรมดาของมัน มีกฎเกณฑ์ที่แน่นอนตายตัว เป็นระเบียบแบบแผนที่
ให้ผลไปตามเง่ือนไขของเหตุปัจจัย 

หลักฐานที่รองรับการอธิบายกรรม พบว่า มีมากมาย เริ่มตั้งแต่เล่มที่  4   กล่าวถึงบุคคลที่เป็นผู้มักท า
ชีวิตสัตว์ให้ตกล่วง ฯลฯ มีความเห็นผิดในโลกนี้ ตายไปแล้ว เข้าถึงอบาย ทุคติวินิบาต นรก...นอกจากนั้น 



51 
 

 

พระพุทธเจ้าเน้นว่า เราเป็นผู้มีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทของกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ 
มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย เราจักท ากรรมใดดีหรือชั่วก็ตาม เราจักต้องเป็นผู้รับผลของกรรมที่กล่าวมาจะเห็นอย่าง
ชัดเจนว่ากรรมมีอยู่ ผลของกรรมมีอยู่ และให้ผลอย่างแน่นอนขึ้นอยู่กับเงื่อนไขว่า บุคคลนั้นท ากรรมอะไรไว้ 

๓) แนวคิดเกี่ยวกับนรก พระพุทธศาสนายอมรับว่า เป็นสถานที่ที่มีอยู่จริงทั้งในลักษณะ ที่เป็นรูปธรรม 
และนามธรรม ส่วนที่เป็นรูปธรรม ได้แก่ สถานที่ลงโทษหรือที่อยู่ของผู้ที่ท ากรรมชั่วทั้งที่มีชีวิตอยู่และหลังตาย
ไปแล้ว ไม่ได้ระบุว่า อยู่ ณ สถานที่ใด ส่วน นรก ในความหมายที่เป็นนามธรรม คือสภาวะที่เร่าร้อน ทุกข์ที่
เกิดขึ้นในใจค าว่า “นรก” หมายถึงโลกหลังความตายเป็นสถานที่ที่ปราศจากความเจริญ สภาพที่ปราศจาก
ความสุข เป็นที่เสวยทุกข์ซึ่งเป็นผลมาจากการท าบาป หรือความชั่วที่ได้กระท าไว้ เป็นสภาพที่มีแต่ความเร่า
ร้อนเต็มไปด้วยความทุกข์ เป็นเหวแห่งความทุกข์ ที่ไม่มีความสุขความเจริญ , ภาวะเร่าร้อนกระวนกระวาย, ที่
ไปเกิดและเสวยความทุกข์ของสัตว์ผู้ท าบาป หรือภูมิที่เสวยทุกข์ของคนผู้ท าบาปตายแล้วไปเกิด แดนหรือภูมิที่
เชื่อกันว่าผู้ท าบาปจะต้องไปเกิดและถูกลงโทษ พุทธศาสนาได้กล่าวถึงนรกไว้ในฐานะเป็นสถานที่รองรับหรือที่
อยู่ของผู้ที่ท ากรรมชั่ว พบหลักฐานในขุททกนิกาย ชาดกว่ามีอยู่ ๘ ขุม คือ 

(๑) สัญชีวนรก นรกที่นายนิรยบาลมีมือถืออาวุธอันมีแสงฟันสัตว์นรกทั้งหลายจนตายแล้ว ก็กลับฟื้น
ขึ้นได้อีกแล้วถูกฟันอยู่เรื่อยไปจนกว่าจะหมดกรรม   

(๒) กาฬสุตตนรก สัตว์นรกจะถูกนายนิรยบาลตีด้วยเส้นเชือกด าแล้วถากหรือตัดด้วยเครื่องประหารมี
ขวาน จอบมีด เลื่อย 

(๓) สังฆาตนรก นรกภูเขาเหล็กที่มีเปลวไฟบดสัตว์นรกให้จมลงไปในแผ่นดินมีประมาณแค่สะเอว สัตว์
นรกจะถูกภูเขาเหล็กบดขยี้ร่างกายให้ได้รับทุกขเวทนาอยู่ตลอดเวลา 

(๔) โรรุวนรก สัตว์นรกในขุมนี้จะร้องไห้อยู่ตลอดเวลาเพราะถูกควันไฟเข้าไปสู่ทวารทั้ง ๙ เปลวไฟแลบ
เข้าหูซ้ายทะออกหูขวา เข้าปาก ตา จมูก ทวารหนัก ทวารเบา 

(๕) มหาโรรุวนรก สัตว์นรกในขุมนี้จะร้องเสียงดังครวญครางอยู่ตลอดเวลาที่ถูกไฟนรกไหม้ 
(๖) มหาอเวจีนรก สัตว์นรกจะถูกไฟไหม้และจมอยู่ในกระทะน้ าที่เดือดพล่าน 
(๗) ตาปนนรก สัตว์นรกในขุมนี้ จะถูกให้นั่งตรึงอยู่กับหลาวเหล็กไฟอันร้อนแดงไหม้อยู่ และถูกหลาว

เหล็กเสียบไปทั่วร่างกาย 
(๘) มหาปตาปนนรก สัตว์นรกที่อยู่ในขุมนี้จะถูกลากไปมาและเหยียบแผ่นดินอันลุกโพลง ถูกแทงด้วย

ปฏัก.”  
ความเช่ือเกี่ยวกับนรก เป็นการยืนยันถึงชีวิตหลังความตายอันเกี่ยวเนื่องกับค าสอนเรื่องกรรม และการ

เวียนว่ายตายเกิด (สังสารวัฏ) การเกิดใหม่เชื่อว่าเป็นผลมาจากการกระท าของตนเองเป็นตัวผลักดัน โดยเฉพาะ
ผู้ที่ท ากรรมชั่วช้า ผิดศีลธรรมอันดีงามที่ศาสนาได้ก าหนดไว้ ชีวิตหลังตาย ย่อมได้รับการลง โทษจากผลการ
กระท าของตนเองในนรกอย่างแน่นอน 

แนวคิดเกี่ยวกับ “ผี”ในมิติทางพระพุทธศาสนายอมรับว่า มีสัตว์จ าพวกหนึ่งที่มีอ านาจลึกลับ สามารถ 
ให้คุณให้โทษกับมนุษย์ได้ คือ เปรต โอปปาติกะ มาร อสูร ยักษ์ และเทวดาชั้นต่ า สัตว์เหล่านี้ เรียกว่า อมนุษย์  



52 
 

 

เมื่อวิเคราะห์จากคุณลักษณะของอมนุษย์ดังกล่าว ตรงกับค าว่า ผี ในสังคมไทย แต่พุทธศาสนามีท่าทีต่อสิ่ง
เหล่านี้ในลักษณะที่ไม่ได้ให้ความส าคัญกับอ านาจลึกลับว่าเป็นสิ่ง ที่พิเศษ หรือมีสถานะเหนือกว่ามนุษย์ ถ้า
มนุษย์เป็นผู้ประกอบด้วยคุณธรรม ก็สามารถจะมีสถานะ ที่เหนือกว่าอมนุษย์เหล่านี้ได้ แต่ในขณะเดียวกัน ถ้า
มนุษย์ไม่มีคุณธรรมก็ตกอยู่ในสถานะที่ ต่ ากว่าอมนุษย์ เพราะพุทธศาสนาใช้เกณฑ์ทางคุณธรรมในการประเมิน
ทั้งมนุษย์และอมนุษย ์

 

๔.คติความเชื่อ “ผี” ในมิติวิทยาศาสตร์ 

 ตามความเชื่อของนักวิทยาศาสตร์ว่าผีมีจริงหรือไม่ ถ้ายึดเอาแล้วเฉพาะบุคคลอาจจะมีความเชื่อว่า 
“ผ”ีมีอยู่แต่ในใจของแต่ละคนเท่านั้นผีในทัศนะของนักวิทยาศาสตร์ไทย ศ.ดร.นพ.เทพพนม เมืองแมน กล่าวว่า 
ผีมีจริงและแพ้คลื่นโทรศัพท์มือถือ โดยกล่าวอ้างถึงการศึกษาของนักวิทยาศาสตร์ชาวอังกฤษว่า  “ผี” เป็น
พลังงานในลักษณะที่คล้ายพลังงานคลื่นแม่เหล็กไฟฟ้าของโทรศัพท์มือถือ ซึ่งปัจจุบันนี้การใช้โทรศัพท์มือถือ
เป็นไปอย่างแพร่หลายมากขึ้น ท าให้ผีซึ่งเป็นพลังงานคลื่นแม่เหล็กไฟฟ้าคลื่นสั้นปรากฏตัวน้อยลง เพราะไหล
ไปรวมในบริเวณที่ ๆ มีคลื่นแม่เหล็กไฟฟ้าน้อย สอดคล้องกับความเห็นของนักวิทยาศาสตร์ไทยอีกคน รศ.ดร.
ชัยวัฒน์ คุประตกุล ว่า ผีเป็นพลังงานแม่เหล็กไฟฟ้าชนิดหนึ่ง แต่การที่ใช้โทรศัพท์มากขึ้นนั้นไม่ถือว่าเป็นการ
ไล่ผี แต่เป็นการถ่ายเทคลื่นแม่เหล็กไฟฟ้าไปยังอีกจุดหนึ่งมากกว่า และในทางกลับกันการใช้มือถือซึ่งมีคลื่น
แม่เหล็กไฟฟ้ามาก อาจท าให้เห็นภาพต่าง ๆ มากขึ้น ซึ่งไม่คิดว่า เป็นผีเพราะมนุษย์มีความรู้ในการพิจารณา 
การถ่ายภาพหรือวิดีโอแล้วมีภาพหรือเงาที่อธิบายไม่ได้ (CheeZe.๒๕๕๔ :ออน์ไลน์) 

นักวิทยาศาสตร์ชื่อ โดนัลด์ จี คาร์เพนเตอร์ (Dr. Donald G. Carpenter) ศึกษาสิ่งที่เรียกว่าผีจาก
รายงานทั่วโลกและได้ข้อสรุปทางฟิสิกส์ต่าง ๆ ไว้  ๗ ประการ ดังนี ้
นักวิทยาศาสตร์ช่ือ ดร.โดนัลด์ จี. คาร์เพนเตอร์ ได้เขียนถึงปรากฎการณ์ร่างของปิศาจไว้ 7 ประการ ดังนี้ 

(๑) ช่วงเวลาที่ผีปรากฏกายตั้งแต่ ๒ – ๑๐ วินาที บางรายอาจจะมากกว่านี้ เคยมีผู้พบผีนานถึง ๑๐ 
นาที ระยะเวลาที่ผีปรากฏร่างส่วนใหญ่เป็นช่วงหลังพระอาทิตย์ตกดินไปแล้ว 

(๒) แสงผีชอบปรากฏกายในที่มืดๆ แต่ผู้คนยังสามารถมองเห็นได้ แสดงว่า ผีต้องเปล่งแสงได้ ซึ่งแสง
สว่างนั้น อยู่ระหว่าง ๗ – ๒๐ แรงเทียน 

(๓) รูปร่างของผีการปรากฏกายของผี ผู้คนส่วนใหญ่จะมองเห็นในชุดเครื่องแต่งกายธรรมดา แต่บาง
กรณีมองเห็นในรูปของหมอกควันสีขาว หรือมีสีอื่นๆเจือปนอยู่ด้วย บางครั้งปรากฏกายเพียงรางๆ โปร่งแสง 
มองทะลุผ่านไปได้ บางครั้งรูปร่างของผีเล็กกว่าขนาดคนจริง 

(๔). ทิศทางการปรากฏตัวผีปรากฏกายแบบเผชิญหน้ากับผู้พบเห็นเป็นส่วนใหญ่ มีน้อยครั้งที่จะ
ปรากฏกายแบบด้านหลัง ด้านข้าง หรือในลักษณะอื่น 

(๕) รูปแบบของผีส่วนใหญ่ผีจะปรากฏกายเป็นรูปคนหรือเหมือนคน การปรากฏกายเป็นรูปอื่นๆ ก็มี
บ้าง 



53 
 

 

(๖). บรรยากาศการที่ใครจะเจอผีหรือการที่ผีจะปรากฏร่าง บรรยากาศจะผิดปกติไปจากเดิม เช่น เย็น
เยือกอะไรท านองนี ้

(๗). การปรากฏกายรูปแบบอื่นๆของผีผีไม่ส าแดงกายเสมอไป แต่อาจจะปรากฏในรูปของกลิ่น เสียง 
หรืออะไรสักอย่างที่ท าให้ผู้ประสบรู้สึกว่าแตกต่างจากสภาพแวดล้อมในเวลานั้นหรือผิดปกติจากเดิมซึ่งสามารถ
สัมผัสได้ทางจิตหรือความรู้สึก 

ทั้ง 7 ประการนี้ได้รวบรวมข้อมูลจากผู้ป่วยและบุคคลหลากหลายอาชีพที่มีประสบการณ์ ด้านภูติผี
ปิศาจ พวกฝรั่งได้ยึดถือปรากฏการณ์นี้เป็นมาตรฐานเรียกชื่อว่า "มาตรฐาน SNG"(Standard Night time 
Ghost) ซึ่งตั้งอยู่บนสมมติฐาน๒ ประการ  

(๑) อาจจะเกิดจากภาพหลอนหรืออาการของประสาทหลอน เพราะการปรากฏร่างของผีเป็นการป้อน
ข้อมูลให้ระบบจิตใต้ส านึกและสมอง ท าให้เกิดอาการทางประสาทหลอน นอกจากนี้อารมณ์และความรู้สึกก็
เป็นอีกสาเหตุหน่ึงท าให้เกิดภาพหลอนได้ 

(๒). ตามมาตรฐาน SNG แล้ว ถ้าผีปรากฏกายต้องเปล่งแสงสว่างออกมาท าให้ผู้คนมองเห็น ลักษณะนี้
แสดงว่า ไม่ใช่เป็นภาพหลอนหรือภาพลวงตา 

สมมติฐานข้อที่ ๒ พอจะลากโยงเข้าหาวิชาฟิสิกส์ได้ ซึ่งจะท าให้เรื่องผีเป็นวิชาวิทยาศาสตร์ขึ้นมา นั่น
คือจัดให้ผีเป็น “พลังงานในรูปแบบหน่ึง” ถ้าผีเป็นพลังงานแล้ว การปรากฏกายของผีได้ต้องประกอบด้วย 

(๑) ต้องเกิด "แรงกระตุ้นแบบกระทันหัน" เป็นจังหวะๆที่เรียกว่า อิมพัลส์(Impulses) 
(๒) แต่ละอิมพัลส์มีค่าเฉลี่ยประมาณ ๖๐จูลส์ คิดเป็นน้ าหนักประมาณ ๑๕ กิโลกรัม 
(๓) พลังงานสูงสุดอยู่ที่ ๖,๐๐๐ วัตต์หรือมากกว่านั้นในแต่ละอิมพัลส ์
(๔) ผีจะปรากฏกายหลอกหลอนในรูปแบบต่างๆได้ต้องดึงดูดเอาพลังงานเข้าไปสะสมไว้อย่างต่ า ๖๐ 

จูลส์ 
การปรากฏกายของปิศาจหรือภูติผีก็คือพลังงานที่เกาะตัวกันเป็นกลุ่มก้อน แล้วสามารถท างานร่วมกัน

ได้เหมือนหน่วยหนึ่งของชีวิต ทั้งนี้ เป็นไปตามกฎความสมดุลแห่งมวลสารของนักวิทยาศาสตร์ เอกของโลก 
คืออัลเบิร์ตไอน์ไสตน์นี่เป็นเพียงสมมติฐาน เพราะเรื่องผียังเป็นปัญหาโลกแตกหาข้อมยุติได้ยากอยู่ 
 
๕.คติความเชื่อ “ผี” ในสังคมไทยอีสานตอนล่าง 

 คติความเชื่อและการนับถือผีทางอีสานตอนล่างซึ่งเป็นประเพณีในการนับถือผีโดนตา ในภาษาถิ่น
อีสานตอนล่างเรียกว่า “แซนโดนตา” ค าว่า “แซน” หมายถึงการเซ่นไหว้  “โดน” หมายถึง ย่า ยาย และ 
“ตา” หมายถึง ปู่ ตา  ดังนั้น แซนโดนตา หมายถึง การเซ่นผีบรรพบุรุษตามสายเลือด สายตระกูลของผีปู่ย่า 
ตายาย ที่ล่วงลับไปแล้ว เป็นประเพณีของถิ่นอีสานใต้ หรือเผ่าชาวเขมรที่นับถือการบูชาผีในช่วงเดือนสิบ 
เรียกว่า “ไถงเบ็น”  ตามความเชื่อผีของชาวเขมรจะมีความเชื่อว่าเมื่อผู้ตายไปแล้วจะแบ่งออกเป็น ๒ กลุ่ม 
กลุ่มที่ท าดีจะได้ไปสวรรค์ กลุ่มที่ท าชั่วก็จะตกนรก พวกนี้จะได้รับทัณฑ์ทรมานมากน้อยต่างกัน เมื่อถึงวันแรม 



54 
 

 

๑ ค่ า เดือน ๑๐ พระยายมจะอนุญาตให้ผีเหล่านั้นเดินทางมาเยี่ยมลูกหลานได้ ผีจะพักอยู่ที่วัดและคอยดูทาง
ว่าลูกหลานของตนจะมาท าบุญอุทิศส่วนบุญกุศลให้ตนหรือไม่ ถ้าลูกหลานมาท าบุญอุทิศส่วนกุศลผลนี้พวกตน
ก็จะได้รับและเมื่อได้อิ่มหน าส าราญก็จะพากันอวยพรให้ลูกหลานอยู่เย็นเป็ฯสุข แต่ถ้ารอแล้วไม่เห็นลูกหลานมา
ท าบุญก็จะสาปแช่งไม่ให้มีความสุข ความเจริญ ช่วยของเบ็นตูจ (เป็นวันสารทเล็ก) ไปหาเบ็นทม (วันสารทใหญ่ 
มีระยะ ๑๕ วัน หลังจากนั้นก็จะต้องกลับไปรับกรรมในนรกภูมิตามเดิม 
 ความเชื่อและการนับถือผีเนียตา หมายถึงผีปู่ย่าและผีตายายประจ าหมู่บ้าน ในภาษาเขมร เนียะ 
หมายถึง ย่าและยาย  ตา หมายถึง ปู่และตา ตามความเชื่อและการนับถือผีเนียะตาหรือผีปู่เจ้าตาหรือผีปู่ตา
ของชาวเขมรเป็นประเพณีการท าบุญหมู่บ้าน เพื่อให้เกิดความเป็นสิริมงคล ชาวบ้านทุกคนอยู่เย็นเป็นสุข มี
ความสามัคคีปรองดองกันและพลังแห่งความสามัคคีนี้จะท าให้หมู่บ้านหลุดพ้นจากภัยอันตรายทั้งปวง เนียะตา
หรือผีปู่ตา ซึ่งเป็นผีบรรพบุรุษของหมู่บ้าน คอยค้มครองและให้ความช่วยเหลือ 
 
๖.อภิปรายคติความเชื่อผีในยุควิทยาการสมัยใหม่ 

 จากที่กล่าวมาเบื้องต้นพบว่าคติความเชื่อหรือศรัทธาเกี่ยวกับผียังฝั่งรากลึกอยู่ในวิถีชีวิตของประชาชน 
ถึงแม้ว่าปัจจุบันจะเป็นยุคสมัยใหม่ ซึ่งเรียกว่ายุกดิจิตอล แต่บุคคลทั่วไปก็ยังมีคติความเชื่อเรื่องผีอยู่  แต่เดิมจะ
เห็นว่าถ้ากล่าวถึงผีจะไม่มีใครอยากจะพิสูจน์อะไร พยายามที่ออกหางจากคติความกลัวเหล่านั้นไม่อยาก
กล่าวถึงหรือเข้าไปเกี่ยวข้องแต่อย่างใด เพราะในยุคก่อนนั้นมีความเชื่อว่า ผี เป็นสิ่งชั่วร้าย จึงได้มีการจารึก
เอาไว้ในวรรณกรรมหรือวรรณคดีได้กล่าวถึงผีในแง่ร้าย  ส่วนปัจจุบันจะเป็นยุคที่เรียกว่าทันสมัยทางเทคโนโลยี่ 
จึงได้มีการพยายามที่หาข้อพิสูจน์เรื่องผี  โดยผู้เขียนได้ชมรายการทางทีวีรายการหนึ่งได้มีการพยายามที่พิสูจน์
เรื่องผีออกรายการทีวีว่า ผีมีจริงหรือไม่  โดยมีการใช้เครื่องมือในการพยายามพิสูจน์เรื่องวิญญาณ (ผี) ว่ามีจริง
หรือไม่ โดยพยายามเข้าไปพิสูจน์ตามสถานที่ต่าง ๆ ว่ามีจริงหรือไม่จากประเด็นนี้จึงท าให้เห็นว่า คติความเรื่อง 
“ผ”ี ยังปรากฏทุกยุคทุกสมัย ถึงแม้ว่าโลกจะเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว แต่คติความเชื่อเรื่องผียังฝั่งรากลึกใน
วิถีชีวิตของมนุษย์อยู่ เมื่อกล่าวถึงเรื่องราวเกี่ยวกับ “ผี” จะมีคติความเชื่อเหมือนกันทุกชาติ ศาสนา แต่วิธีการ
เชื่อแตกต่างกันบ้างเล็กน้อย และค าศัพท์เรียก “ผ”ี อาจแตกต่างกัน แต่ทุกชาติศาสนาจะถือว่าผีเป็นสิ่งไม่ดี อีก
ประการหนึ่ง ค าว่า “ผ”ี มีความเก่ียวข้องกับชีวิตกับความตาย มนุษย์อาจจะมองเห็นได้ว่า มนุษย์เกิดความกลัว
ต่อความตายเลยสร้างจินตนาการว่าความตายเป็นสิ่งที่น่ากลัว เพราะฉะนั้น ชีวิตที่ตายเรียกว่า “ผ”ี  
 

บรรณานุกรม 

ราชบัณฑิตยสถาน.  (๒๕๔๒).  พจนานุกรม ฉบับราชบัญฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๔๒, กรุงเทพฯ : บริษัทนานมี
บุคส์พับลิเคช่ัน. 

เรไร  ไพรวรรณ์. (มปป.). เรื่อง ผีๆ. (อัดส าเนา) มปป. 



55 
 

 

ศิลปากร, กรม. (๒๕๑๖).  ลิลิตพระลอฉบับหอสมุดแห่งชาติ. กรุงเทพฯ : องคงการค้าคุรุสภา. 
 . (๒๕๐๖).  เสภาเรื่องขุนช้าขุนแผน. กรุงเทพฯ : คลังวิทยา. 
สุนทรภู่. (๒๕๐๙). พระอภัยมณ.ี  กรุงเทพฯ :ศิลปาบรรณาการ. 
เสถียร โกเศศ, (๒๕๑๕),.  ศาสนาเปรียบเทียบ, กรุงเทพฯ :ศิลปานบรรณาการ. 
ศิ ล ป์ ชั ย  เช า ว์ เจ ริ ญ รั ต น์ .  (๒ ๕ ๕ ๙ ). ศ า ส น า ผี  (สื บ ค้ น เมื่ อ วั น ที่  2  กั น ย า ย น  ๒ ๕ ๕ ๙ ) 

http://sinchaichao.blogspot.com/2015/06/blog-post_4.html 
CheeZe (๒๕๕๔). ผี...มีจริงหรือไม่ (สืบค้นเมื่อวันที่ ๒ กนัยายน) 

http://ghostcheeze.blogspot.com/p/blog-page_26.html 

http://sinchaichao.blogspot.com/2015/06/blog-post_4.html
http://ghostcheeze.blogspot.com/p/blog-page_26.html

