
56 
 

มังคลัตถทีปนี : ศาสตร์แห่งการด าเนินชีวิต 
MAGALATTHADIPANI: THE SCIENCE OF WELL-BEING LIFE 

 
พระมหาภัฏชวัชร์ เขมทสฺสี, ป.ธ.๙, ดร.*   

บทคัดย่อ 

คัมภีร์มังคลัตถทีปนีรจนาโดยพระสิริมังคลาจารย์พระเถระชาวเชียงใหม่  จัดว่าเป็นคัมภีร์ที่อยู่ใน
ชั้นยุคอรรถกถา เพราะผู้แต่งได้น าเอาเนื้อความจากพระไตรปิฎก กล่าวคือ มงคลสูตร  จาก    ขุททกปาฐะและ
สุตตนิบาต ขุททกนิกาย สุตตันตปิฎกเล่มที่ ๒๕ มาอธิบายเพิ่มเติม โดยอาศัยเนื้อหาสาระที่เป็นหลักธรรมทาง
ศาสนามาเป็นโครงเรื่องหรือแก่นเรื่อง  โดยการเชื่อมโยงไปถึงคัมภีร์อื่นๆ ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกันตลอดถึงบุคคล
ต่างๆในศาสนา  โดยมีจุดประสงค์หลักเพื่ออธิบายหลักธรรมค าสอนในมงคลสูตรให้กระจ่างชัดแก่ผู้ที่สนใจใคร่
ศึกษา คัมภีร์มังคลัตถทีปนีได้มีการจารึกไว้ด้วยอักษรหลายชนิดด้วยกันเช่น อักษรธรรมอีสาน อักษรขอม และ
อักษรบาลีเป็นต้น พุทธพจน์ที่ยกมาแต่งอธิบายในมังคลัตถทีปนีมีทั้งหมด  ๑๑ คาถา แบ่งเป็น ๒ ภาค  คือ  ๑)
ภาค ๑ มี ๔ คาถา  คือ คาถาที่ ๑ – ๔   ๒)ภาค ๒ มี ๗ คาถา คือคาถาที่ ๕ – ๑๑  รวมกันแล้วมีมงคลทั้งสิ้น  
๓๘  ประการ 
 
ค าส าคัญ :  มังคลัตถทีปน ี พระสิริมังคลาจารย์  ศาสตร์การด าเนินชีวิต 
 

Abstract 

Mangalatthadipani was written by Phrasirimangalacaraya, Chaingmai provincial monk. 
It was accepted as the level of commentary because writer had quoted many datum for 
explain his work from Tipitaka such asMangalasutta in Khuddakapatha and Suttanipata of 
Khuddakanikaya, Sutta-Tipitaka Vol. XXV. He explained by using main idea as Buddhist 
doctrine to be structure of his work and links to another scripture which concerning together 
with anybody in religion. The main objective is to explain the teaching in Mangalasutta 
clearly for person who interest to study. Mangalatthadipaniwas written by many alphabets as 
Isaan Alphabet, Khmer Alphabet, and Thai Alphabet in Pali. The Buddha’s words is brought 
to explanation in Mangalatthadipani include eleven verses and divided two section namely : 

                                                      
* อาจารย์ประจ าบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย์ 



57 
 

first section contain four verses (first-fourth verses) second section contain seven verses (fifth-
eleventh verses). Eleven verses contain thirty-eight Mangala-dhamma.  
Key  word :  MANGALATTHADIPANI,  The Ven. Phra Phra Sirimangalâcariya,  The Science of 
Well-being Life  
 
 
๑.บทน า 
  มนุษย์ทุกคนที่เกิดมาต่างมีความปรารถนาให้ตนเองมีชีวิตที่ประสบความสุข และความส าเร็จ ทั้ง
ด้านครอบครัว หน้าที่การงาน และได้รับการยอมรับนับถือในสังคมจึงพยายามขวนขวายฝึกฝนอบรมตน ให้มี
พัฒนาการที่ดีมีความเจริญก้าวหน้าอยู่ตลอดเวลา พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเข้าใจเรื่องราวของชีวิตมนุษย์อย่าง
แท้จริงจึงได้ทรงแสดงมงคลสูตร ๓๘ ประการ๑ อันเป็นสูตรส าเร็จในการด าเนินชีวิตของมนุษย์ท าให้มีความ
เจริญก้าวหน้าทั้งทางโลกและทางธรรม  ในโลกนี้และโลกหน้า จนถึงการบรรลุมรรคผลนิพพานในที่สุด  ซึ่งยัง
ไม่มีหลักสูตรการพัฒนาใดๆ ในโลกเทียบได้ เพราะผู้ที่ปฏิบัติตามหลักสูตรที่พระพุทธองค์ได้ทรงวางแบบแผนไว้
นี้จะประสบผลส าเร็จทุกคน ไม่ว่าบุคคลนั้นจะเป็นเด็ก หรือผู้ใหญ่  เป็นผู้หญิงหรือผู้ชาย มีเชื้อชาติ ศาสนา
ไหนๆ ก็ตาม เป็นหลักสูตรที่ได้ผ่านการพิสูจน์มาแล้วตลอดระยะเวลายาวนานกว่า ๒๖๐๐ ปี    
  มงคล ๓๘  ประการ  คือ สิ่งที่ท าให้มีโชคดี ธรรมอันน ามาซึ่งความสุขความเจริญ๒ ในพจนานุกรม
ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๕ ให้ความหมายไว้ว่า มงคล คือเหตุที่น ามาซึ่งความเจริญ๓  ค าว่า มงคล
ชีวิต จึงรวมความได้ว่า คือเหตุแห่งความสุขและความเจริญก้าวหน้าของชีวิต เป็นสูตรที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ทรงแสดงไว้เป็นข้อควรประพฤติปฏิบัติ ซึ่งมีอยู่ ๓๘ ประการ  มีการไม่คบคนพาล  เป็นต้น   
  คัมภีร์มังคลัตถทีปนี  หมายถึง หนังสืออธิบายมงคลสูตร๔ สามารถสร้างความเข้าใจได้อย่างง่ายขึ้น
เช่น  หลักความประพฤติด้านสิ่งแวดล้อมที่มีผลต่อการพัฒนามนุษย์ในมงคลสูตรแสดงให้เห็นว่า  ความ
เจริญรุ่งเรืองของชีวิตเกิดขึ้นขึ้นอยู่กับอิทธิพลของปัจจัยแวดล้อมหรือสิ่งแวดล้อมไม่น้อย ดังที่ตรัสไว้ในตอนแรก
ของมงคลสูตร คือ  (๑) การไม่คบคนพาล  (๒) การคบบัณฑิต  (๓) การบูชาบุคคลที่ควรบูชา  (๔) การอยู่ในถิ่น
ที่เหมาะสม๕  

                                                      

  ๑ ขุ.ขุ. (ไทย) ๒๕/๑/๖. 
๒ พระธรรมปิฎก (ป .อ . ปยุตฺ โต ), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม , พิ มพ์ ครั้ งที่  ๑๗ ,  

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๑), หน้า ๒๗๔. 
๓ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๕๔, (กรุงเทพมหานคร :       โรงพิมพ์ศิริ

วัฒนาอินเตอร์พริ้นท์ จ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๔), หน้า ๘๗๖. 
  ๔ ลิขิต ลิขิตตานนท์,  ยุคทองแห่งวรรณกรรมพุทธศาสนาของลานนาไทย,  (เชียงใหม่ : องค์การพุทธศาสนิก
สัมพันธ์แห่งโลก, ๒๕๒๓), หน้า ๒๗๙. 
  ๕ ขุ.ขุ. (ไทย) ๒๕/๓/๗. 



58 
 

 ปัจจัยอันเป็นเครื่องกระตุ้นหรือชักจูงให้มนุษย์ท าความดีและสามารถพัฒนาตนเองขึ้นไปถึงระดับที่
สูงได้นั้น องค์ประกอบภายนอกซึ่งได้แก่ปัจจัยทางสังคม  โดยการได้รับค าแนะน าสั่งสอน การถ่ายทอดบอกเล่า 
ชี้แจง อธิบาย การเรียนรู้จากผู้อื่นในเฉพาะส่วนที่ถูกต้องดีงาม โดยเฉพาะอย่างยิ่งการได้รับความรู้หรือ
ค าแนะน าจากบุคคลที่เป็นกัลยาณมิตร ซึ่งมีพุทธพจน์แสดงถึงความส าคัญของบุคคลผู้เป็นกัลยาณมิตรไว้ในสารี
ปุตตสูตร ดังข้อความที่ปรากฏว่า ภิกษุผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี ย่อมเจริญอริยมรรคประกอบด้วยองค์ ๘ 
ย่อมกระท าให้มากซึ่งอริยมรรคประกอบด้วยองค์ ๘ อย่างไร  สารีบุตร ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ย่อมเจริญ
สัมมาทิฏฐิ อันอาศัยวิเวก อาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในการสละ ฯลฯ ย่อมเจริญสัมมาสมาธิ อันอาศัย
วิเวก อันอาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในการสละ สารีบุตร ภิกษุผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี ย่อมเจริญ
อริยมรรคประกอบด้วยองค์ ๘ ย่อมกระท าให้มากซึ่งอริยมรรคประกอบด้วยองค์ ๘ อย่างนี๖้ 

  ในมงคลข้อที่ ๑ ว่า การไม่คบคนพาล๗  ในสังคมมนุษย์ย่อมมีทั้งคนดีและคนไม่ดีปะปนกันไป การ
เลือกคบคนเป็นสิ่งจ าเป็นและส าคัญต่อการด าเนินชีวิตเป็นอย่างมาก เพราะว่าการคบคนดีจะท าให้บุคคลที่คบมี
ความเจริญก้าวหน้า ท าให้ไม่ประมาทในชีวิต เนื่องจากคนดีจะคอยชี้แนะในทางที่ดีและตักเตือนเมื่อเห็นว่าจะ
กระท าผิดอยู่เสมอ ในทางตรงข้ามถ้าคบคนไม่ดีก็จะท าให้บุคคลผู้คบนั้นเสื่อมเสียกลับกลายเป็นคนไม่ดีไปด้วย 
ดังพระพุทธพจน์ว่า  

 “บุคคลคบคนชนิดใดๆ เป็นคนสงบหรือไม่สงบ มีศีลหรือไร้ศีลก็ตาม เขาย่อมตกไปสู่อ านาจของคน
ชนิดนั้นแล บุคคลท าคนเช่นใดให้เป็นมิตร และเสพสนิทกับคนเช่นใด เขาก็เป็นคนเช่นนั้นแล เพราะการอยู่
ร่วมกัน ย่อมเป็นเช่นนั้น คนชั่ว ใครคบเข้า ก็เปื้อนคนคบ ใครแตะต้องเข้า ก็เปื้อนผู้  ซึ่งเป็นผู้แตะต้องซึ่งมิได้
เปื้อนมาแต่เดิม ดุจบุตรธิดาอันศรร้ายซึ่งก าซาบด้วยยาพิษ ก็พลอยติดแล่งไปด้วย เพราะกลัวจะพลอยเปื้อน ธีร
ชนจึงไม่ควรมีคนชั่วเป็นสหายเสียเลย คนห่อปลาเน่าด้วยใบหญ้าคา แม้ใบหญ้าคาก็พลอยเหม็นฟุ้งไปด้วยฉันใด 
การคบกับคนพาลก็ฉันนั้น”๘ 

  สาเหตุที่พระพุทธเจ้าทรงสอนไม่ให้คบคนพาลนั้น เพราะว่าคนพาลมักน าภัยและความเสื่อมเสียมา
ให้แก่ผู้ที่คบหาสมาคม คนพาลมีสัญชาตญาณกลับกลอก รักง่ายหน่ายเร็ว เสแสร้ง ต่อหน้าสรรเสริญลับหลัง
นินทา ไม่มีความจริงใจต่อเพื่อน น าสิ่งที่เป็นอัปมงคล และความเสื่อมเสียน่าเกลียดชังทั้งหลายเป็นพฤติกรรม
ของคนพาลเป็นต้น  
  ฉะนั้น การพัฒนาศักยภาพมนุษย์ต้องอาศัยปัจจัยภายนอกหรือสิ่งแวดล้อม ปัจจัยเชิงบวกจะช่วยให้
เกิดการพัฒนาในแนวทางที่ดีขึ้น  มงคลที่แท้เกิดจากกุศล เพราะว่า มงคล แปลว่า สิ่งที่น ามาซึ่งความสุขความ
เจริญ อะไรที่น าความสุข ความเจริญมาให้ได้อย่างแท้จริงก็คือกุศล ได้แก่สิ่งที่ดีงาม เพราะฉะนั้นบุญคือกุศลจึง

                                                      
๖ ส .ม. (ไทย) ๑๙/๓/๔. 
๗ สมเด็จพระมหาธีราจารย์ (นิยม ฐานิสฺสรมหาเถร ป.ธ. ๙), ต านานพระปริตร, (กรุงเทพมหานคร : บริษัทตถาค

ตา พับลิเคชั่น จ ากัด, ๒๕๕๕), หน้า ๔๔. 
๘ ขุ.ชา. (ไทย) ๒๗/๑๘๓/๕๐๑. 



59 
 

เป็นสิริมงคล เพราะเป็นเหตุน ามาซึ่งความสุขความเจริญที่แท้จริง และหลักธรรมในมงคลสูตรหรือมงคลชีวิต 
๓๘ ประการ เช่น การไม่คบคนพาล การคบบัณฑิต การบูชาบุคคลที่ควรบูชา และการอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม คือ
ปัจจัยภายนอกเชิงบวกที่ช่วยส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้ดีขึ้น คุณธรรมในมงคลสูตรเหล่านี้ 
จัดอยู่ในจริยศาสตร์ขั้นพื้นฐาน เพราะเป็นการเตรียมมนุษย์ให้พร้อมเพื่อการพัฒนาตนเองในคุณธรรมที่สูงขึ้น
ต่อไป  เราจะเห็นได้ว่าหลักธรรมในคัมภีร์มังคลัตถทีปนี  สามารถน ามาประยุตก์ใช้ในการด าเนินชีวิตของมนุษย์
ได้  เมื่อปฏิบัติตามแล้วย่อมเห็นผลเป็นรูปธรรมอย่างชัดเจน 
 
๒. ประวัติคัมภีร์มังคลัตถทีปนี 
 พระสิริมังคลาจารย์ผู้แต่งคัมภีร์มังคลัตถทีปนีด้วยเนื้อหาสาระหลายหลากจากพระไตรปิฎก  ท่าน
เป็นศิษย์ของท่านพระพุทธวีระ  ผู้แตกฉานในพระไตรปิฎก  มีความอุตสาหะรจนามังคลัตถทีปนีนี้ซึ่งมีเนื้อหา
อันน่ายินดียิ่งนัก  ท่านยินดีในความสงัด  ในขณะที่ท่านก าลังแต่งมังคลัตถทีปนีนี้   ได้อาศัยอยู่  ณ  สุญญาคาร  
ซึ่งตั้งอยู่ห่างนครเชียงใหม่ออกไปทางทิศใต้ประมาณหนึ่งคาวุต  เป็นสถานที่ที่เงี ยบสงบชวนให้เกิดความ
เลื่อมใสแก่คนที่มาถึง  ท่านเชี่ยวชาญในพระไตรปิฎก  มีความรู้และความเพียร  มีความปรารถนาความฉลาด
รอบรู้ทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น  จึงได้แต่งคัมภีร์มังคลัตถทีปนีเมื่อปีวอก  พุทธศักราช  ๒๐๖๗  ในรัชสมัยของพระ
เจ้าพิลกปนัตตาธิราช  ซึ่งเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาอีกทั้งปรารถนาเพ่ือจะบรรลุพระสัพพัญญุตญาณในอนาคต
อีกด้วย   
 มังคลัตถทีปนี  เป็นคัมภีร์ช้ันอรรถกถา  ซึ่งแต่งอธิบายมงคลสูตรที่มาจากขุททกนิกาย  ขุททกปาฐะ  
และขุททนิกายสุตตนิบาต  พระสุตตันตปิฎก  เล่มที่ ๒๕๙  มงคลสูตรนั้นเป็นสูตรที่มีหัวข้อธรรมตั้งแต่
ระดับพื้นฐาน  มีอเสวนา  จ  พาลาน   การไม่คบคนพาล  เป็นเบื้องต้น  จนถึงระดับสูงสุด  มี  จิตฺต   ยสฺส  น  
กมฺปติ  อโสก   วิรช   เขม   จิตไม่หวั่นไหว  จิตไม่เศร้าโศก  จิตปราศจาก     กิเลศ  จิตเกษมเป็นที่สุด   ซึ่ง
สามารถเลือกปฏิบัติได้ตามแต่จะสะดวกหรือเหมาะแก่ตน  มังคลัตถทีปนีนี้เป็นวรรณกรรมพุทธศาสนาที่ขยาย
ความแห่งมงคลสูตรได้อย่างลึกซึ้งกินใจ  ตามแนวทางแห่งพระไตรปิฏก  อรรถกถา  ฎีกา  อนุฎีกา  และปกรณ์
วิเสส  ซึ่งเมื่อรวมต าราที่ท่านน ามาอ้างอิงแล้วไม่ต่ ากว่า  ๑๐๐  เล่มเลยทีเดียว  ซึ่งล้วนแต่เป็นภาษาบาลีอักษร
พม่าและอกัษรไทยเหนือทั้งสิ้น  แต่ละเล่มจารไว้ในใบลานบ้าง  สมุดข่อยบ้าง๑๐     
 คัมภีร์มังคลัตถทีปนี  ท่านรจนาขึ้นโดยน าเอาพุทธพจน์จากมงคลสูตรมาเป็นตัวแบบเพื่อแต่ง
อธิบายขยายความ  คล้ายส านวนเทศนาโวหาร  โดยได้อธิบายศัพท์หรือคาถาจากมงคลสูตรทีละบาท  แล้วจึง
ยกอุทาหรณ์ขึ้นมาประกอบ  พุทธพจน์ที่ยกมาแต่งอธิบายในมังคลัตถทีปนีมีทั้งหมด  ๑๑ คาถา แบ่งเป็น ๒ 
ภาค  คือ  (๑)ภาค ๑ มี ๔ คาถา  คือ คาถาที่ ๑ – ๔ (ถ้ารวมกับคาถาที่เทวดากล่าวเป็น ๕ คาถา) (๒)ภาค ๒ 

                                                      

  ๙   ขุ.ขุ. (ไทย) ๒๕/๕/๓ ; ขุ.สุ. (ไทย)  ๒๕/๓๑๗/๓๗๖. 
๑๐   พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเตโช), หนังสือมงคลทีปนี.  ศิลปกรรมปริทรรศน์ ปีที ๑๐, ฉบับที่ ๑ 

(สิงหาคม ๒๕๓๘). หน้า ๖. 



60 
 

มี ๗ คาถา คือคาถาที่ ๕ – ๑๑   คาถาทั้ง  ๑๐  คาถานั้น  รวมกันแล้วมีมงคลทั้งสิ้น  ๓๘  ประการ  ส่วนคาถา
ที่  ๑๑  น้ันเป็นการตรัสสรุปชมเชยมงคลทัง้  ๓๘  ประการ   

๓. มังคลัตถทีปนี :  ศาสตร์แห่งการด าเนินชีวิต 

  คัมภีร์มังคลัตถทีปนีตามที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เราสามารถจัดรายละเอียด
เพื่อให้สอดคล้องกับการด าเนินชีวิตโดยแบ่งออกเป็นด้านต่างๆ  ดังนี้  คือ  ด้านสิ่งแวดล้อม  ด้านการพัฒนา
ตนเอง  ด้านการท าหน้าที่ทางครอบครัว  ด้านการท าหน้าที่ทางสังคม  ด้านการเสริมสร้างศีลธรรม  ด้านที่
เกี่ยวกับการศึกษาธรรม  ด้านคุณธรรม ด้านการปฏิบัติตนขั้นสูงและด้านผลสูงสุดในพระพุทธศาสนา  มี
รายละเอียดดังต่อไปน้ี 

 
  ๑. ด้านสิ่งแวดล้อม 
  ความเจริญรุ่งเรืองของชีวิตเกิดขึ้นขึ้นอยู่กับอิทธิพลของปัจจัยแวดล้อมหรือสิ่งแวดล้อมไม่น้อย ดังที่
ตรัสไว้ในตอนแรกของมลคลสูตร คือ การไม่คบคนพาล  การคบบัณฑิต  การบูชาบุคคลที่ควรบูชา  การอยู่ใน
ถิ่นที่เหมาะสม  มีรายละเอียดดังต่อไปน้ี   
 การไม่คบคนพาล๑๑  หมายถึง  การที่ไม่มีคนพาลเป็นเพื่อน ไม่สมาคม  ไม่คบหา  ไม่เข้าพวกกับคน
พาล  ค าว่า พาล แปลว่า อ่อน  ได้แก่คนอ่อนความคิด  ไม่อาจที่จะคิดริเริ่มสร้างสรรค์หรือพัฒนาชีวิตให้ดีขึ้น
กว่าภาวะที่เป็นอยู่เดิมได้  เป็นคนอ่อนสติ  ไม่มีก าลังพอที่จะปลุกตนให้ตื่นตัวตื่นใจหรือสามารถอาจหาญใน
กิจการต่าง ๆ ได้ และอ่อนปัญญาไม่มีปัญญาสอดส่องพิจารณาใคร่ครวญไตร่ตรองให้รู้ดีรู้ชั่ว รู้เหตุรู้ผล เป็นคนมี
ชีวิตอยู่เพียงสักว่าลมหายใจเข้าออกเท่าน้ัน    
 การคบบัณฑิต๑๒   หมายถึง บุคคลผู้ด าเนินชีวิตไปในทางกุศล คือ คิดดี พูดดี ท าดีและด าเนินชีวิต
ด้วยปัญญา เป็นผู้ทรงความรู้  ใฝ่หาความรู้  มีใจผ่องใสเป็นปกติ  รู้จักใช้ปัญญารอบรู้ในเหตุและผล  อนึ่ง
บัณฑิต หมายถึง ผู้ประพฤติสุจริตด้วยกายวาจาใจ มีไม่ฆ่าสัตว์ ไม่กล่าวเท็จ  ไม่ละโมบโลภเอาของผู้อื่น เป็นต้น 
ชื่อว่า บัณฑิต๑๓ 
 การบูชาบุคคลที่ควรบูชา๑๔  หมายถึง ปูชนียบุคคล คือบุคคลที่ได้สร้างหรือเคยสร้างคุณงามความ
งามดีมาแล้ว  รวมถึงบุคคลที่ก าลังสร้างคุณงามความดีในปัจจุบัน บุคคลที่ควรบูชานั้นไม่ได้หมายเอาเฉพาะ
ฐานะหรือต าแหน่งเท่านั้น แต่หมายถึงคุณงามความดี  พฤติกรรมหรือจรรยามารยาทที่บุคคลนั้นๆ สั่งสม
ประพฤติปฏิบัติให้เป็นที่ประจักษ์ปรากฏแก่สังคม เช่น พระพุทธ พระธรรม  พระสงฆ์ มารดาบิดาเป็นต้น  การ

                                                      
๑๑ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๗. 
๑๒ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๗. 
๑๓ พระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (จันทร์  สิริจนฺโท), มงคลสูตฺตวิภาคบรรยายและทศบารมีวิภาค, หน้า ๑๗. 
๑๔ มงฺคล. (ไทย) ๑/๖๑. 



61 
 

บูชา  หมายถึงให้ด้วยความนับถือแสดงความเคารพเทิดทูน มี ๒ อย่าง คือ อามิสบูชา และ ปฏิบัติบูชา คือ 
บูชาคนที่ควรบูชา๑๕  
 การอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม๑๖  หมายถึง  ถิ่นหรือประเทศที่ดี ไม่มีเรื่องวุ่นวาย ไม่มีปัญหาร้ายแรง 
สภาพแวดล้อมอบอุ่นไม่มีพิษภัย ผู้คนอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขร่มเย็น มีน้ าใจไมตรีโอบอ้อมอารีเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่
สมัคสมานสามัคคีมีความเป็นพี่เป็นน้อง และผู้คนตั้งมั่นอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม 
  หลักธรรมในมงคลสูตร ๔ ประการเหล่านี้ มีการไม่คบคนพาล เป็นต้น คือปัจจัยภายนอกเชิงบวกที่
ช่วยส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้ดีขึ้น  คุณธรรมเหล่านี้จัดอยู่ในจริยศาสตร์ขั้นพื้นฐาน 
เพราะเป็นการเตรียมมนุษย์ให้พร้อมเพื่อการพัฒนาตนเองในคุณธรรมที่สูงขึ้นต่อไปอีก  ซึ่งเป็นหลักธรรมขั้นต้น
ส าหรับการด าเนินชีวิตเพื่อให้ชีวิตด าเนินไปในทางที่ถูกต้องตามครรลองคลองธรรม 
  ๒. ด้านการพฒันาตนเอง 
 การพัฒนาตนเองตามหลักมงคลสูตร นอกจากจะอาศัยปัจจัยภายนอกดังกล่าวมาแล้วจะต้องอาศัย
ปัจจัยภายในด้วย นั่นคือรู้จักพัฒนายกระดับตนเองให้สูงขึ้นอยู่เสมอ โดยด าเนินชีวิตตามหลักธรรมในมงคลสูตร 
๖ ประการ คือ  ความเป็นผู้มีบุญอันกระท าแล้วในกาลก่อน  การตั้งตนไว้ชอบ  พาหุสัจจะ ศิลปะ  วินัยที่ศึกษา
ดีแล้ว  และวาจาสุภาษิต  มีรายละเอียดดังต่อไปน้ี 
 ความเป็นผู้มีบุญอันกระท าแล้วในกาลก่อน๑๗  หมายถึง  การเป็นผู้ได้ท าบุญไว้ในกาลก่อนหรือใน
อดีตนั้น ได้มีท่านผู้รู้ทั้งหลายกล่าวนิยามไว้ดังนี้ ผู้มีกุศลอันสั่งสม คือมีอธิการอันท าไว้ปรารภพระพุทธเจ้า พระ
ปัจเจกพุทธเจ้า และพระขีณาสพ ในชาติล่วงมาแล้ว ชื่อว่า ผู้มีบุญอันท าไว้ในก่อน 
 การตั้งตนไว้ชอบ๑๘  หมายถึง  การด ารงตนให้อยู่ในศีลธรรมและด าเนินชีวิตที่ถูกต้อง ตั้งเป้าหมาย
ชีวิตและการงานให้มั่นคง ดีงาม ก้าวหน้า ด าเนินชีวิตด้วยความระมัดระวังไม่ประมาท  ได้แก่  การวางตนให้
เหมาะสมแก่ฐานะหน้าที่ของตน  เป็นผู้ใหญ่ก็ประพฤติตนตัวอย่าง มีเมตตาอารีในผู้น้อย  เป็นคนเสมอกันก็ให้
ความเป็นมิตร ซื่อตรงและเผื่อแผ่แก่เขา  เป็นผู้น้อยก็ประพฤติอ่อนน้อมให้ความเอื้อเฟื้อแก่ผู้ใหญ่ เช่นนี้ก็ชื่อว่า
ตั้งตนไว้ชอบ๑๙   
  ความเป็นพหูสูต๒๐  หมายถึง  การเป็นผู้สดับตรับฟังสิ่งที่ดีๆ มามากนั้น ได้มีท่านผู้รู้ทั้งหลายกล่าว
นิยามไว้ดังนี้  ความเป็นผู้มีสุตะมาก ชื่อว่า พาหุสัจจะ  การศึกษาทั้งทางโลกและทางธรรม อยู่ที่เมื่อผู้เรียนมา

                                                      
๑๕ พระธรรมปิฎก   (ป .อ .ปยุตฺ โต ),  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม , พิมพ์ครั้งที่  ๑๗,

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์หาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๑), หน้า ๒๗๔. 
๑๖ มงฺคล. (ไทย) ๑/๙๔. 
๑๗ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๐๗. 
๑๘ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๒๔. 
๑๙ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, สารานุกรมพระพุทธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร :โรง

พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๙), หน้า ๕๑. 
๒๐ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๔๓. 



62 
 

จะมากหรือน้อยแล้วปฏิบัติตามที่เรียนมานั้น เพื่อให้เกิดประโยชน์และความสุข ตลอดจนถึงความส าเร็จในชีวิต
ของตน เรียกว่า พาหุสัจจะ และพาหุสัจจะนี้ เมื่อผู้ศึกษาปฏิบัติอบรมให้เป็นคนดี จนกระทั่งเป็นคนบริสุทธิ์หลุด
พ้นจากกองทุกข์ทั้งปวงแล้ว พระพุทธองค์ตรัสว่า เป็นมงคลสูงสุด เพราะเป็นเหตุให้เจริญด้วยมนุษย์สมบัติ 
สวรรค์สมบัติ และนิพพานสมบัติ  
 ความเป็นผู้มีศิลปะ๒๑  หมายถึง  ความเป็นผู้ฉลาดในหัตถกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งชื่อว่า ศิลปะ 
ความเป็นผู้มีสุตะมาก ชื่อพาหุสัจจะ โดยอรรถ พาหุสัจจะ ได้แก่ความเป็นผู้ฉลาดในกิจนั้นๆ อันเกิดขึ้นเพราะ
เรียนบ้าง เพราะฟังบ้าง ซึ่งพระพุทธวจนะหรือศิลปะภายนอก  (พระพุทธศาสนา) ยกความเป็นผู้ฉลาดใน
หัตถกรรม ที่พระผู้มีพระภาคทรงถือเอาด้วยสิปปศัพท ์ พระอุบาลีคุณูปมาจารย ์(จันทร์ สิริจนฺโท) กล่าวว่า การ
เป็นผู้ช านาญหรือเชี่ยวชาญในศิลปะนี้ ได้มีท่านผู้รู้ทั้งหลายกล่าวนิยามไว้ดังนี้  ค าว่า ศิลปศาสตร์นั้น หมายถึง
วิชาที่เกี่ยวด้วยหัตถกรรม การช่างต่างๆ คือ การก่อสร้าง การถาก การตัด การวาด การเขียน การปั้น การปรุง 
การจัก การสาน การเย็บปักถักร้อย ตลอดจนการตัดผ่าบาดแผล เป็นอาท ิ๒๒ 
 วินัยที่ศึกษาดีแล้ว๒๓   หมายถึง  วินัย คือ กฎ ระเบียบ ข้อบังคับ และข้อปฏิบัติที่ก าหนดไว้หรือคน
ในวงการหนึ่งๆ หรืออาชีพหนึ่งๆ วินัยคือการลงโทษผู้ไม่ประพฤติปฏิบัติตามกฏระเบียบหรือข้อบังคับที่ก าหนด
ไว้  วินัยเป็นความคาดหวังของสังคมที่จะให้บุคคลมีความประพฤติในสิ่งที่ถูกที่ควรอันจะส่งผลให้เกิดความ
เจริญแก่ตนเองและสังคม  วินัยของคฤหัสถ์และของบรรพชิต จึงเป็นกฎข้อบังคับ คุ้มครองหมู่คณะให้ดีงาม คือ
มีอาญาเหนือคอยก ากับจะลงโทษแก่ผู้ฝ่าฝืน และมีระเบียบท าให้ผู้กระท าผิดได้กลับตัวกลับใจท าให้ถูกต้อง เมื่อ
คฤหัสถ์และบรรพชิตปฏิบัติวินัยถูกต้องแล้ว ชื่อว่าได้ศึกษาวินัยมาดี เป็นผู้มีระเบียบอันดีงามประพฤติสงบ
เสงี่ยมเรียบร้อย ชวนให้หมู่คณะเกิดศรัทธาเลื่อมใส ร่วมกันจรรโลงพระศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองเป็นคุณประโยชน์
แก่ชาวโลก มีชีวิตเจริญด้วยคุณธรรม 

วาจาสุภาษิต๒๔  หมายถึง วาจาเป็นสุภาษิต ได้แก่ วจีสุจริต ๔ ประการ คือ พูดค าสัตย์จริงสมาน
สามัคคีและส่งเสริมความสามัคคี พูดสุภาพนุ่มนวล พูดไพเราะนิ่มนวล น่าฟังและพูดเป็นประโยชน์เป็นธรรม 
เป็นค าพูดที่ผู้พูดกลั่นกรองไว้ดีแล้ว มิใช่สักแต่พูด เป็นค าพูดที่พอเหมาะพอดี เป็นคุณทั้งแก่ตัวผู้พูดและผู้ฟัง  
การพูดค าจริงพูดสมานไมตรี พูดไพเราะ และพูดมีประโยชน์ จัดเป็นวาจาสุภาษิตเป็นที่รักใคร่นับถือของคนอื่น 
เป็นมงคลแก่ผู้พูดวาจาสุภาษิตนี้พระพุทธองค์จึงตรัสว่า เป็นมงคลสูงสุด เป็นเหตุให้ผู้พูดได้ประโยชน์ชาตินี้และ
ประโยชน์ชาติหน้า  

การด าเนินชีวิตตามหลักการพัฒนาตนเอง  ๖  ประการ มีความเป็นผู้มีบุญอันกระท าแล้วในปางก่อน
เป็นต้น  ดังกล่าวมานี้  ซึ่งแต่ละหัวข้อธรรมก็สอดรับกันเป็นอย่างดี  เมื่อบุคคลมีบุญกุศลที่เคยได้กระท าไว้แล้ว

                                                      
๒๑ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๕๘. 
๒๒ พระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (จันทร์ สิริจนฺโท),มงคลสูตฺตวิภาคบรรยายและทศบารมีวิภาค,หน้า  ๓๑. 
๒๓ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๗๘. 
๒๔ มงฺคล. (ไทย) ๑/๒๖๐. 



63 
 

ในปางก่อนเป็นวาสนาหนุนน าท าให้เกิดสัมมาทิฏฐิตั้งตนไว้ในทางที่ชอบกอปรกับได้สดับตรับฟังศึกษามามาก
เกิดสติปัญญาเฉลียวฉลาดฝึกฝนอบรมตนจนเกิดความเชี่ยวชาญในศิลปะวิทยาแขนงต่างๆ  อีกทั้งมีวินัยคอย
ก ากับไม่ให้ตนประพฤติไปในทางที่ผิดด ารงตนในกายสุจริตมโนสุจริตและวจีสุจริต  หลักธรรมเหล่านี้คือหลัก
ส าหรับการพัฒนาตัวเองอย่างแท้จริง  เมื่อบุคคลปฏิบัติตามแล้วย่อมเกิดการพัฒนาศักยภาพชีวิตของตนได้เป็น
อย่างดี 

 
  ๓. ด้านการท าหน้าที่ทางครอบครัว 
 สถาบันทางครอบครัวเป็นสถาบันเล็กๆ แต่มีความส าคัญเป็นอย่างมาก สังคมจะเจริญรุ่งเรืองได้ดี
นั้น เราต้องยอมรับว่าส่วนหนึ่งก็มาจากการที่ครอบครัวแต่ละครอบครัวในสังคมอยู่กันอย่างสันติสุข ต่างไว้ใจซึ่ง
กันและกัน และต่างก็สงเคราะห์ต่อกันและกัน ฉะนั้น ในมงคลสูตรนี้พระพุทธองค์จึงเน้นที่หน้าที่ทางครอบครัว
ว่าหน้าที่ส าคัญประการหนึ่งของชีวิตว่าจะปฏิบัติคือ  การบ ารุงบิดามารดา  การเลี้ยงดูบุตรธิดา การเลี้ยงดู
ภรรยา  และการท างานไม่คั่งค้าง  มีรายละเอียดดังต่อไปน้ี 

การบ ารุงมารดาบิดา๒๕  หมายถึง การเลี้ยงดูบิดามารดา เพราะบิดามารดาได้ท าหน้าที่ซึ่งเป้าหมายที่
ส าคัญแห่งหน้าที่ของท่านนั้นอยู่ที่การให้ก าเนิดแก่เรา และการให้อุปการะเลี้ยงดูเรา ฉะนั้นเราต้องอุปการะ
เลี้ยงดูในเวลาท่านแก่ชรา  สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร) กล่าวว่า  มารดากับบิดาท่านเป็นผู้ให้ชีวิต
เลือดเนื้อทรัพย์สินคุณธรรมวิชาความรู้และหลักฐานแก่บุตร บุตรมีชีวิตรอดปลอดภัยและเจริญเติบโตช่วย
ตัวเองได้ ก็ด้วยความอุปการะเลี้ยงดู ฝึกฝนอบรมสั่งสอนท่านรักและหวังดี มีความห่วงใยบุตรต้ังแต่รู้ว่าบุตรเกิด
ในครรภ์ ช่วยกันทะนุถนอมด้วยความเอื้อเฟื้อ เมื่อบุตรคลอดจากครรภ์แล้ว ช่วยกันเลี้ยงบ ารุงรักษาให้
ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บเมื่อไม่สบายก็ไม่เป็นอันกินอันนอน ก็เฝ้าพยาบาลรักษาตลอดคืนจนกว่าจะบุตรหายบุตร
เจ็บบิดามารดาก็พลอยเจ็บไปด้วย ความรักของบิดามารดาเป็นความรักบริสุทธิ์และเสียสละเพื่อความสุขความ
เจริญของบุตร๒๖  
  การสงเคราะห์บุตร๒๗  หมายถึง การสงเคราะห์บุตรธิดาโดยสั่งสอนให้ตั้งอยู่ในสุจริต ในความโอบ
อ้อมอารี ในศิลปวิทยา  สมเด็จพระสังฆราช (จวน อุฏฐายี) ได้นิยามการสงเคราะห์บุตรธิดาของบิดามารดาไว้
ว่า บุตรธิดาย่อมเป็นวัตถุที่ตั้งของมนุษย์ทั้งหลาย บุตรธิดาเป็นผู้สืบสายโลหิตให้วงศ์สกุลแพร่หลาย  ค าว่าบุตร 
แปลว่า ลูก มีความหมาย ๒ ประการ คือ  ๑.ผู้ท าสกุลให้บริสุทธิ๒์. ผู้ยังหทัยของพ่อแม่ให้เต็มอิ่ม๒๘   
 การสงเคราะห์ภรรยา๒๙  หมายถึง การสงเคราะห์เลี้ยงดู คือ การสนับสนุน ให้ก าลังใจ ช่วยเหลือ
เกื้อกูลให้เป็นอยู่อย่างมีความสุข  สามีภรรยาควร เป็นคนมีศีลธรรมเสมอกัน เชื่อว่าท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว มีสติ
                                                      

๒๕ มงฺคล. (ไทย) ๑/๒๘๗. 
๒๖ สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร), มงคลยอดชีวิต, หน้า ๗๗. 
๒๗ มงฺคล. (ไทย) ๑/๓๖๙. 
๒๘ สมเด็จพระสังฆราช (จวน  อุฏฐายี), มงคลในพระพุทธศาสนา, หน้า ๘๕. 
๒๙ มงฺคล. (ไทย) ๑/๓๓๘๗. 



64 
 

ครองตน ระมัดระวังกิริยาวาจา เลี้ยงดูกันโดยชอบธรรม รู้จักพูดค าไพเราะอ่อนหวาน ค าสมัครสมานสามัคคี ไม่
เป็นศัตรูจองล้างจองผลาญกัน ไม่ท า พูด คิดให้ต้องเดือดร้อนใจกันในภายหลัง สามีภรรยาผู้มีน้ าใจหวังดีต่อกัน 
ต่างสงเคราะห์ตามหน้าที่ของตนให้บริบูรณ์ไม่บกพร่อง ย่อมสมบูรณ์ด้วยโภคทรัพย์ ยศ คือ ความนับถือจาก
มวลชนด้วยเกียรติ คือ ชื่อเสียงดีงามเลื่องลือระบือไป และด้วยความสุขกาย สุขใจ พร้อมทั้งความรักใคร่สนิท
สนมกันไม่จืดจาง  

การงานอันไม่อากูล๓๐  หมายถึง การท างานด้วยความตั้งใจ ไม่เหลาะแหละนับว่าเป็นกิจที่ดี หมายถึง
การไม่ละทิ้งการงานให้คั่งค้าง การงานไม่เสียหาย การงานไม่สับสน ด้วยความตั้งใจจริง เอาจริงเอาจังในการ
ท างาน มีความขยันหมั่นเพียรและท างานตรงเวลา ไม่มีการผลัดวันประกันพรุ่ ง  พระมหาอุดม  ชาตเมธี กล่าว
ว่า การท างานไม่คั่งค้างเป็นการพัฒนาตนให้ประสพผลส าเร็จ  มีความเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงานต่างๆ 
อย่างแน่นอน๓๑  การงานเป็นสิ่งส าคัญของการพัฒนาชีวิตครอบครัวและพัฒนาชาติ เป็นทรัพยากร คือ บ่อเกิด
แห่งทรัพย์สินเงินทอง เป็นเครื่องป้องกันความเสื่อมโทรมทั้งปวง และน ามาซึ่งความมั่งคั่ง ความอุดมสมบูรณ์ทุก
อย่าง ความมั่งคั่งของคนประชาชนและประเทศชาตินั้น ก็อยู่ที่การงานทั้งสิ้น บุคคลมีชีวิตอยู่ได้ด้วยปัจจัย ๔ 
คือ อาหาร เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ซึ่งสิ่งเหล่านี้สามารถซื้อหามาได้ด้วยทรัพย์ และทรัพย์สินย่อม
ได้มาจากการงานอย่างใดอย่างหนึ่งที่เรียกว่า “อาชีพ”งานที่จะก่อให้เกิดรายได้ดีนั้นต้องเป็นงานที่ดี คืองานที่
ประณีตและท าส าเร็จเรียบร้อยไม่คั่งค้าง เป็นมงคลเพราะก่อให้เกิดผลอันงามและท าลายอาสวะบางอย่าง เช่น
ความเกียจคร้าน เป็นต้น 

ดังนั้น  การด าเนินชีวิตทางด้านครอบครัวตามหลักของมงคลที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้นี้  ต่างคนต่าง
ท าหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์พร้อมไม่ขาดตกบกพร่อง  บิดามารดาท าหน้าที่เลี้ยงดูบุตรธิดา  บุตรธิดาก็บ ารุง
อุปัฏฐากดูแลมารดาบิดา  สามีภรรยาก็ดูแลซึ่งกันและกัน  ต่างคนต่างช่วยกันท ามาหากินท างานตามหน้าที่ของ
ตนอย่างดีแล้ว  สถาบันครอบครัวย่อมเข้มแข็งและเป็นฐานที่มั่นคงในการพัฒนาประเทศอีกด้วย 
  ๔. ด้านการท าหน้าที่ทางสังคม  
       การอยู่ร่วมกันในสังคมนี้ เราต้องยอมรับว่าการไว้ใจซึ่งกันและกันและการสงเคราะห์ต่อกันและกัน
นั้น มีส่วนส าคัญเป็นอย่างมาก ตลอดจนการประพฤติที่ถูกต้องตามท านองคลองธรรมก็มีส่วนส าคัญ ฉะนั้น ใน
มงคลสูตรส่วนนี้พระพุทธองค์จึงเน้นความสัมพันธ์ระหว่างกันและกันของมนุษย์ในสังคม ๔ ประการ คือ การ
บ าเพ็ญทาน  การประพฤติธรรม  การสงเคราะห์ญาติ  การท างานไม่มีโทษ  ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปน้ี 
 การบ าเพ็ญทาน๓๒  หมายถึง การให้ปันนี้ เป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับสังคม การให้สิ่งของที่ควรให้ของตน
คนแก่คนอื่นที่ควรให้ เป็นการเฉลี่ยความสุขของตนแก่คนอื่น เป็นการแสดงให้เห็นถึงน้ าใจที่ดีงาม เป็นการ

                                                      
๓๐ มงฺคล. (ไทย) ๑/๑๗. 
๓๑ พระมหาอุดม  ชาตเมธี, การพัฒนาตนตามหลักมงคลของพระพุทธเจ้า, (กรุงเทพมหานคร :ส านักพิมพ์มหา

เปรียญ, ๒๕๕๖), หน้า ๑๐๓. 
๓๒ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑. 



65 
 

เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ด้วยน้ าใจโอบอ้อมอารีเกื้อกูลสนับสนุนส่งเสริมกัน  ทานการให้ปันนี้ ย่อมท าให้เป็นที่รักที่ชอบใจ
ของคนหมู่มาก บัณฑิตยกย่องสรรเสริญ ผู้ให้ย่อมรักษาไมตรีไว้ ผู้มีปัญญาให้ความสุขย่อมได้รับความสุข ผู้ให้
ของเลิศย่อมได้ผลที่เลิศ ผู้ให้สิ่งประเสริฐย่อมได้ฐานะประเสริฐ การให้ทานท าให้จิตใจของผู้บ าเพ็ญทานสะอาด 
จิตใจที่สะอาดบริสุทธิ์เป็นปัจจัยสนับสนุนให้ผู้บ าเพ็ญทาน คิดอ่านท ามาหากินเก่ง เป็นผู้น้อยน่ารัก เป็นผู้ใหญ่
น่าเคารพ เป็นผู้เสมอกันน่านับถือ 
 การประพฤติธรรม๓๓  หมายถึง ธรรมจริยา คือ การตั้งอยู่ในกุศลกรรมบถ ๑๐ ประการ อัน
ประกอบด้วย กายสุจริต ๓ วจีสุจริต ๔ และมโนสุจริต ๓ การตั้งอยู่ในกุศลกรรมบถก็คือการประพฤติธรรม  
การประพฤติเป็นสุจริต ได้แก่ประพฤติเป็นกุศลกรรมบถ เพราะสุจริตธรรมเป็นค ารวมแห่งความดี มีจุดส าคัญ
อยู่ที่ไม่ท าชั่ว ไม่พูดชั่ว และท าดี พูดดี คิดดี สุจริตธรรมเป็นความดีของมนุษย์ การอบรมให้มีสุจริตธรรมส าคัญ
เท่ากับการอบรมตนให้มีวิชาความรู ้
 การสงเคราะห์ญาติ๓๔  หมายถึง การแบ่งปันให้แก่ญาติทางสายเลือดทั้งพ่อ-แม่ เท่าที่จะพอนับกัน
ได้ คือ ทวด ปู่ ย่า ตา ยาย พ่อ แม่ ลุง ป้า น้า อา บุตรธิดา หลาน เหลน นับเป็นญาติทางสายเลือด โดยการ
ช่วยเหลือเกื้อกูลสนับสนุนส่งเสริม ไม่เอารัดเอาเปรียบ ไม่คิดร้ายไม่พูดร้าย และไม่ท าร้ายต่อกัน  พระธรรม
ปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวว่า ญาติ หมายถึง พี่น้องที่นับกันรู้ได้ ผู้ร่วมสายโลหิตกันทางบิดาหรือมารดา ปัจจุบัน
ท่านให้นับญาติ ๗ ชั้น คือ นับทางมารดาก็ได้ นับทางบิดาก็ดี ชั้นของตนเองเป็นชั้นที่ ๑ ข้างบนเป็น ๓ (ถึง
ทวด) ข้างล่าง ๓ (ถึงเหลน) นับเป็นญาติ  คือ เป็นการสงเคราะห์ญาติ๓๕  การสงเคราะห์ญาติเป็นสิ่งส าคัญซึ่ง
จะท าให้ความเป็นญาติพี่น้องด ารงอยู่ได้ เป็นเหตุให้หมู่ญาติมีความรักสามัคคีเคารพนับถือกัน ท าให้เกิดความ
อบอุ่นในหมู่ญาติ การสงเคราะห์เป็นที่จะน าไปสู่ความส าเร็จในชีวิตและการงาน การสงเคราะห์ญาติ พระองค์
จึงตรัสว่า เป็นมงคลอันสูงสุด 
 การงานที่ไม่มีโทษ๓๖  หมายถึง การงานใด เมื่อท าแล้วไม่มีภัย ไม่เบียดเบียนใครไม่ก่อให้เกิดความ
เสียหาย ไม่ก่อให้เกิดความทุกข์ยาก และไม่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น การงานนั้นเป็นการ
งานที่ปราศจากโทษ  การท างานโดยท าถูกกฎหมาย ประเพณี ศีลและชอบธรรม ช่วยส่งเสริมผู้ปฏิบัติให้
ปราศจากโทษและก้าวหน้าไปสู่ความสุขความเจริญในชีวิตและครอบครัว 
 ดังนั้นการท าหน้าที่ทางสังคม  ตามหลักมงคลเหล่านี้มีการบ าเพ็ญทานบ าเพ็ญกุศลพอสมควรแก่
ฐานะของตน  ประพฤติธรรมตามสมควรแก่ธรรม  สงเคราะห์ญาติตามความเหมาะสมและท างานไม่มีโทษงาน
ที่สุจริต  จัดได้ว่าปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคมมนุษย์อย่างถูกต้องดีงาม  ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองและสังคม
อย่างแท้จริง 

                                                      
๓๓ มงฺคล. (ไทย) ๒/๔๔. 
๓๔ มงฺคล. (ไทย) ๒/๗๘. 

  ๓๕ พระธรรมปฎิก  (ป.อ.ปยุตฺโต),  พจนานุกรมพุทธศาสตร ์ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๒๗๕. 
๓๖ มงฺคล. (ไทย) ๒/๘๗. 



66 
 

  ๕. ด้านการสรา้งเสริมศีลธรรม  
การสร้างเสริมศีลธรรมเป็นการปฏิบัติตนตามกฏระเบียบที่ทางสังคมได้วางไว้ ตลอดจนการรักษา

กาย วาจา ให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย ไม่ไปประทุษร้ายผู้อื่นคือ   การงดเว้นจากบาป การงดเว้นจากการ
ดื่มน้ าเมา มีรายละเอียดดังต่อไปนี ้

การงดเว้นจากบาป๓๗  หมายถึง การงดเว้นอกุศล คือ ความชั่ว ความผิด สิ่งชั่วร้าย สิ่งที่ท าให้มีผล
ที่จะรับคือความเดือดร้อน ทุกข์ใจ เศร้าใจ  และการงดเว้นจากความชั่วหรือบาปชนิดต่างๆ เช่น ความโลภ 
ความโกรธ เป็นต้น  การหยุดการท ากายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต อันเป็นหนทางแห่งความชั่วร้าย ท าให้จิตใจ
เศร้าหมอง ท าให้สภาพจิตลง ถ้าเคยท าบาปก็หยุด เลิกท า ไม่ท าอีกต่อไป ถ้าไม่เคยท าบาป ก็มีเจตนางดเว้นไม่
ท าอีกเช่นกัน 

การเว้นจากการดื่มน้ าเมา๓๘  หมายถึง การงดเว้นจากสิ่งเสพติดให้โทษต่าง ๆ อันเป็นบ่อเกิดแห่ง
ความประมาท การปราศจากสติ บุคคลผู้ปรารถนาความเจริญก้าวหน้าทางจิตใจ นอกจากจะต้องงดเว้นจาก
บาปชั่วร้ายต่างๆ ยังต้องงดเว้นจากสิ่งซึ่งบั่นทอนชีวิตด้วย อันได้แก่ ของมึนเมาออกฤทธิ์แก่ร่างกายและจิตใจ 
ท าให้สติฟั่นเฟือน บ้าคลั่งและเป็นเหตุให้ก่อความเลวร้ายแก่ชีวิต เพราะเมื่อบุคคลขาดสติสัมปชัญญะเสียแล้ว 
ก็สามารถจะท าความชั่วได้โดยง่าย   การส ารวมหรืองดเว้นการดื่มน้ าเมามีหลักปฏิบัติ คือ เลิกดื่มเหล้าโดย
เด็ดขาด โดยตระหนักและคิดไตร่ตรองให้เห็นโทษของน้ าเมา พยายามควบคุมตนเองบังคับจิตใจตนเองมีสติไม่
ประมาท ไม่ให้ตกเป็นทาสของยาเสพติดโดยการหมั่นออกก าลังกาย เล่นกีฬา หางานท า ใช้เวลาว่างให้เป็น
ประโยชน์ เช่น ค้นคว้าอ่านหนังสืออย่าอยู่เฉย หมั่นฝึกสมาธิ เจริญวิปัสสนา ยึดมั่นในศีล ทาน ภาวนา  การ
ปฏิบัติดังกล่าวนี้นับว่าเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตอีกทางหนึ่ง 

การเสริมสร้างศีลธรรมต่อตนเองถือว่าเป็นหลักที่ส าคัญอีกประการหนึ่งในการด าเนินชีวิตเช่นการ
งดเว้นจากบาปหรือสิ่งชั่วร้ายทั้งปวงอันท าให้จิตใจเศร้าหมอง  การงดเว้นจากการดื่มน้ าเมาอันเป็นเหตุบุคคล
เสียสติสัมปชัญญะควบคุมตัวเองไม่ได้  เมื่อควบคุมตัวเองไม่ได้อาจท าให้เกิดปัญหาอื่นๆตามมา  ดังนั้นหาก
บุคคลประพฤติปฏิบัติตนตามหลักมงคลด้านการเสริมสร้างศีลธรรมนี้แล้ว  ย่อมเป็นการเพิ่มมูลค่าให้กับชีวิต
ของตนเองอีกทางหนึ่ง     

 
  ๖. ด้านการศึกษาธรรม  
 การศึกษาธรรม  เป็นการเน้นที่ความเป็นผู้สามารถพัฒนาตนเองได้ต่อเนื่องจากระดับที่ผ่านมา คือ 
เป็นผู้มีคุณธรรมด้านดีเป็นพื้นฐานอยู่แล้ว ก่อนที่จะน าคุณธรรมระดับต่อไปไปปฏิบัติเพื่อคุณงามความดีที่สูงๆ 
ขึ้นได้ โดยประกอบด้วย การฟังธรรมตามกาล   ความอดทน  ความเป็นผู้ว่าง่าย การคบหากับสมณะ  การ
สนทนาธรรม  มีรายละเอียดดังต่อไปน้ี 

                                                      
๓๗ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑๓๒. 
๓๘ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑๒๓. 



67 
 

 การฟังธรรมตามกาล๓๙  หมายถึง การฟังธรรมะตามฤดูกาล คือ ในกาลใด จิตสหรคตด้วยอุทธัจจะ
หรือถูกอกุศลวิตกเป็นต้นอย่างใดอย่างหนึ่งครอบง า การฟังธรรมเพื่อบรรเทาวิตกเหล่านั้น ชื่อว่า การฟังธรรม
โดยกาล  การฟังสิ่งที่ดีมีคุณค่า มีประโยชน์ เป็นเสียงธรรมเสียงมงคล เสียงธรรมย่อมประกอบด้วยคุณความดี 
แสดงเหตุผลเข้าถึงจิตใจ จับใจ ถูกใจ เป็นเสียงสุภาษิต ชอบธรรม ชอบวินัย และชอบด้วยกฎหมาย ชักชวนให้
ผู้ฟังมุ่งมั่นประพฤติปฏิบัติชอบตามก าลังของตน 
 ความอดทน๔๐  หมายถึง การมีขันติหรือมีความอดทน อดกลั้นต่อกิเลสต่างๆ เช่น ความโกรธ เป็น
ต้น ที่มากระทบเข้า เพราะขันติเป็นคุณธรรมช่วยบ ารุงก าลังให้แข็งแกร่งแรงกล้า หันหน้าเข้าต่อสู้กับอุปสรรค
ทั้งหลายและสามารถเอาชนะงานที่ยาก งานหนักและงานใหญ่ได้เสมอ  ความอดทนเป็นคุณธรรมส าคัญ เป็น
เครื่องประคองจิตใจไม่ให้ท้อถอย เมื่อประสบความล าบาก ตรากตร าหรือความทุกข์ยาก ให้อดทนต่อสู้ความ
ล าบากตรากตร าไปจนกว่าการงานที่ท าเกิดความส าเร็จ รู้รักษาจิตใจให้เป็นปกติ ไม่หงุดหงิดฉุนเฉียวในเมื่อ
ประสบอารมณ์ร้ายยั่วให้เกิดโทสะ ต้องอดทนห้ามใจมิให้แสดงกิริยาวาจาหยาบคายออกมาให้คนอื่นเห็น ท าให้
น่ารัก น่าเคารพนับถือ ไม่ยอมแพ้อุปสรรคทั้งภายในและภายนอก เป็นก าลังใจให้สามารถต่อสู้กับกิเลสทั้งหลาย 
ให้สงบคราบคาบหมดไป 
 ความเป็นผู้ว่าง่าย๔๑  หมายถึง การเป็นผู้ว่าง่ายสอนง่าย หรือ ความเป็นผู้มีความอ่อนน้อม 
คุณธรรมข้อนี้จึงเหมาะแก่คนทุกวัย จะพึงยึดถือปฏิบัติให้เหมาะสมแก่ฐานะของตน  คนว่าง่ายเพราะเห็นแก่
ความดี คือ ผู้ที่มีความดี รอคอยอยู่ในส่วนลึกของจิตใจ มุ่งแต่จะไปรับเอาแต่ความดี ตั้งใจฟังค าตักเตือนค าสอน
จากผู้อื่น ยินดีรับและท าตามค าตักเตือนและค าสอนตลอดจนรู้คุณของผู้ตักเตือนหรือผู้สอนด้วยดี 
 การได้เห็นสมณะ๔๒  หมายถึง การเห็นสมณะเป็นอุดมมงคล ค าว่าสมณะ แปลว่าผู้สงบ ในที่นี้
สมณะหมายถึงบรรพชิตหรือนักบวช ที่ได้รับการฝึกฝนอบรมกายวาจาใจ และปัญญา เพื่อดับกิเลสมาแล้วเป็น
อย่างดี  การได้พบเห็นสมณะหรือคบหาสมณะนี้ เป็นเหตุให้ได้พบเห็นตัวอย่างที่ดีจากการปฏิบัติ จากการศึกษา
ค้นคว้า จากการด าเนินชีวิตที่สันโดษ มักน้อย กินน้อย ใช้น้อย ใช้ชีวิตแบบเรียบง่ายของสมณะและท าให้ได้
คุณค่าที่มีประโยชน์มากที่สุดให้แก่ชีวิต และย่อมได้รับการอนุเคราะห์จากท่าน  
 การสนทนาธรรมตามกาล๔๓  หมายถึง การสนทนาหลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนา เป็นการ
สนทนาธรรมตามโอกาสและเวลาที่เหมาะสม โดยน าหลักธรรมที่ได้เล่าเรียนศึกษามาเพื่อให้รู้ว่าสิ่งใดเป็นความ
ชั่วจะได้ละเว้นเสีย สิ่งใดเป็นกุศลจะได้ตั้งใจท าให้มาก ตลอดจนการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นหรือประสบการณ์
เกี่ยวกับธรรมะ สามารถฟื้นฟูทบทวนและระลึกความจ าถึงหัวข้อธรรม ท าให้มีความรู้แตกฉานในวิชาการ 
สามารถช าระ จิตให้สะอาดไม่หงอยเหงา มีจิตใจเบิกบาน เฉลียวฉลาดซึ่งจะเป็นประโยชน์ในการด ารงชีวิต  
                                                      

๓๙ มงฺคล. (ไทย) ๒/๒๙๒. 
๔๐ มงฺคล. (ไทย) ๒/๓๑๒. 
๔๑ มงฺคล. (ไทย) ๒/๓๓๒. 
๔๒ มงฺคล. (ไทย) ๒/๓๔๒. 
๔๓ มงฺคล. (ไทย) ๒/๓๕๔. 



68 
 

การสนทนาธรรมตามกาลที่ควร เป็นอุบายประคับประคองจิตใจให้บุคคลด าเนินไปในทางที่ถูกต้องชอบธรรม 
สามารถฟื้นฟูทบทวนและระลึกความจ าถึงหัวข้อธรรม ท าให้มีความรู้แตกฉานในวิชาการ สามารถช าระ จิตให้
สะอาดไม่หงอยเหงา มีจิตใจเบิกบาน เฉลียวฉลาดซึ่งจะเป็นประโยชน์ในการด ารงชีวิต 
 ดังนั้นหลักการด าเนินชีวิตด้านการศึกษาธรรมจึงเป็นอีกแง่มุมหนึ่งของชีวิตมนุษย์ที่จะพึงมี  เมื่อ
วาสนาถึงพร้อมแล้ว  บุคคลได้ฟังธรรมตามกาลเวลาที่เหมาะสม   มีความอดทนและเป็นผู้ว่าง่ายสอนง่ายพึง
น้อมกายเข้าไปหาสมณะผู้รู้ผู้แตกฉานธรรมแล้วท าการสนทนาธรรม  ซักถามข้อธรรมที่ตนเองได้ฟังมาแล้วแต่
ยังไม่เข้าใจได้แจ่มชัดเพื่อขจัดความสงสัยนั้น  แล้วน ามาพินิจพิจารณาไตร่ตรองและน ามาประพฤติปฏิบัติจัดได้
ว่าเป็นการพัฒนาศักยพภาพชีวิตของตนเองอีกระดับหนึ่ง  เพื่อมุ่งพัฒนาไปสู่ความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์
ยิ่งๆขึ้นไป 
  ๗.  ด้านคณุธรรม 
  คุณธรรม เป็นหลักธรรมที่ช่วยเสริมศักยภาพภายในของมนุษย์ หรือหลักธรรมที่ช่วยเสริม
บุคลิกภาพของมนุษย์ให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น คือ  ความไม่ประมาทในธรรม การมีสัมมาคารวะ ความอ่อนน้อมถ่อมตัว  
ความสันโดษ  ความกตัญญู  มีรายละเอียดดังต่อไปนี ้
 ความไม่ประมาทในธรรม๔๔  หมายถึง การไม่ดูถูก ยอมรับ นับถือ และยกย่องพระธรรมค าสั่งสอน
ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  ความไม่ประมาทเป็นยอดธรรมประจ าใจ เป็นมูลเหตุให้ความชั่วอกุศล
ธรรมเสื่อมหายไปและเพิ่มพูนความดีกุศลธรรมให้เกิดขึ้นในจิตใจ   ความไม่ประมาทนับเป็นคุณธรรม
ส าคัญที่สนับสนุนความดีให้งอกงาม และท าลายความชั่วร้ายให้หมดไป ตรงกันข้ามกับความประมาทซึ่งเป็น
มูลเหตุส าคัญที่จะส่งเสริมความชั่วให้เพิ่มพูนและท าลายความดีให้สูญสิ้นไป 
 ความเคารพ๔๕  หมายถึง การนอบน้อมต่อบุคคลหรือสิ่งที่ควรนอบน้อม สิ่งที่ควรเคารพนับถือ การ
ท าความคารวะ ได้แก่ การท าความเคารพ ท าความนับถือ การท าจิตใจ ให้เข้มแข็ง ให้เด็ดเดี่ยว ให้หนักแน่น ให้
เชื่อถือให้เชื่อฟัง ให้ยึดมั่นในพระพุทธเจ้า ในพระธรรม ในพระสงฆ์ ในมารดาบิดา และผู้ควรแก่การเคารพนับ
ถือ  การเคารพเป็นคุณธรรมเฉพาะของมนุษย์ เป็นยอดดีของมนุษย์อย่างหนึ่ง มิใช่คุณธรรมพื้นหรือขั้นต่ า แต่
เป็นคุณธรรมชั้นสูงสูงจนกระทั่งคนใจต่ าปฏิบัติไม่ได้ พระบางรูปยอมต้องอาบัติ ทหารบางคนยอมถูกขัง คนบาง
คนบางพวกเสียสมบัติผู้ดี เพราะตัวต่ าไม่อาจท าคารวะซึ่งเป็นคุณธรรมขั้นสูงได้ เหมือนคนเตี้ยหยิบเอาของบนที่
สูง ต้องฝืนตัวฝืนใจท า ดังนั้น ท่านจึงจัดคารวะธรรมไว้ในขั้นเกือบจะสูงสุดของมงคล 
 ความประพฤติถ่อมตน๔๖   หมายถึง  ความถ่อมตัว ซึ่งต่างจากความเคารพ นิวาตะ คือ ความถ่อม
ตัว  การถ่อมใจของเราลง        นิวาตะเป็นการมองความบกพร่องของตัวเอง และปรับใจตัวเราเองให้เหมาะสม
ที่จะรับถ่ายทอดความดีจากคนอื่น  ความสุภาพอ่อนน้อมถ่อมตน เป็นมารยาททางสังคม ความถ่อมตน เป็น

                                                      
๔๔ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑๗๘. 
๔๕ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑๙๑. 
๔๖ มงฺคล. (ไทย) ๒/๒๒๐. 



69 
 

จริยธรรมที่มีความส าคัญมากในการครองตน การบริหารงานบุคคล การบริหารงานทั่วไป การติดต่อ
ประสานงานและการสร้างมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีนั้น ความสุภาพอ่อนน้อมถ่อมตนเป็นสิ่ งที่ส าคัญมาก การฝึกฝน
ตนเองให้มีความถ่อมตน ช่วยพัฒนาบุคลิกภาพให้สุภาพ นุ่มนวล เป็นที่รักของบุคคลทั่วไปและผู้ที่เราได้พบปะ
สนทนาด้วย 
 ความสันโดษ๔๗   หมายถึง สันโดษด้วยปัจจัยที่มีอยู่ การละความยินดียินร้าย ในอิฏฐารมณ์และ
อนิฏฐารมณ์  ยินดีอยู่ในอารมณ์ทั้งปวง โดยความสม่ าเสมอนั้น ชื่อว่าผู้สันโดษโดยสม่ าเสมอ  ความเป็นผู้มี
ความยินดีโดยอาการสม่ าเสมอ ยินดี ชอบใจ พอใจ อิ่มใจ จุใจ กับของของตนโดยมีความยินดี ตามมี ตามได้
และตามสมควรพอใจ ชอบใจ อิ่มใจ จุใจ สุขใจ กับสิ่งที่เป็นของๆ ตนก็ได้ มีความพอใจกับสิ่งที่ตนท ามาหาได้
โดยชอบธรรม 
 ความกตัญญู๔๘  หมายถึง การเป็นผู้รู้อุปการะที่ผู้อื่นได้กระท าแก่ตนเอง จัดเป็นพื้นฐานของคนดี 
จัดเป็นคุณธรรมขั้นสามัญ   สิ่งที่ควรกตัญญูสิ่งที่ควรแสดงความกตัญญูกตเวทีแบ่งออกเป็น ๖ ประเภท ได้แก่ 
๑.กตัญญูต่อบุคคล ได้แก่ พระพุทธเจ้า บิดามารดา ครูอาจารย์ และบุคคลอื่นๆ เช่น เพื่อนๆ ที่มีพระคุณต่อเรา 
๒.กตัญญูต่อสัตว์ คือ สัตว์ทุกประเภทที่มีคุณต่อเรา ๓.กตัญญูต่อสิ่งของ คือ สิ่งของทุกประเภทที่มี
คุณประโยชน์ต่อเรา ๔.กตัญญูต่อสถาบัน คือ สถาบันชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์   ๕.กตัญญูต่อตนเอง 
คือ รู้จักและมองเห็นคุณค่าของตัวเอง ๖.กตัญญูต่อธรรม คือ รู้จักและเข้าใจถึงความเป็นจริงของสัจธรรม 
 ดังนั้น  ความไม่ประมาทในธรรม  การมีสัมมาคารวะ  ความอ่อนน้อมถ่อมตัว  ความสันโดษ  และ
ความกตัญญู  นับได้ว่าเป็นศาสตร์การด าเนินชีวิตในด้านคุณธรรมอีกด้านหนึ่งที่ควรน ามาประพฤติปฏิบัต ิ
  ๘.  ด้านการปฏิบัติตนขั้นสูง 
  การปฏิบัติตนขั้นสูง เป็นกระบวนการปฏิบัติอันเป็นมรรควิธีหรือหนทางแห่งการเข้าถึงเสรีภาพ
อย่างแท้จริงทั้งกายและใจ โดยประกอบด้วยหลัก ๔ ประการ คือ  การบ าเพ็ญตบะ  การประพฤติพรหมจรรย์  
การเห็นแจ้งในอริยสัจ และการรู้แจ้งซึ่งพระนิพพาน มีรายละเอียดดังต่อไปนี ้
 การเผาผลาญบาป๔๙  หมายถึง ธรรมเป็นเครื่องเผาผลาญบาป ชื่อว่า ตบะ  ธรรมที่ชื่อว่า ตบะ 
เพราะอรรถว่าเผาผลาญซึ่งธรรมทั้งหลายอันลาม, ขันติ ชื่อว่า ตบะศีล ชื่อว่า ตบะกิจมีการเรียนพระพุทธพจน์
เป็นอาทิ ก็ชื่อว่า ตบะ  หลักแห่งการบ าเพ็ญความเพียรเป็นหลักปฏิบัติเพื่อเผาผลาญขับไล่กิเลสให้หลุดพ้น
ออกไปจากใจนั้นมี ๒ ประเภท คือ ๑.แบบค่อยเป็นค่อยไป (สัลเลขะ) เป็นการฝืนกิเลส โดยการปฏิบัติแบบค่อย
เป็นค่อยไป ค่อยๆ ขัดเกลากันไป ๒.แบบหักโหมรุนแรง (ธุตังคะ) เป็นการเผาผลาญกิเลสที่หักโหมรุนแรง
เด็ดขาดเป็นการปฏิวัติอุปนิสัยได้รวดเร็วฉับพลัน ผู้ปฏิบัติต้องมีความอดทน ความพากเพียร มีก าลังใจ มีความ

                                                      
๔๗ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑. 
๔๘ มงฺคล. (ไทย) ๒/๒๗๐. 
๔๙ มงฺคล. (ไทย) ๒/๓๕๗. 



70 
 

กล้าหาญที่สูงมาก ซึ่งส่วนใหญ่เป็นแนวปฏิบัติส าหรับภิกษุ ส าหรับฆราวาสก็เลือกปฏิบัติไปตามความเหมาะสม 
การบ าเพ็ญตบะแบบหักโหมเรียกว่า ธุดงค์วัตร 
 การประพฤติพรหมจรรย์๕๐  หมายถึง การประพฤติเพื่อความบริสุทธิ์หมดจดแห่งชีวิต  ชื่อว่า
พรหมจรรย์มี ๑๐ อย่าง ด้วยสามารถแห่งทาน เวยยาวัจจะ เบญจศีล อัปมัญญา เมถุนวิรัติ สทารสันโดษ วิริยะ 
องค์อุโบสถ อริยมรรคและศาสนา  พรหมจรรย์ทุกขั้นจะตั้งมั่นอยู่ได้ต้องอาศัยการฝึกสมาธิเป็นหลักพื้นฐานและ
พัฒนาคุณภาพชีวิตให้สูงขึ้นโดยการยึดหลักศีล สมาธิ ปัญญา 
 การเห็นอริยสัจ๕๑  หมายถึง การเห็นแจ้งในความจริงอย่างสูงสุดหรือการเห็นความจริงอันประเสริฐ 
๔ ประการ ซึ่งมีเห็นความทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค  อริยสัจ  ๔  นี้มีความเป็นเอกภาพอยู่ในตัวแล้วคือมี
ความสมบูรณ์พร้อม ไม่ขาดไม่เกิน จะตัดออกไม่ได้ เพราะเป็นธรรมที่ต้องใส่ใจการปฏิบัติถึง ๔ ประการ คือ 
ธรรมที่ควรก าหนดรู้ (ทุกข์) ธรรมที่ควรละ (สมุทัย) ธรรมที่ควรท าให้แจ้ง (นิโรธ)และธรรมที่ควรท าให้เจริญ 
(มรรค)ดังนั้น ถ้ามองโดยภาพรวมแล้ว อริยสัจทั้ง ๔ ประการนี้ก็คือการสอนให้มองเห็นความเป็นไปของสรรพ
สิ่งว่าอยู่ในอ านาจของเหตุและผล 
 การกระท านิพพานให้แจ้ง๕๒  หมายถึง  การท าให้แจ้งซึ่งทุกขนิโรธ เป็นการท าให้ประจักษ์แจ้ง 
บรรลุถึงภาวะดับทุกข์ พูดง่าย ๆ ว่า เข้าถึงภาวะที่แก้ไขปัญหาได้เสร็จสิ้นแล้ว บรรลุถึงจุดหมายที่ต้องการสูงสุด 
และเข้าถึงภาวะที่เป็นอิสระปลอดโปร่งอย่างแท้จริงและโดยสมบูรณ์บริบูรณ์ คือ ภาวะแห่งพระนิพพาน  ดังนั้น
นิพพานจึงเป็นสภาวะที่สิ้นกิเลสและทุกข์ทั้งปวง ดับภพ ดับชาติ ตัดขาดจากสังสารวัฏ คือ ไม่มีการเวียนว่าย
ตายเกิดอีกต่อไป    
 จะเห็นได้ว่า  การบ าเพ็ญตบะ  การประพฤติพรหมจรรย์  การเห็นแจ้งในอริยสัจ และการรู้แจ้งซึ่ง
พระนิพพาน  หลักธรรมเหล่านี้นับได้ว่าเป็นของการปฏิบัติตนขั้นสูงในการด าเนินชีวิต  หากชีวิตของบุคคลมี
วาสนาสามารถปฏิบัติตามหลักมงคลธรรมเหล่านี้ได้  นับได้ว่าเป็นการด าเนินชีวิตที่ประเสริฐยิ่ง  และเป็น
ศาสตร์การด าเนินชีวิตที่ยากนักที่มนุษย์ปุถุชนผู้หนาด้วยกิเลสจักปฏิบัติตามได้   
  ๙. ด้านผลสูงสุดในพระพุทธศาสนา 
 ผลสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือเป้าหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย์  เป็นเป้าหมายที่คนทุกคนควรเข้าถึง
ให้ได้ เพราะว่าเป็นเป้าหมายที่เต็มไปด้วยเสรีภาพจากเครื่องเศร้าหมองใจทุกประการ โดยประกอบด้วย ความมี
จิตไม่หวั่นไหวเพราะโลกธรรม จิตไม่เศร้าโศก จิตปราศจากธุล ีจิตเกษมจากโยคะ มีรายละเอียดดังต่อไปน้ี 
 จิตไม่หวั่นไหวด้วยโลกธรรม๕๓  หมายถึง ความที่จิตไม่หวั่นไหวเพราะโลกธรรม  ๘ ประการ ซึ่งมี
ความสุขหรือทุกข์ และมีสรรเสริญหรือนินทา เป็นต้น คือ จิตอันโลกธรรมให้หวั่นไหวไม่ได้ ไม่มีความยินดียิน

                                                      
๕๐ มงฺคล. (ไทย) ๒/๑. 
๕๑ มงฺคล. (ไทย) ๒/๓๙๖. 
๕๒ มงฺคล. (ไทย) ๒/๔๐๗. 
๕๓ มงฺคล. (ไทย) ๒/๔๒๒. 



71 
 

ร้ายในอารมณ์ทั้งที่ชอบใจและไม่ชอบใจ  ฉะนั้น การพิจารณาเห็นความจริงหรือสัจธรรมของความเสื่อม ๆ ต่าง
ที่เกิดมีขึ้นในชีวิต เช่น เสื่อมยศ เสื่อมลาภ เป็นต้น ก็จะเป็นผลดีต่อการท าใจให้คุ้นเคยและเมื่อประสบพบเจอ
เข้าจริง จิตใจก็จะไม่หวั่นไหว มีความมั่นคง แต่ในความหมายที่แท้จริงในมงคลข้อนี้ จิตที่ไม่หวั่นไหวเพราะโลก
ธรรม ๘ นั้น ท่านหมายเอาเฉพาะจิตของพระอรหันต์เท่านั้น  
 จิตไม่เศร้าโศก๕๔  หมายถึง  จิตที่อยู่ในชั้นโลกุตรภูมิ หรือเป็นบทสรรเสริญคุณของจิตที่บรรลุ
นิพพานแล้ว เป็นจิตที่ไม่โศก คือ จะไม่มีความโศกเศร้าเสียใจใดๆ เกิดขึ้นได้  จิตไม่เศร้าโศก  เป็นจิตของ
อริยชนผู้บรรลุนิพพานแล้ว หลุดพ้นแล้วจากสิ่งที่รัก สิ่งที่ยินดี หยุดความใคร่ และหมดความอยากแล้วโดย
สิ้นเชิง เพราะฉะนั้น จึงไม่แห้ง ไม่มีโศก 
 จิตปราศจากธุลี๕๕  หมายถึง  จิตของอริยชนที่ใสสะอาด ผุดผ่อง เหมือนกระจกที่ปราศจากฝุ่น
ละอองมาจับให้ขุ่นมัวเปรอะเปื้อนเป็นการแสดงให้เห็นลักษณะจิตในขั้นโลกุตรภูมิอีกด้านหนึ่ง เพราะจิตในขั้นนี้
จะมีได้เฉพาะผู้ที่บรรลุนิพพาน หรือผู้ที่เรียกว่า พระอรหันต์เท่านั้น  จิตปราศจากธุลี เป็นจิตซึ่งหมดกิเลสแล้ว
ทั้งกิเลสอย่างหยาบ กิเลสอย่างกลาง และกิเลสอย่างละเอียดอย่างหมดจดสิ้นเชิง ไม่มีฟื้นกลับเข้าปรุงแต่งจิตได้
อีก ท าให้จิตใจสะอาด ผ่องใส ได้แก่จิตของพระอรหันต์ 
 จิตเกษม๕๖  หมายถึง จิตเกษมเป็นจิตชั้นยอด คือจิตที่เป็นมงคลสูงสุด ท่านใช้ค าว่า เขมะ หมายถึง 
ความปลอดภัย พ้นจากภยันตรายทั้งปวง เป็นการสรุปภาวะของจิตในขั้นโลกุตรภูมิ หรือจิตที่เข้าสู่แดนเกษม 
เป็นอันสิ้นสุดของการด าเนินตามปฏิปทาแห่งมงคลในพระพุทธศาสนา  การพัฒนาคุณภาพชีวิตเพื่อให้เกิดจิต
เกษมจากโยคะ คือการพัฒนาจิตให้เกษมหลุดพ้นจากกิเลสภัย บรรลุนิพพาน เป็นบรมธรรม สิ้นสุดการเวียน
ว่ายตายเกิดและจบสิ้นภารกิจของเกิดมาเป็นมนุษย ์
 ผลด้านนี้มีสาเหตุมาจากการปฏิบัติตนตามศาสตร์ด าเนินชีวิตด้านการปฏิบัติตนขั้นสูง  เมื่อบุคคล
ปฏิบัติได้แล้ว  สภาวจิตย่อมไม่หวั่นไหวเพราะโลกธรรม จิตย่อมไม่เศร้าโศก จิตย่อมปราศจากธุลี และจิตย่อม
เกิดความเกษมจากโยคะ  ซึ่งเป็นผลขั้นสูงสุดที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในมงคลสูตรนั่นเอง 
  
๔. สรุป 

คัมภีร์มังคลัตถทีปนีรจนาโดยพระสิริมังคลาจารย์พระเถระชาวเชียงใหม่  จัดว่าเป็นคัมภีร์ที่อยู่ในชั้น
ยุคอรรถกถา เพราะผู้แต่งได้น าเอาเนื้อความจากพระไตรปิฎก กล่าวคือ มงคลสูตร  จาก     ขุททกปาฐะและ
สุตตนิบาต ขุททกนิกาย สุตตันตปิฎกเล่มที่ ๒๕ มาอธิบายเพิ่มเติม โดยอาศัยเนื้อหาสาระที่เป็นหลักธรรมทาง
ศาสนามาเป็นโครงเรื่องหรือแก่นเรื่อง  โดยการเชื่อมโยงไปถึงคัมภีร์อื่นๆ ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกันตลอดถึงบุคคล
ต่างๆในศาสนา  โดยมีจุดประสงค์หลักเพื่ออธิบายหลักธรรมค าสอนในมงคลสูตรให้กระจ่างชัดแก่ผู้ที่สนใจใคร่

                                                      
๕๔ มงฺคล. (ไทย) ๒/๔๓๓. 
๕๕ มงฺคล. (ไทย) ๒/๔๔๓. 
๕๖ มงฺคล. (ไทย) ๒/๔๕๕. 



72 
 

ศึกษา คัมภีร์มังคลัตถทีปนีได้มีการจารึกไว้ด้วยอักษรหลายชนิดด้วยกันเช่น อักษรธรรมอีสาน อักษรขอม และ
อักษรบาลีเป็นต้น พุทธพจน์ที่ยกมาแต่งอธิบายในมังคลัตถทีปนีมีทั้งหมด  ๑๑ คาถา แบ่งเป็น ๒ ภาค  คือ  ๑)
ภาค ๑ มี ๔ คาถา  คือ คาถาที่ ๑ – ๔   ๒)ภาค ๒ มี ๗ คาถา คือคาถาที่ ๕ – ๑๑  รวมกันแล้วมีมงคลทั้งสิ้น  
๓๘  ประการ 

คัมภีร์มังคลัตถทีปนีจัดได้ว่าเป็นศาสตร์แห่งการด าเนินชีวิตอีกศาสตร์หนึ่งที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้  
ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็นศาสตร์ส าหรับการด าเนินชีวิตของมนุษย์  ออกเป็น  ๙  ด้าน  คือ  ๑)ด้านสิ่งแวดล้อม  
ได้แก่   การไม่คบคนพาล  การคบบัณฑิต  การบูชาบุคคลที่ควรบูชา  การอยู่ในถิ่นที่เหมาะสม  ๒)ด้านการ
พัฒนาตนเอง  ได้แก่  ความเป็นผู้มีบุญอันกระท าแล้วในกาลก่อน  การตั้งตนไว้ชอบ  พาหุสัจจะ ศิลปะ  วินัยที่
ศึกษาดีแล้ว  และวาจาสุภาษิต  ๓)ด้านการท าหน้าที่ทางครอบครัว  ได้แก่  การบ ารุงบิดามารดา  การเลี้ยงดู
บุตรธิดา การเลี้ยงดูภรรยา  การท างานไม่คั่งค้าง  ๔)ด้านการท าหน้าที่ทางสังคม  ได้แก่  การบ าเพ็ญทาน  การ
ประพฤติธรรม  การสงเคราะห์ญาติ  การท างานไม่มีโทษ  ๕)ด้านการเสริมสร้างศีลธรรม  ได้แก่  การงดเว้น
จากบาป การงดเว้นจากการดื่มน้ าเมา  ๖)ด้านการศึกษาธรรม  ได้แก่  การฟังธรรมตามกาล   ความอดทน  
ความเป็นผู้ว่าง่าย การคบหากับสมณะ  การสนทนาธรรม  ๗)ด้านคุณธรรม  ได้แก่  ความไม่ประมาทในธรรม 
การมีสัมมาคารวะ ความอ่อนน้อมถ่อมตัว  ความสันโดษ  ความกตัญญู  ๘)ด้านการปฏิบัติตนขั้นสูง  ได้แก่  
การบ าเพ็ญตบะ  การประพฤติพรหมจรรย์  การเห็นแจ้งในอริยสัจ และการรู้แจ้งซึ่งพระนิพพาน  ๙)ด้านผล
สูงสุดในพระพุทธศาสนา  ได้แก่  ความมีจิตไม่หวั่นไหวเพราะโลกธรรม จิตไม่เศร้าโศก จิตปราศจากธุลี จิต
เกษมจากโยคะ  เมื่อบุคคลปฏิบัติตามศาสตร์แห่งมงคลธรรมเหล่านี้แล้ว  จะไม่พ่ายแพ้ต่อข้าศึกทั้ง  ๔  
ประเภท  คือ ขันธมาร  กิเลสมาร  อภิสังขารมาร  และเทวบุตรมาร  ถึงซึ่งความสวัสดีเป็นต้น   
 

บรรณานุกรม 

พระธรรมปิฎก (ป .อ . ปยุตฺ โต ). พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม . พิมพ์ครั้ งที่  ๑๗ . 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๑. 

พระมหาอุดม  ชาตเมธี. การพัฒนาตนตามหลักมงคลของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มหา
เปรียญ, ๒๕๕๖. 
พระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (จันทร์ สิริจนฺโท). มงคลสูตฺตวิภาคบรรยายและทศบารมีวิภาค. กรุงเทพมหานคร 
: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฎกบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  ๒๕๐๐. กรุงเทพมหานคร : โ ร ง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 

 __________.  พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร : โ ร ง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
__________.  อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอัฏฐกถา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๙. 



73 
 

__________.  มงฺคลตถทีปนี(ภาษาบาลี) 
ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๕๔.  กรุงเทพมหานคร :       โรง 
 พิมพ์ศิริวัฒนาอินเตอร์พริ้นท์ จ ากัด (มหาชน), ๒๕๕๔. 
ลิขิต ลิขิตตานนท์,  ยุคทองแห่งวรรณกรรมพุทธศาสนาของลานนาไทย.  เชียงใหม่ : องค์การพุทธ 
 ศาสนิกสัมพันธ์แห่งโลก, ๒๕๒๓. 
สมเด็จพระมหาวีรวงศ์  (พิมพ์  ธมฺมธโร). มงคลยอดชีวิต . กรุงเทพมหานคร  : โรงพิมพ์ชวนพิมพ์ ,
 ๒๕๑๘. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. สารานุกรมพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร 
 :โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๙. 
สมเด็จพระสังฆราช (จวน อุฏฐายี). มงคลในพระพุทธศาสนา. พระนคร : โรงพิมพ์ธรรม        บรรณาคาร, 

๒๕๑๑. 
พระธรรมกิตติวงศ์  (ทองดี   สุรเตโช). “มงคลทีปนี” .  ศิลปกรรมปริทรรศน์ . ปีที่  ๑๐  ฉบับที่  ๑ 
 (สิงหาคม ๒๕๓๘).  


