
 

ชนเผ่าอารยันกับบ่อเกิดและประเภทของความรู้ตะวันออก 

ผศ.ดร.ทวีศักดิ์  ทองทิพย์ 

 
(ต่อจากฉบับท่ีแล้ว) 

  
     
๒.๑.๔.๒ ประเภทของอุปมานประมาณ เราได้
ทราบมาแล้วว่าอุปมานประมาณ หมายถึง 
ความรู้ที่เกิดจากการเปรียบเทียบ การที่เราจะ
รู้สิ่งต่าง ๆ ที่เราน ามาเปรียบเทียบกันได้อย่าง
ลึกซึ้งจนสามารถแยกแยะออกมาให้เห็นถึง
ค ว า ม เ ห มื อ น กั น  ค ว า ม ต่ า ง กั น  แ ล ะ 
ความสัมพันธ์กันในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งวิธีการ
หนึ่งที่จะท าให้เรารู้และเข้าใจได้เป็นอย่างดีก็
โดยอาศัยการเปรียบ เพ่ือให้เข้าใจเกี่ยวกับ
เรื่องนี้ได้ง่ายขึ้นในเบื้องต้นจึงสมควรศึกษา
ประเภทของอุปมานประมาณก่อน ซึ่งเมื่อ
น ามาจัดแบ่ ง เราสามารถแบ่ ง ได้ เป็น  ๓ 
ประเภท ดังนี้  
                 
๑) เปรียบเทียบความเหมือนกัน เป็นการ
น า เ อาสิ่ ง ที่ มี ลั กษณะอย่ า ง เ ดี ย วกั นมา
เปรียบเทียบกัน ตัวอย่างเช่น การเปรียบเทียบ
ความเหมือนกันของเซลล์พืชและเซลล์สัตว์ 
คือ ทั้งเซลล์พืชและเซลล์สัตว์มีสิ่งที่เหมือนกัน 
ได้แก่ เยื่อหุ้มเซลล์ นิวเคลียส และไซโตพลา
ซึม 
                 
๒) เปรียบเทียบความต่างกัน เป็นการน าเอา

สิ่งที่ไม่มีลักษณะอย่างเดียวกันมาเปรียบเทียบ
กัน ตัวอย่างเช่น การเปรียบเทียบความต่างกัน
ของเซลล์พืชและเซลล์สัตว์ คือ ทั้งเซลล์พืช
และเซลล์สัตว์มีสิ่งที่ต่างกัน ได้แก่ ด้านรูปร่าง 
ผนังเซลล์ คลอโรพลาสต์ และ คลอโรฟีลล์
เพ่ือให้เข้าใจได้ง่ายผู้เขียนจะน าความเหมือน
และความต่างมาเปรียบกันให้เห็นในรูปของ
ตารางดังนี้ 

 ตารางที่ ๒.๑ แสดงการเปรียบเทียบ
ความเหมือนและความต่างกันของเซลล์พืช
และเซลล์สัตว์ 
 

การ
เปรียบเทียบ 

ประเภทของเซลล์ 
เซลล์พืช เซลล์สัตว ์

ค ว า ม
เหมือนกัน 

มีเยื่อหุ้ม
เซลล์  
มีนิวเคลียส  
มีไซโตพลา
ซึม 

มี เ ยื่ อ หุ้ ม
เซลล์  
มีนิวเคลียส  
มีไซโตพลา
ซึม 



๑๔ 

 

ค ว า ม
ต่างกัน 

มีรูปร่างเป็น
สี่เหลี่ยมมี
ผนังเซลล์ 
มีคลอโรพ
ลาสต์ 
มคลอโรฟีลล์  

มีรูปร่าง
เป็นวงรี 
ไม่มีผนัง
เซลล์ 
ไม่มีคลอ
โรพลาสต์
ไม่มี
คลอโรฟีลล์ 

                  
๓) เปรียบเทียบความสัมพันธ์กัน เป็นการ
เปรียบเทียบให้เห็นถึงความเกี่ยวข้องกันของ
สิ่งที่เราน ามาใช้เปรียบเทียบว่าเป็น
ความสัมพันธ์รูปแบบใด ความสัมพันธ์ดังกล่าว
สามารถแบ่งย่อยได้ ๓ รูปแบบ คือ (๑) 
ความสัมพันธ์ในทิศทางเดียวกัน ตัวอย่างเช่น 
“การใช้ไฟฟ้ามากท าให้เสียค่าไฟฟ้ามาก” 
หรือ “การใช้ฟ้าไฟน้อยท าให้เสียค่าไฟฟ้า
น้อย” จะเห็นได้ว่าความสัมพันธ์ของการใช้
ไฟฟ้ากับการจ่ายค่าไฟฟ้าในตัวอย่างนี้เป็นไป
ในทิศทางเดียวกัน คือ ถ้าใช้ไฟฟ้ามากก็
จะต้องจ่ายค่าไฟฟ้ามากข้ึนหรือถ้าใช้ไฟฟ้า
น้อยก็จะต้องค่าไฟฟ้าน้อย (๒) ความสัมพันธ์
ในทิศทางกลับกัน ตัวอย่างเช่น “ขับรถด้วย
ความเร็วมากท าให้ถึงจุดหมายโดยใช้เวลา
น้อย” หรือ “ขับรถด้วยความเร็วน้อยท าให้ถึง
จุดหมายโดยใช้เวลามาก” จะเห็นได้ว่า
ความสัมพันธ์ของเวลากับความเร็วในตัวอย่าง
นี้เป็นไปในทิศทางกลับกัน คือ สมมติว่าออก
การเดินทางจากรุงเทพฯ มีจุดหมายอยู่ท่ี
เชียงใหม่ ถ้าขับรถเร็วมากจะท าให้ถึงเชียงใหม่

โดยใช้เวลาน้อย หรือ ในทางกลับกัน ถ้าหาก
ขับรถเร็วน้อยจะท าให้ถึงเชียงใหม่โดยใช้เลา
มาก (๓) ไม่มีสัมพันธ์กัน ตัวอย่างเช่น “น าผ้า
ยันต์มหาระรวยไปติดไว้ที่ประตูบ้านแล้วจะท า
ให้ร่ ารวย นายแดงน าผ้ายันต์ติดไว้ที่ประตูบ้าน
มาสิบปีแล้ว ผลก็คือนายแดงไม่ได้ร่ ารวย” จะ
เห็นได้ว่าผ้ายันต์มหาระรวยกับความร่ ารวย
ไม่ได้มีความสัมพันธ์กัน เพราะนายแดงติดผ้า
ยันต์มหาระรวยไว้ที่ประตูบ้านผ่านมาสิบปี
แล้วก็ไม่ได้ท าให้นายแดงเป็นคนร่ ารวยขึ้นมา
เลย 
 ๒ . ๑ . ๔ . ๓   ลั ก ษณะขอ ง อุป มา น
ประมาณ คุณสมบัติเฉพาะตัวเกี่ยวกับบ่อเกิด
ของความรู้แบบอุปมานประมาณสามารถ
จ าแนกได้ดังนี้               
๑) ยอมรับความรู้ขั้นประจักษ์  คือ ยอมรับ
การรับรู้ที่เกิดจาก 
ปร ะส า ท สั ม ผั ส โ ด ย ต ร ง มี จุ ด เ น้ น ที่ ว่ า
ประสบการณ์จะท าให้เกิดความรู้ต้องผ่าน
กระบวนการเปรียบเทียบก่อน เมื่อเราจะ
ก าหนดรู้ว่ามีความยาวได้ก็ต่อเมื่อเราได้น าไป
เทียบเทียบกับความสั้น ถ้าหากว่าสิ่งต่าง ๆ ที่
มีอยู่โดยล าพังเพียงสิ่งเดียวเราก็ไม่สามารถที่
จะบอกได้ว่ ามีความยาวหรือมีความสั้ น 
ตัวอย่างเช่น ครูน าดินสอด าแท่งหนึ่งให้
นักเรียนดูแล้วบอกกับนักเรียนว่า “ดินสอด า
แทงนี้ ย าว” มัน เป็นการยากที่ จะท า ให้
นักเรียนรู้ว่าดินสอด าที่ครูน ามาให้ดูนั้นคือ
ดินสอด าที่ยาว แต่ถ้าครูน าดินสอด ามาให้
นักเรียนดูสองแท่งโดยแท่งหนึ่งมีความยาว
กว่าอีกแท่งหนึ่งแล้วถามนักเรียนว่า “ระหว่าง



๑๕ 

 

ดินสอด าสองแท่งนี้อันไหนยาวและอันไหน
สั้น” เมื่อนักเรียนได้เห็นดินสอด าทั้งสองแท่ง
ก็จะมีการเปรียบเทียบกันเกิดขึ้นภายหลังจาก
การเปรียบเทียบกันแล้วก็เกิดความรู้และบอก
ครูได้อย่างถูกต้องว่าดินสอด าแท่งไหนยาว
และสั้นกว่ากัน ในกรณีอ่ืนก็เช่นเดียวกัน การ
ที่จะรู้ว่าเย็นก็ต้องเปรียบเทียบกับร้อน การที่
จะรู้ว่าอ่อนก็ต้องเปรียบเทียบกับแข็ง เป็นต้น 
ความรู้ที่เกิดในลักษณะอย่างนี้เป็นความรู้ขั้น
ประจักษ์ก็จริงแต่อุปมานประมาณมีจุดเน้น
ที่ว่าประสบการณ์จะท าให้เกิดความรู้ต้องผ่าน
กระบวนการเปรียบเทียบก่อนจึงจะท าให้เรา
สามารถก าหนดรู้สิ่งนั้นได้ถูกต้อง ด้วย
ลักษณะที่มี จุ ด เน้น เป็น พิ เศษอย่างนี้ จึ ง
จ า เป็นต้องแยกบ่อเกิดของความรู้ แบบ
อุปมานประมานออกมาจากความรู้แบบประ
จักษประมาณ 
๒) ยอมรับความรู้ เ ชิ ง เปรียบเทียบ  คือ 
ยอมรับว่าการเปรียบเทียบท าให้เกิดความรู้
ชนิดใหม่ได้ เพราะการเปรียบเทียบจะให้เรา
สามารถเกิดความรู้ ได้ว่า อะไรเป็นสิ่งที่มี
ลักษณะเหมือนกัน อะไรที่มีลักษณะแตกต่าง
กัน และอะไรที่มีลักษณะสัมพันธ์กัน เมื่อเรา
หาความเหมือน ความต่าง และความสัมพันธ์
กันได้แล้วก็สามารถน าไปสู่การสังเคราะห์
จัดเป็นหมวดหมู่  เป็นกลุ่มของความรู้ ใน
ลักษณะต่าง ๆ ได้มากมาย ตัวอย่างเช่น เมื่อ
เราพูดถึง “กลุ่มของสิ่งมีชีวิต” เราสามารถ
จัดเป็นกลุ่มของความรู้ต่อได้อีก คือ “พืชและ
สัตว์” การที่เราสามารถจัดกลุ่มความรู้แบบนี้
ได้ก็เนื่องจากว่าเราได้เปรียบเทียบแล้วว่าพืช

และสัตว์มีลักษณะที่เหมือนกันอยู่อย่างน้อย
ที่สุดหนึ่งอย่าง คือ ทั้งพืชและสัตว์ต่างก็เป็น
สิ่งมีชีวิต อย่างนี้เรียกว่า “การเปรียบความ
เหมือนกัน” แต่ พืชและสัตว์ก็ยั งมีความ
แตกต่างกันอย่างน้อยที่สุดหนึ่งอย่าง คือ พืช
ไม่สามารถเคลื่อนที่ไปไกลจากจุดก าเนิดได้แต่
สัตว์สามารถเคลื่อนที่ไปไกลจากจุดก าเนิดได้ 
เป็นต้น อย่างนี้เรียกว่า “การเปรียบเทียบ
ความต่างกัน” จากความรู้ในกลุ่มพืชและสัตว์
โดยอาศัยการเปรียบเทียบนี้ในแต่ละกลุ่มทั้ง
ของพืชและของสัตว์เรายังสามารถแบ่งเป็น
กลุ่มความรู้ย่อย ๆ ลงไปได้อีกมากมาย  
 ๒.๑.๕   อรรถาปัตติ (postulation) 
อรรถาปัตตินี้เป็นสิ่งที่มีอยู่ในอนุมานประมาณ
มาแต่เดิมแล้ว ท่านประภากร แห่งส านัก
ปรัชญามีมางสาได้เพ่ิมเข้ามาให้เป็นบ่อเกิด
ของความรู้อีกแบบหนึ่ง อย่างไรก็ตามเราไม่
ควรมองข้ามประเด็นนี้ไปเลยเสียทีเดียว น่าจะ
ได้น ามาศึกษาไว้ในบทนี้ด้วย อรรรถาปัตติคือ
อะไร อรรรถาปัตติแบ่ ง ได้อย่ างไร และ 
อรรรถาปัตติมีลักษณะอย่างไร เราจะได้ศึกษา
ตามล าดับดังนี้ 
 ๒.๑.๕.๑ ความหมายของอรรถาปัตติ 
หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากการตั้งข้อความที่
เป็นเงื่อนไขเอาไว้ หรือความรู้ที่เกิดจากการ
อ้า ง เหตุ ผลแบบตั้ ง สมมติ ฐ านหรื อการ
คาดคะเน โดยประโยคตั้งของข้อความที่เป็น
เงื่อนไขทั้งสองเป็นจริงทั้งคู่ แต่เป็นความจริงที่
ขัดแย้งกัน เมื่อความจริงขัดแย้งกันจึงท าให้
เกิดการตั้งสมมติฐานหรือคาดคะเนถึงความ
จริงที่เกิดขึ้นในประโยคที่สามซึ่งเป็นประโยค



๑๖ 
 

สรุป ตัวอย่างเช่น นางสาวแหล่โฆษณาขาย
เครื่องส าอางยี่ห้อหนึ่งบอกถึงสรรพคุณให้ผู้ใช้
ทราบว่าหากใช้เครื่องส าอางยี่ห้อนี้แล้วจะท า
ให้ผิวขาวสวยเนียนนุ่มน่าสัมผัส เพราะตนเอง
ได้เคยใช้เป็นประจ า แต่ตัวนางสาวแหล่ผู้ก าลัง
โฆษณาสินค้ายี่ห้อนี้อยู่เป็นผู้มีผิวด าครุขระไม่
น่าสัมผัส จากตัวอย่างนี้จะเห็นว่าประโยคตั้ง
ของข้อความที่เป็นเงื่อนไขทั้งสองเป็นจริงทั้งคู่ 
แต่ เป็นความจริ งที่ ขั ดแย้ งกัน  กล่ าวคื อ 
นางสาวแหล่เป็นผู้ใช้เครื่องส าอางนี้จริงและ
นางสาวแหล่เป็นผู้มีผิวด าครุขระไม่น่าสัมผัส
จริง ดังนั้น จึงตั้งสมมติฐานหรือคาดคะเนไป
ว่า “เครื่องส าอางยี่ห้อนี้ไม่เป็นสิ่งท าให้ผิวขาว
สวยเนียนนุ่มน่าสัมผัสแน่ ๆ”  เพราะว่าถ้ามี
สรรพคุณอย่างที่นางสาวแหล่โฆษณาจริงแล้ว
นางสาวแหล่จะต้องเป็นผู้ที่มีผิวขาวสวยเนียน
นุ่มน่าสัมผัสแน่ ๆ เลย เนื่องจากเป็นผู้ที่ใช้
สินค้ ายี่ ห้ อนี้ อยู่ เป็นประจ า  การสรุปว่ า
เครื่องส าอางยี่ห้อนี้ไม่เป็นสิ่งท าให้ผิวขาวสวย
เนียนนุ่มน่าสัมผัสแน่ ๆ ข้อสรุปนี้เป็นประโยค
สมมติฐานหรือคาดคะเนที่ตั้งขึ้นจากประโยค
ตั้งของข้อความที่เป็นเงื่อนไขทั้งสองที่ขัดแย้ง
กัน ประโยคในลักษณะเช่นนี้แหละที่ เรา
เรียกว่าเป็นบ่อเกิดของความรู้แบบ “อรรถา
ปัตต”ิ 
 ๒.๑.๕.๒ ประเภทของอรรถาปัตติ เป็น
บ่อ เกิดของความรู้ ที่ ได้ จากการอนุมาน
เช่นเดียวกันกับบ่อเกิดของความรู้แบบอนุมาน
ประมาณ แต่อรรถาปัตติมีจุดเน้นเกี่ยวกับ
ความรู้ที่เกิดจากการตั้งข้อความที่เป็นเงื่อนไข
เอาไว้ โดยประโยคตั้ งของข้อความที่ เป็น

เงื่อนไขทั้งสองเป็นจริงทั้งคู่แต่เป็นความจริงที่
ขัดแย้งกัน เมื่อความจริงขัดแย้งกันจึงท าให้
เกิดการตั้งสมมติฐานหรือคาดคะเนถึงความ
จริงที่เกิดขึ้นในประโยคที่สามซึ่งเป็นประโยค
สรุป ซึ่งบ่อเกิดความรู้แบบนี้เป็นสิ่งที่มีอยู่แล้ว
ในบ่อเกิดความรู้แบบอนุมานประมาน ดังนั้น
หากจะน าอรรถาปัตติมาจัดแบ่งประเภทคงไม่
ต่างไปจากบ่อเกิดความรู้แบบอนุมานประมาณ
ซึ่งสามารถแบ่งได้เป็น ๒ ประเภท คือ แบบนิร
นัย และแบบอุปนัย นั้นเอง ซึ่งเรื่องนี้ผู้เขียนได้
อธิบายรายละเอียดไว้แล้วในที่นี่จะไม่อธิบาย
ซ้ าอีกขอให้ดูรายละเอียดเรื่องนี้ในหัวข้อที่ว่า
ด้วยประเภทของความรู้แบบอนุมานประมาน
ที่ผ่านมาก็แล้วกัน 
 ๒.๑.๕.๓ ลักษณะของอรรถาปัตติ 
คุณสมบัติเฉพาะตัวเกี่ยวกับบ่อเกิดของความรู้
แบบอรรถาปัตติมีลักษณะดังนี้  คือ กลุ่มนี้ 
ยอมรับบ่อเกิดความรู้ ๔ อย่าง ได้แก่ ประ
จั กษประมาณ อนุ มานประมาณ ศั พท
ประมาณ และอุปมานประมาณ แต่ว่า “ท่าน
ประภากร” แห่งส านักปรัชญามีมางสาได้เพ่ิม 
อรรถาปัตติ เข้ามาเป็นบ่อเกิดของความรู้อย่าง
ที่ ๕ เพ่ือให้เห็นลักษณะที่เป็นคุณสมบัติโดด
เด่นเฉพาะตัวของเรื่องที่ต้องการอธิบายให้
แตกต่างไปจากบ่อเกิดของความรู้ ๔ อย่างที่
เคยมีมาแล้วแต่เดิมเท่านั้น  
 ๒.๑.๖ อนุปลัพธิ (Non-cognition)  
ส าหรับอนุปลัพธินี้เป็นสิ่งที่ ท่านกุมาริลภัฏฏะ 
แห่งส านักปรัชญามีมางสา ได้เพ่ิมเข้ามาให้
เ ป็ นบ่ อ เ กิ ดของคว ามรู้ อี กแบบหนึ่ ง  ดู
เหมือนว่าเรื่องนี้จะให้การยอมรับกันอยู่ในกลุ่ม



๑๗ 

 

ปรัชญามีมางสาที่สืบต่อจากท่านกุมาริลภัฏฏะ
เป็นต้นมา อย่างไรก็ตามเราก็จะไม่มองข้าม
ประเด็นนี้ไปเลยเสียทีเดียว น่าจะได้น ามา
ศึกษาไว้ในบทนี้ด้วย เกี่ยวกับเรื่องของอนุป
ลัพธิคืออะไร อนุปลัพธิแบ่งได้อย่างไร และ 
อนุปลัพธิมีลักษณะอย่างไร เราจะได้ศึกษา
ตามล าดับดังนี้ 
 ๒.๑.๖.๑ ความหมายของอนุปลัพธิ 
หมายถึง ความรู้ที่ เกิดจากการไม่ประจักษ์ 
หรือ การรับรู้ว่าสิ่งนั้นไม่มีเป็นบ่อเกิดของ
ความรู้ คือ ความรู้เกิดจากการไม่ปรากฏของ
วัตถุที่ เราต้องการจะรู้  เช่น รู้ว่าไม่มีนาย
ทวีศักดิ์ ทองทิพย์ อยู่ในห้องนี้ เพราะว่า ณ 
เวลานี้ติดการเข้าร่วมสัมมนางานวิชาการที่
จังหวัดเชียงใหม่ ค าว่า นายทวีศักดิ์ ทองทิพย์ 
นี้เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง แต่ ณ เวลานี้ไม่ได้มีอยู่ใน
ห้องนี้ การไม่ได้รับรู้หรือการไม่ปรากฏของ
วัตถุที่เราต้องการจะรู้ คือ ตัวของนายทวีศักดิ์ 
ทองทิพย์ ในห้องนี้ ถือ เป็นบ่อเกิดของความรู้ 
เพราะมันได้บอกให้ เรารู้ว่า “สิ่งนั้นไม่มี” 
ความรู้แบบนี้ไม่จัดเป็นความรู้แบบอนุมาน 
(No – Inference) แต่เป็นความรู้แบบไม่
ประจักษ์ของสิ่งนั้น ในกรณีนี้ถ้าเราต้องการ
พิสูจน์ว่าความรู้ที่ได้นี้เป็นจริงหรือไม่ก็ให้เปิด
ห้องแล้วเข้าไปตรวจพิสูจน์ดูก็จะทราบความ
จริงว่า ไม่มีนายทวีศักดิ์ ทองทิพย์ อยู่ในห้องนี้
จริง ๆ ในกรณีอ่ืนอีก เช่น เข้ามาในห้องไม่เห็น
โทรทัศน์ ก็รู้ว่าไม่มีโทรทัศน์ ไม่เห็นหนังสืออยู่
บนโต๊ะ ก็รู้ว่าไม่มีหนังสืออยู่บนโต๊ะ เป็นต้น 
 ๒.๑.๖.๒ ประเภทของอนุปลัพธิ เพ่ือให้
ผู้ศึกษาได้เข้าใจรายละเอียดเกี่ยวกับเรื่องนี้ได้

ชัดเจนยิ่งขึ้นเห็นสมควรจัดแบ่งบ่อเกิดของ
ความรู้แบบนี้ออกให้เห็นเป็นประเภท ซึ่งอนุป
ลัพธินี้เมื่อน ามาจัดประเภทเราสามารถแบ่งได้
เป็น ๔ ประเภท ดังนี้ 
 ๑) การรับรู้สิ่งที่ไม่เคยมีอยู่ในที่ใด ๆ  
คือ สิ่งนั้นไม่เคยมีอยู่เลยไม่ว่าในอดีต ปัจจุบัน 
หรืออนาคต เช่น หนวดเต่า หรือ เขากระต่าย 
เป็นต้น เป็นสิ่งที่บอกให้เราได้รู้ว่า ไม่เคยมีสิ่ง
นี้เกิดขึ้น ไม่ว่าที่ไหน ณ เวลาได ๆ ก็ตาม การ
รับรู้แบบนี้ถือว่าเป็นบ่อเกิดของความรู้ เพราะ
มันได้บอกให้เราได้รู้ว่า สิ่งนั้นไม่มี 
 ๒) การรับรู้สิ่ งที่ ไม่ เคยมีมาก่อนแต่
ช่วงหนึ่งเกิดมีขึ้น ณ เวลานี้สิ่งนั้นก็มิได้มีแล้ว 
เช่น ไดโนเสาร์ พระพุทธเจ้าที่เป็นศาสดาของ
พระพุทธศาสนา พระเจ้าอโศกมหาราชที่เป็น
กษัตริย์ของแคว้นมคธ เป็นต้น เป็นสิ่งที่บอก
ให้เราได้รู้ว่า สิ่งนั้นไม่เคยมีมาก่อนแต่ช่วงหนึ่ง
เกิดมีขึ้น ณ เวลานี้สิ่งนั้นก็มิได้มีแล้ว  การรับรู้
แบบนี้ถือว่าเป็นบ่อเกิดของความรู้ เพราะมัน
ได้บอกให้เราได้รู้ว่า สิ่งนั้นไม่มี  
 ๓) การรับรู้สิ่งที่มีอยู่ในปัจจุบันแต่ ณ 
เวลานี้สิ่งนี้มิได้ปรากฏในที่นี้ เช่น ไม่มีปลาทู
อยู่ในหม้อนี้ ค าว่า ปลาทู เป็นสิ่งที่มีอยู่ แต่ ณ 
เวลานี้ไม่มีอยู่ ถึงแม้จะมีอยู่ในที่อ่ืน ๆ แต่ไม่มี
ในหม้อนี้ การไม่ปรากฏของวัตถุ คือ ปลาทูใน
หม้อนี้ ถือว่าเป็นบ่อเกิดของความรู้ เพราะมัน
ได้บอกให้เราได้รู้ว่า สิ่งนั้นไม่มี 
 ๔) การรับรู้สิ่ งไม่เคยมีในอดีต และ
ปัจจุบัน แต่ จะมีข้ึนในอนาคต เช่น เจ้าอาวาส
วัดโนนสูง ได้กล่าวกับอุบาสกและอุบาสิกาว่า 
ปีหน้าจะสร้างอุโบสถหลังใหม่ ทางทิศใต้ติด



๑๘ 

 

กับศาลาหลังนี้ ค าว่า อุโบสถหลังใหม่ ในอดีต
และปัจจุบันไม่มี แต่ปีหน้าจะมีขึ้น เป็นสิ่งที่
บอกให้เราได้รู้ว่า ปัจจุบันยังมิได้มีอุโบสถหลัง
ใหม่ ที่วัดโนนสูงแห่งนี้ การรับรู้แบบนี้ถือว่า
เป็นบ่อเกิดของความรู้ เพราะมันได้บอกให้เรา
ได้รู้ว่า สิ่งนั้นไม่มี 
 ๒ .๑ .๖ .๓  ลั กษณะของอนุ ปลั พธิ 
คุณสมบัติเฉพาะตัวเกี่ยวกับบ่อเกิดของความรู้
แบบอนุปลัพธิมีลักษณะดั งนี้  คือ กลุ่ มนี้ 
ยอมรับบ่อเกิดความรู้ ๔ อย่าง ได้แก่ ประ
จั กษประมาณ อนุ มานประมา ณ ศั พท
ประมาณ  และ อุปมานประมาณ  ท่ า น
ประภากร แห่งส านักปรัชญามีมางสาได้เพ่ิม 
อรรถาปัตติ เข้ามาเป็นบ่อเกิดของความรู้อย่าง
ที่ ๕ และต่อมาได้มี “ท่านกุมาริลภัฏฏะ” แห่ง
ส านักปรัชญามีมางสาซึ่งเป็นส านักปรัชญาที่
อยู่ในกลุ่มเดียวกันกับท่านประภากร ได้เพ่ิม 
อนุปลัพธิ เข้ามาเป็นบ่อเกิดของความรู้อย่างที่ 
๖ เพ่ือให้เห็นลักษณะที่เป็นคุณสมบัติโดดเด่น
เฉพาะตั วของ เรื่ องที่ ต้ องการอธิบายให้
แตกต่างไปจากบ่อเกิดของความรู้ ๕ อย่างที่
เคยมีมาแล้วแต่เดิมเท่านั้น  
 

๒.๒ ประเภทของความรู้ 
 ในปรัชญาอินเดียได้มีการถกเถียงและ
วิพากษ์วิจารณ์เกี่ยวกับเรื่องของความรู้ไว้
อย่ า ง พิสดาร  ผลของการถก เถี ย งและ
วิพากษ์วิจารณ์ของนักปรัชญากลุ่มต่าง ๆ ทั้ง
ที่เป็นกลุ่มหัวอนุรักนิยมและกลุ่มหัวก้าวหน้า
ได้ก่อให้เกิดกลุ่มของความรู้ที่ เป็นศาสตร์
ประเภทหนึ่งขึ้นมาที่เรียกว่า ประมาณศาสตร์ 

(Methodology of knowedge) ซึ่งแปลว่า 
วิธีการที่ถูกต้อง ความรู้แท้ ความรู้ถูก หรือ 
ความรู้จริง ความรู้ดังกล่าวนี้จัดเป็นความรู้ที่มี
ความสมเหตุสมผล ส าหรับในหัวข้อนี้จะได้
ศึกษาเกี่ยวกับประเภทของความรู้ในระบบ
ปรัชญาของอินเดียโดยเฉพาะส านักนยายะ
และส านักไวเศษิกะ ได้จัดแบ่งความรู้ออกเป็น 
๒ ประเภทด้วยกัน คือ ๑) อนุภาวะ หมายถึง
ความรู้โดยตรง ๒) สมฤติ หมายถึงความรู้โดย
อ้อม ซึ่งลายละเอียดของแต่ละประเภทจะได้
น าเสนอดังนี้ 
 ๒.๒.๑ อนุภาวะ (Presentative )  
อนุภาวะ หมายถึง ความรู้โดยตรง เป็นการ
รับรู้ที่เกิดจากอินทรีย์สัมผัสหรือความรู้โดย
อาศัยประสาทสัมผัสทั้งห้า ได้แก่ การรับรู้ทาง
ตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น และ ทางกาย  
เป็นการรับรู้ที่ เกิดขึ้นในขณะปัจจุบัน คือ 
เมื่อใดที่อินทรีย์ทั้งห้าได้สัมผัสกับอารมณ์เมื่อ
นั้นก็จะเกิดความรู้ขึ้นในทันที ความรู้โดยตรง
นี้ยังสามรถแบ่งย่อยออกไปได้อีก ๒ ประเภท 
ดังนี้  
 ๒.๒.๑ .๑ ความรู้ แท้  (Valid 
knowledge) เป็นความรู้ที่ถูกต้องตามความ 
เป็นจริง เป็นความรู้ที่มีความสมเหตุสมผล 
ตรงกับสภาพความเป็นจริง และตรงกับสิ่งที่มี
อยู่จริง ตัวอย่างเช่น เรารู้ว่ามีอุโบสถหลังหนึ่ง
อยู่กลางน้ าในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ต าบลล าไทร อ าเภอวังน้อย 
จังหวัดพระนครศรีอยุธยา เมื่อเราได้ไปดูด้วย
ตา ก็ปรากฏว่ามีอุโบสถหลังหนึ่งอยู่กลางน้ า
ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



๑๙ 
 

ต า บล ล า ไ ท ร  อ า เ ภ อ วั ง น้ อ ย  จั ง ห วั ด
พระนครศรีอยุธยาจริง ๆ อย่างนี้ถือว่าเป็น
ความรู้แท้ เพราะสิ่งที่เห็นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง
ตามท่ีเราได้รู้มา 
 ๒ .๒ .๑ . ๒  ค ว าม รู้ ไ ม่ แท้  (Invalid 
knowledge) เป็นความรู้ที่ส าคัญผิด อันเกิด
จากความบกพร่องหรือข้อจ ากัดของประสาท
การรับรู้ ท าให้เข้าใจผิดไปว่าสิ่งที่รับรู้นั้นเป็น
สิ่งที่มีอยู่จริง เช่น เรามองเห็นฟ้าจรดกับดิน 
มองเห็นฟ้าจรดกับน้ าทะเล และมองเห็นน้ า
เต็มถนนในขณะที่แดดร้อนจัด อย่างนี้ถือเป็น
ความรู้ไม่แท้ เพราะสิ่งที่เห็นนั้นเป็นภาพลวง
ตา เป็นสิ่ งที่ ไม่ ได้มีอยู่ จริ ง  แต่ เนื่องจาก
ประสาทการรับรู้ของเรามีข้อจ ากัด จึงท าให้
มองเห็นเป็นเช่นนั้น บางครั้งท าให้เข้าใจผิดไป
ว่าสิ่งที่เห็นนั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง 

 ๒ .๒ .๒  สมฤติ  ( Presentative of 
remembrance) สมฤติ หมายถึง ความรู้
โดยอ้อม เป็นความรู้ที่เกิดจากความจ าได้หรือ
ความระลึกได้ ความรู้ประเภทนี้ เป็นสิ่งที่
ตกค้างของประสบการณ์ในอดีต ความจ าได้
หรือความระลึกได้จึงมิใช่ความรู้ เหตุผลที่ไม่
จัดว่าเป็นความรู้ก็เพราะว่าสิ่งที่เราจ าได้และ
ระลึกได้ในบัดนี้ เราได้เคยรู้มันมาแล้วก่อน
หน้านี้ เมื่อได้พบกับสิ่งนั้นเข้าอีกครั้งหนึ่งเรา
จึงเกิดความจ าหรือระลึกถึงสิ่งนั้นขึ้นมาได้ 
ดังนั้น ความจ าได้หรือความระลึกได้จึงไม่จัด
ว่าเป็นความรู้ที่สมเหตุสมผล 

สรุป 

 เนื้อหาที่ได้ศึกษามาในบทนี้เป็น
การน าเสนอให้เห็นว่าแนวคิดทางตรรกศาสตร์
ของส านักปรัชญาอินเดียได้รวมอยู่ในประมาณ
ศาสตร์ หมายถึง วิธีการที่ถูกต้อง ความรู้แท้ 
ความรู้ถูก หรือ ความรู้จริง ความรู้ดังกล่าวนี้
จัดเป็นความรู้ที่มีความสมเหตุสมผล ใน
ปรัชญาอินเดียได้ใช้ค านี้ ให้มีความหมาย
เทียบเท่ากันกับ ญาณวิทยา หรือ ทฤษฎี
ความรู้ เนื้อหาที่ได้น าเสนอไปแล้วในบทนี้มี
หัวข้อส าคัญน ามาสรุปได้เป็น ๒ หัวข้อหลัก 
ดังนี้ 
 ๑) บ่อเกิดของความรู้  
             ในส านักปรัชญาของอินเดีย
นั้นได้มีทัศนะเกี่ยวกับความรู้ที่ถูกต้อง ทั้งใน
ลักษณะที่แตกต่างและสอดคล้องกัน เกี่ยวกับ
ความรู้ ที่ ถู กต้องของส านั กที่ ยอมรั บกัน
ประมวลได้ทั้งหมด ๗ อย่าง ดังนี้ คือ  
  (๑) ประจักษประมาณ หมายถึง 
การรับรู้ที่ เกิดจากประสาทสัมผัสหรือจิต
สัมผัสกับอารมณ์โดยตรง ประจักษประมาณ
แบ่งได้ ๒ ประเภท คือ ประสบการณ์ทาง
ประสาทสัมผัส และประสบการณ์ทางจิต 
ประจักษประมาณแบ่งได้ ๔ ลักษณะ คือ ให้
ความส าคัญกับญาณวิทยามากกว่าอภิปรัชญา 
ปฏิเสธความรู้ที่มีมาก่อนประสบการณ์ ต้น
ก า เ นิ ด ข อ ง ค ว า ม รู้ ทั้ ง ป ว ง เ กิ ด จ า ก
ประสบการณ์ และ ยอมรับประสบการณ์ ๒ 
อย่าง คือ ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสกับ
ประสบการณ์ทางจิต 

(๒) อนุมานประมาณ หมายถึง 
ความรู้ที่เกิดโดยอาศัยสิ่งที่เป็นตัวกลาง คือ 



๒๐ 
 

กระบวนการที่ท าให้ได้รับความรู้อย่างหนึ่งโดย
อาศัยความรู้อีกอย่างหนึ่ง อนุมานประมาณ
แบ่งได้ ๒ ประเภท คือ การนิรนัยกับการ
อุปนัย อนุมานประมาณแบ่งได้ ๓  ลักษณะ 
คือ ให้ความส าคัญกับประจักษประมาณและ
อนุมานประมาณ อาศัยตัวกลางในการเข้าถึง
แหล่งความรู้  และให้ความส าคัญกับการ
อนุมาน ๒ แบบ คือ  แบบนิรนัยกับแบบ
อุปนัย 
  (๓ )  ศั พทประมาณ  หมายถึ ง 
ความรู้ที่เกิดจากเสียงหรือค าที่ได้จากแหล่งที่
น่าเชื่อถือต่าง ๆ หรือ ที่ได้ฟังมาจากบุคคลผู้มี
ความน่าเชื่อถือ ศัพทประมาณ แบ่งได้ ๒
ประเภท คือ ให้ความส าคัญกับศัพท์ว่าเป็นบ่อ
เกิดของความรู้ที่น่าเชื่อถือและศัพทประมาณ
ที่เกิดจากแหล่งน่าเชื่อถือที่เป็นตัวบุคคล ศัพท
ประมาณแบ่งได้ ๒ ลักษณะ คือให้ความส าคัญ
กับศัพท์ว่าเป็นบ่อเกิดของความรู้ที่น่าเชื่อถือ 
และเน้นความรู้ที่ได้จากแหล่งที่ถูกต้อง 
            (๔) อุปมานประมาณ หมายถึ ง 
ความรู้ที่ เกิดจากการเปรียบเทียบ อุปมาน
ประมาณ แบ่งได้ ๓ ประเภท คือ เปรียบเทียบ
ความเหมือนกัน เปรียบเทียบความต่างกัน 
และเปรียบเทียบความสัมพันธ์กัน อุปมาน
ประมาณแบ่งได้  ๒ ลักษณะ คือ ยอมรับ
ความรู้ขั้นประจักษ์และยอมรับความรู้ เชิง
เปรียบเทียบ 
            (๕) อรรถาปัตติ หมายถึง ความรู้ที่
เกิดจากการตั้งข้อความที่เป็นเงื่อนไขเอาไว้ 
หรือความรู้ที่ เกิดจากการอ้างเหตุผลแบบ
ตั้งสมมติฐานหรือการคาดคะเน โดยประโยค

ตั้งของข้อความที่เป็นเงื่อนไขทั้งสองเป็นจริง
ทั้งคู่ แต่เป็นความจริงที่ขัดแย้งกัน เมื่อความ
จริงขัดแย้งกันจึงท าให้เกิดการตั้งสมมติฐาน
หรือคาดคะเนถึงความจริงที่เกิดขึ้นในประโยค
ที่สามซึ่งเป็นประโยคสรุป ประเภทของอรรถา
ปัตติแบ่งได้เหมือนกันกับอนุมานประมาณ 
ลักษณะอรรถาปัตติยอมรับบ่อเกิดความรู้ ๔ 
อย่าง ได้แก่  ประจักษประมาณ อนุมาน
ประมาณ ศั พทประมาณ และ อุปมาน
ประมาณ แต่ให้เพ่ิม อรรถาปัตติ เข้ามาเป็น
บ่อเกิดของความรู้อย่างที่ ๕ 
 (๖) อนุปลัพธิ หมายถึง การรับรู้ว่าสิ่ง
นั้นไม่มีเป็นบ่อเกิดของความรู้ คือ ความรู้เกิด
จากการไม่ปรากฏของวัตถุที่เราต้องการจะรู้ 
อนุปลัพธิแบ่งได้ ๔ ประเภท คือ การรับรู้สิ่งที่
ไม่เคยมีอยู่ในที่ใด ๆ  การรับรู้สิ่งที่ไม่เคยมีมา
ก่อนแต่ช่วงหนึ่งเกิดมีขึ้น ณ เวลานี้สิ่งนั้นก็
มิได้มีแล้ว การรับรู้สิ่งที่มีอยู่ในปัจจุบันแต่ ณ 
เวลานี้สิ่งนี้มิได้ปรากฏในที่นี้ และการรับรู้สิ่ง
ไม่เคยมีในอดีตและปัจจุบัน แต่ จะมีขึ้นใน
อนาคต ลักษณะของอนุปลัพธิยอมรับว่า
ความรู้  ๖ อย่ าง  คือ ประจักษประมาณ 
อนุมานประมาณ ศัพทประมาณ อุปมาน
ประมาณ อรรถาปัตติ และอนุปลัพธิ เป็นบ่อ
เกิดของความรู้ 
 ๒) ประเภทของความรู้ 
       ส า นั ก ป รั ช ญ า ข อ ง อิ น เ ดี ย
โดยเฉพาะส านักนยายะและส านักไวเศษิกะ 
ได้จัดแบ่งความรู้ออกเป็น ๒ ประเภทดังนี้ คือ  
           (๑ )  อนุภาวะ หมายถึ ง  ความรู้
โดยตรง เป็นการรับรู้ที่เกิดจากอินทรีย์สัมผัส



๒๑ 
 

หรือความรู้โดยอาศัยประสาทสัมผัสทั้งห้า 
ความรู้โดยตรงนี้ยังสามรถแบ่งย่อยออกไปได้
อีก ๒ ประเภท คือ ความรู้แท้และความรู้ไม่
แท้ 

            (๒) สมฤติ หมายถึง ความรู้โดยอ้อม 
เป็นความรู้ที่ เกิดจากความจ าได้หรือความ
ระลึกได้ ความรู้ประเภทนี้เป็นสิ่งที่ตกค้างของ
ประสบการณ์ในอดีต จึงไม่จัดว่าเป็นความรู้ที่
ส ม เ ห ตุ ส ม ผ ล

 

บรรณานุกรม 
 
กีรติ  บุญเจือ. ปรัชญาส าหรับผู้เริ่มเรียน. พิมพ์ครั้งที่ ๑๐.กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. ๒๕๓๘. 
บุญมี แท่นแก้ว และคณะ. ปรัชญาเบื้องต้น. พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ๊นติ้งเฮ้าส์. ๒๕๔๔. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). ปรัชญากรีกบ่อเกิดภูมิปัญญาตะวันตก.พิมพ์ครั้งที่ ๖. 
 กรุงเทพฯ : ศยาม, ๒๕๕๐. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.พระไตรปิฎกภาษาไทย,ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
สมัคร บุราวาส. วิชาปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ ๔.กรุงเทพฯ: สยาม. ๒๕๔๔. 
สิริวัฒน์ ค าวันสา. พุทธศาสนาในอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ ๒.กรุงเทพฯ: พิทักษ์อักษร, ๒๕๔๕. 
ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ – ไทย, พิมพ์ครั้งที่ ๔.กรุงเทพฯ:  
 ศักดิโสภาการพิมพ์, ๒๕๔๘.  
หอมหวน บัวระภา, “ตรรกศาสตร์: ทฤษฎีความรู้ในพุทธปรัชญา”, ใน คือ มรรคาแห่งปรัชญา, 
 รวบรวมโดย ค าแหง วิสุทธางกูล,ขอนแก่น: คลังนานาวิทยา, ๒๕๔๙. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๒ 

 

 
 


