
๔๗ 
 

ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก 
พระมหาวิศิต  ธีรวํโส, ผศ. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาฯ  วิทยาเขตสุรินทร์ 
 
๑. ความน า 
 เ ม ต ต า ธ ร ร ม  “ค ว า ม รั ก ” ข อ ง
พระพุทธเจ้าที่มีต่อมวลมนุษยชาตินั้นกว้าง
ใหญ่ไพศาลยิ่งนัก  นับแต่ครั้งยังดํารงเพศเป็น
เจ้าชาย พระองค์ทรงมีเมตตาต่อพสกนิกรของ
พระองค์ปรารถนาช่วยเหลือพวกเขาให้พ้น
ทุกข์ในการดํารงชีวิต ทรงสละราชสมบัติเพ่ือ
แสวงหาทางแห่งความหลุดพ้นจากทุกข์
ในวัฏฏสงสารด้วยทรงหวังจะช่วยปลดเปลื้อง
พันธนาการแห่งกิเลสให้แก่มนุษยชาติ  คํา
สอนของพระองค์ล้วนมุ่งเน้นการปลดเปลื้อง
จิตใจของมนุษย์ให้หลุดพ้นจากความยึดมั่นถือ
มั่นที่ผิด ๆ นําไปสู่ทางสว่างอันประเสริฐ 
พระองค์ทรงแนะนําสั่งสอนมวลมนุษย์ด้วย
พระหฤทัยอันเปี่ยมล้นด้วยพระเมตตากรุณา
อันสูงยิ่งหวังให้ได้ลิ้มรสแห่งอมตธรรมตาม
พระองค์ ทรงแนะนําพร่ําสอน ชี้แจง แสดง 
บอกอย่างละเอียดหมดจดไม่มีปกปิดกําบังอํา
พรางแต่อย่างใด ทรงสอนให้อย่างไม่มีอาจริย
มุฏฐิ๑  คือไม่หวงวิชา ทรงถ่ายทอดให้โดยไม่
เลือกหน้า ทรงเมตตาแก่มนุษยชาติอย่างเท่า
เทียมเสมอเหมือนกันหมด  ทรงมีพระพุทธ
จริยาวัตรคือการทรงบําเพ็ญประโยชน์ปรากฏ
เด่นชัดเป็น ๓ ประการ คือ  (๑) โลกัตถจริยา 
การทรงบําเพ็ญประโยชน์แก่ชาวโลก  (๒) 

                                                 
๑  ดู ที. ม. (ไทย) ๑๐/๑๑๐/๑๖๔.   

ญาตัตถจริยา การทรงบําเพ็ญประโยชน์แก่
เหล่าชนผู้เป็นญาติตามเหมาะสม  (๓) พุทธัตถ
จริยา  ทรงบําเพ็ญประโยชน์ตามหน้าที่ของ
พระพุทธเจ้าแก่พุทธศาสนิกชนทั้งมวล  จะ
เห็นได้ว่าพระจริยาวัตรของพระองค์ท่ีทรงมีนั้น
มุ่งเพ่ือความสุขความเจริญ เพ่ือประโยชน์สุข 
และเกื้อกูลแก่คนทั้งโลก  ความรักของพระ
พุทธองค์ที่ทรงมีต่อพุทธศาสนิกชนและคนทั้ง
โลกทั้งในปฐมโพธิกาลคือเมื่อเริ่มแรกทรงตรัส
รู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ทรงมี
ความรักความปรารถนาดีห่วงใยต่อคนทั้งโลก
ทั้งเทพยดาและมวลมนุษยชาติ  ทรงตัดสิน
พระทัยเทศนาสั่งสอนธรรมให้ได้รับเรียนรู้ตาม
พระองค์ และเมื่อส่งพระสาวกไปประกาศ
พระพุทธศาสนาก็ทรงมุ่งให้เกิดประโยชน์สุข
แก่มวลมหาชนมนุษยชาติทั้งโลก และที่สําคัญ
ยิ่งก่อนเสด็จดับขันธปรินิพพานก็ทรงแสดงถึง
ความรักความห่วงใยในประโยชน์สุขให้ปรากฏ
แก่พุทธบริษัทและคนทั้งโลกที่ทรงตั้งปณิธาน
ไว้ยาวนานถึง ๔๕ ปีอย่างสุดจะพรรณนาได ้ 
พระพุทธองค์ทรงเปิดเผยพระหฤทัยอันเปี่ยม
ล้นด้วยความรักความเมตตากรุณาของ
พระองค์ให้พระอานนท์ทราบว่า มารใจบาปได้
เคยทูลอาราธนาขอให้พระองค์ปรินิพพานแต่
เมื่อแรกตรัสรู้ใหม่ ๆ ครั้งหนึ่ง แต่พระองค์ก็ได้
ปฏิเสธไปเพราะความรักและห่วงใยในพุทธ
บริษัทและมวลมนุษยชาติ โดยพระองค์ทรง



๔๘ 

 

ปฏิเสธมารด้วยพระดํารัสว่า “มารใจบาป เรา
จะยังไม่ปรินิพพานตราบใดที่ภิกษุทั้งหลายผู้
สาวกของเรา... ภิกษุณีทั้งหลายผู้สาวิกาของ
เรา. . .  อุบาสกทั้ งหลายผู้สาวกของเรา. . . 
อุบาสิกาทั้งหลายผู้สาวิกาของเรายังไม่เฉียบ
แหลม ไม่ได้รับการแนะนํา ไม่แกล้วกล้า ไม่
เป็นพหูสูต ไม่ทรงธรรม ไม่ปฏิบัติธรรมสมควร
แก่ธรรม ไม่ปฏิบัติชอบ ไม่ปฏิบัติตามธรรม 
เรียนกับอาจารย์ของตนแล้ว แต่ยังบอก แสดง 
บัญญัติ กําหนด เปิดเผย จําแนก ทําให้ง่าย
ไม่ได้ ยังแสดงธรรมมีปาฏิหาริย์ปราบปรัปวาท
ที่เกิดขึ้นให้เรียบร้อยโดยชอบธรรมไม่ได้... 
มารใจบาป เราจะยังไม่ปรินิพพาน ตราบใดที่
พรหมจรรย์ (พระพุทธศาสนา) ของเรายังไม่
บริบู รณ์  กว้ างขวาง แพร่หลาย รู้ จั กกัน
โดยมาก มั่นคงดี  กระทั่ ง เทพและมนุษย์
ทั้งหลายประกาศได้ดีแล้ว”๒  และทรงเปิดเผย
ว่าพระองค์เองได้ทรงทํานิมิตทําโอภาสนิมิตที่
ชัดเจนถึง ๑๖ ครั้งเ พ่ือให้พระอานนท์ทูล
วิงวอนขอให้พระองค์ดํารงพระชนมชีพอยู่
ตลอดกัปเพราะความเมตตากรุณารักและ
ห่วงใยในประโยชน์สุขของชาวโลกแต่พระ
อานนท์ไม่อาจรู้ทันได้๓ สุดท้ายพระองค์ก็ต้อง
รับคําขอให้ปรินิพพานของมารใจบาปซึ่งได้มา
อาราธนาครั้งนี้อีกครั้งหนึ่ง  และก่อนเสด็จ
ปรินิพพานพระองค์ทรงปลอบใจและแสดง
ความเมตตากรุณารักและห่วงใยในพุทธบริษัท

                                                 
๒  ดู ที. ม. (ไทย) ๑๐/๑๖๘-๑๗๗/๑๑๓-

๑๒๖.  
๓

   ดู ท.ี ม. (ไทย) ๑๐/๑๗๘-๑๘๒/๑๒๖-

๑๒๙.  

และคนทั้งโลกด้วยการประทานให้พระธรรม
วินัยคําสั่งสอนของพระองค์เป็นศาสดาของ
พุท ธ บริ ษั ท แ ท นพร ะอ ง ค์  ซึ่ ง ต่ อ ม า ไ ด้
พั ฒ น า ก า ร ม า เ ป็ น พ ร ะ ไ ต ร ปิ ฎ ก คื อ
พระพุทธศาสนาที่มีคุณูปการอย่างมากมายแก่
มวลมนุษยชาติชาวโลกกระทั่งป๎จจุบันนี้ 
บทความนี้จึงนําเสนอ “ประโยชน์ที่ได้รับจาก
การศึกษาพระไตรปิฎก” ที่อํานวยผลให้แก่ผู้
ศึกษาเรียนรู้พระไตรปิฎกดีแล้ว อันเป็นมรดก
ล้ําค่าแทนความรัก ความห่วงใย ความเมตตา
กรุณาปรารถนาดี       ของพระพุทธเจ้าที่มีต่อ
พุทธศาสนิกชนและมวลมนุษยชาติทั้งโลก มี
รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

๒. เมตตากรุณา : ความรักความ
ห่วงใย  

ความปรารถนาดี ของพระพุทธเจ้าที่
มีต่อคนทั้งโลก พระพุทธองค์ครั้นตรัสรู้และ
เสวยวิมุตติสุขแล้ว ๔๙ วัน  ทรงหลีกจากต้น
ราชายตนะคือต้นเกดเสด็จไปทรงพักยังต้นอา
ชปาลนิโครธคือต้นไทรที่นั่งพักของพวกเด็ก
เลี้ยงแพะ ทรงเกิดความดําริขึ้นในพระทัยว่า  
“ธรรมที่เราได้บรรลุแล้วนี้ ลึกซึ้ง เห็นได้ยาก รู้
ตามได้ยาก สงบ ประณีต ไม่เป็นวิสัยแห่ง
ตรรก ละเอียด บัณฑิตจึงจะรู้ได้  สําหรับหมู่
ประชาผู้ รื่นรมย์ด้วยอาลัย ยินดี ในอาลัย 
เพลิดเพลินในอาลัย  ฐานะอันนี้ย่อมเป็นสิ่งที่
เห็น ได้ ยาก กล่ าวคือหลัก อิทัปป๎จจยตา 
หลักปฏิจจสมุปบาท  ถึงแม้ฐานะอันนี้ก็เป็นสิ่ง
ที่ เห็นได้ยากนัก กล่าวคือ ความสงบแห่ง
สังขารทั้งปวง ความสลัดอุปธิทั้งปวง ความสิ้น



๔๙ 

 

ตัณหา วิราคะ นิโรธ นิพพาน  ก็ถ้าเราจะพึง
แสดงธรรม และผู้อ่ืนจะไม่เข้าใจซึ้งต่อเรา  ข้อ
นั้นก็จะพึงเป็นความเหน็ดเหนื่อยเปล่าแก่เรา 
จะพึงเป็นความลําบากเปล่าแก่เรา”๔  และอ
นัจฉริยคาถาที่ไม่เคยทรงสดับมาก่อนก็ได้
ปรากฏแก่พระองค์ว่า “บัดนี้ เรายังไม่ควร
ประกาศธรรมที่เราได้บรรลุด้วยความลําบาก  
เพราะธรรมนี้ ไม่ใช่สิ่งที่ผู้ถูกราคะและโทสะ
ครอบงําจะรู้ได้ง่าย แต่เป็นสิ่งพาทวนกระแส 
(คือพาเข้าถึงนิพพาน) ละเอียด ลึกซึ้ง รู้เห็นได้
ยาก ประณีต ผู้กําหนัดด้วยราคะ ถูกกองโมหะ
หุ้มห่อไว้ จักรู้เห็นไม่ได้”๕  พระองค์จึงน้อม
พระทัยไปเพ่ือความเป็นผู้มีการขวนขวายน้อย
ไม่ประสงค์ที่จะแสดงธรรมโปรดสัตว์     
ท้าวสหัมบดีพรหมทราบความดําริในพระทัย
ของพระพุทธองค์แล้ว  ก็ไม่สบายพระทัย ได้มี
ความดําริว่า  “ท่านผู้เจริญเอ๋ย  โลกจะฉิบ
หายหนอ  โลกจะพินาศหนอ  เพราะพระ
ตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงน้อม
พระทัยไปเพ่ือการขวนขวายน้อย  มิได้น้อม
พระทัยไปเพ่ือทรงแสดงธรรม”๖  แล้วเสด็จ
จากพรหมโลกนั่งคุกเข่าข้างขวา ประนมมือ
เฉพาะพระพักตร์พระพุทธเจ้า ทูลว่า  ”
พระองค์ผู้เจริญ  ขอพระผู้มีพระภาคได้โปรด
แสดงธรรม  ขอพระสุคตเจ้าได้โปรดแสดง
ธรรม  เพราะสัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลีในตาน้อยมี

                                                 

            ๔  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๗/๑๑.  
            ๕  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๗/๑๑.  
            ๖  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๘/๑๒.  

อยู่   สัตว์เหล่านั้นย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้สดับ
ธรรม  เพราะจักมีผู้รู้ธรรม”๗ 
จากนั้นทรงต่อรองกันถึง  ๓  ครั้ง  พระพุทธ
องค์ก็ทรงยืนยันตามเดิม  ฝ่ายท้าวมหาพรหม
ก็ทูลขอตามเดิม   ในที่สุดพระพุทธเจ้าซึ่ง
พระองค์มีพ้ืนฐานของพระเมตตาและพระมหา
กรุณาธิคุณอยู่แล้วจึงทรงรับคําอาราธนาของ
ท้าวมหาพรหมเพ่ือทรงแสดงธรรมโปรดเวไนย
สัตว์คือ เหล่ าสัตว์ที่ สามารถจะรู้ ธรรมได้  
จากนั้นพระองค์จึงทรงสํารวจดูหมู่สัตว์ทรง
เห็นด้วยพุทธจักษุ๘ แล้วทรงแยกแยะเหล่า
สัตว์ออกเป็น ๔ จําพวก คือ ๑) อุคฆฏิตัญํู  
พวกมีป๎ญญามาก รู้ได้เร็ว ๒) วิปจิตัญํู  พวก
มีป๎ญญาระดับดี  อธิบายหน่อยก็รู้ได้ ๓) เนย
ยะ  พวกมีป๎ญญาพอใช้  ต้องอธิบายแนะนําจึง
รู้ได้   ๔) ปทปรมะ  พวกมีป๎ญญาน้อย  ต้อง
เอาใจใส่เป็นพิเศษจึงจะรู้ได้ 

จะเห็นได้ว่าแม้ในเริ่มแรกก่อนจะ
ประกาศพระธรรมที่มาของพระไตรปิฎกคือ
พระพุทธศาสนานั้น  พระองค์ก็ทรงมีความ
เมตตาสงสารหมู่มนุษย์แล้ว  ทรงเกรงว่าหมู่
มนุษย์จะได้รับความทุกข์ยากลําบากเพราะ

                                                 
๗  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๘/๑๒.  
๘  พุทธจักษุ  หมายถึง  (๑) อินทริยปโร

ปริยัตติญาณ คือ ปรีชาหยั่งรู้ความยิ่งและความ
หย่อนแห่งอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลาย  คือ รู้ว่า สัตว์
นั้น ๆ มีศรัทธา  วิริยะ  สติ  สมาธิ  ป๎ญญา  แค่ไหน  
เพียงใด  มีกิเลสมาก  กิเลสน้อย  มีความพร้อมที่จะ
ตรัสรู้หรือไม่   (๒) อาสยานุสยญาณ คือ ปรีชาหยั่งรู้
อัธยาศัย ความมุ่งหมาย สภาพจิตที่นอนอยู่.  วิ. ม. 
(ไทย)  ๔/๑๔  (เชิงอรรถ ๑).  



๕๐ 

 

ต้องฟ๎งธรรมของพระองค์  ดังพุทธดํารัสตอบ
ท้าวมหาพรหมว่า   “สัตว์ทั้ง หลายเหล่าใดจะ
ฟ๎ง  จงปล่อยศรัทธามาเถิด  เราได้เปิดประตู
อมตธรรมแก่สัตว์ทั้งหลายเหล่านั้นแล้ว  ท่าน
พรหม  เพราะเราสําคัญว่าจะลําบาก  จึงมิได้
แสดงธรรมที่ ป ระณีตคล่องแคล่ ว ในหมู่
มนุษย”์๙  นี่ก็คือทรงคํานึงถึงประโยชน์สุขของ
ผู้เรียนผู้ฟ๎งเป็นสําคัญ ต่อเมื่อพรหมอาราธนา
จึงทรงรับคําจะเทศนาสั่งสอนเพราะเห็นว่ามีผู้
ประสงค์จะฟ๎งและเพ่ือช่วยปลดเปลื้องทุกข์
สร้างประโยชน์สุขให้แก่มวลมนุษย์ให้ได้ลิ้มรส
แห่งวิมุตติสุขดังที่พระองค์ทรงได้บรรลุแล้ว
นั้นเอง   การทรงจําแนกประเภทของผู้เรียน
ผู้ฟ๎งก็มุ่งประโยชน์สุขของบุคคลนั้นเป็นสําคัญ  
เพ่ือจะได้สั่งสอนด้วยหลักธรรมที่เหมาะสมกับ
บุคคลจําพวกนั้น ๆ และจะทรงสั่งสอนแก่ผู้มี
ศรัทธาเต็มใจเรียนเต็มใจฟ๎งเท่านั้น ไม่ทรง
บังคับ ดังพุทธดํารัสที่ว่า  “สัตว์ทั้งหลายเหล่า
ใดจะฟ๎ง จงปล่อยศรัทธามาเถิด...”ในเบื้องต้น
พระองค์ก็ทรงคํานึงถึงประโยชน์สุขที่จะเกิดมี
ขึ้ น เ ป็ น สํ า คั ญ ฉ ะนี้    แ ม้ เ มื่ อ ค ร า ว จ ะ
ประดิษฐานพระพุทธศาสนาก็ทรงมุ่งประโยชน์
สุขของชาวประชาผู้เรียนผู้ฟ๎งเป็นที่ตั้ง  ดัง
พุทธดํารัสว่า “... ภิกษุทั้งหลาย  พวกเธอจง
จาริกไป  เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจํานวนมาก  
เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก  เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล
และความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ . . . ”๑๐   
และพระองค์ทรงคํานึงถึงประโยชน์สุขที่
ชาวโลกควรจะได้รับจากพระพุทธศาสนา จึง
                                                 

๙  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๙/๑๕.  
๑๐  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๓๒/๔๐.  

ทรงสําทับภิกษุอรหันต์ทั้งหลายเป็นมั่นเป็น
เหมาะเพราะทรงห่วงว่าเขาจะคลาดจาก
ประโยชน์สุขนั้น ดังพุทธดํารัสว่า  “... สัตว์
ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อย มีอยู่   ย่อมเสื่อม
เพราะไม่ได้ฟ๎งธรรม  จักมีผู้รู้ธรรม...”๑๑ 

แม้เมื่อประดิษฐานพระพุทธศาสนามี
ผู้ ศรัทธายอมเป็นสาวกรับฟ๎งคํ าสั่ งสอน
พอสมควรแล้วก็ยั งทรงเมตตากรุณาชาว
ประชาที่เหลือที่ยังไม่มีโอกาสได้เรียนได้รับรส
พระธรรมของพระองค์ ยังคงเปิดโอกาสให้แก่
เขาเหล่านั้นได้เข้าถึงประโยชน์สุขอันแท้จริง  
ดังที่ยังไม่ทรงบัญญัติสิกขาบทตามคํากราบทูล
เสนอของพระสารีบุตรด้วยเหตุผลอย่างหนึ่งว่า 
รอให้สงฆ์เป็นหมู่ใหญ่แพร่หลาย มีภิกษุบวช
นานคือมีจํานวนพระสงฆ์มากเสียก่อน๑๒ แม้
เมื่อสอนพระพุทธศาสนาแก่เขาแล้วก็ทรงเป็น
ห่วงเป็นใยผู้เรียนผู้ฟ๎งมุ่งประโยชน์สุขของเขา
เป็นสําคัญอย่างนั้น  ดังพุทธดํารัสว่า  “ธรรม
อันเรากล่าวดีแล้ว  พวกเธอจงประพฤติ
พรหมจรรย์เ พ่ือทําที่สุดแห่งทุกข์โดยชอบ
เถิด”๑๓  ทรงปรารถนาเพ่ือให้ชาวประชาพ้น
จากความทุกข์โศกอย่างแท้จริง     

นอกจากประโยชน์สุขของผู้ยอมรับ
นับถือพระพุทธศาสนาแล้ว  พระองค์ก็ทรงมุ่ง
ให้พุทธสาวกรักษาพระพุทธศาสนาอันเป็น
แหล่งอํานวยประโยชน์สุขนั้นด้วย เช่น ในการ
ส่งพระสาวกไปประกาศพระศาสนาพระองค์
                                                 

๑๑  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๓๒/๔๐.  
๑๒  ดู  วิ. มหา. (ไทย)  ๑/๒๑/๑๓-๑๔.   
๑๓  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๓๐/๓๘.  



๕๑ 

 

ทรงย้ําชัดว่าให้สั่งสอนให้ถูกต้องตรงตาม
ต้นฉบับเดิมคือตรงตามที่พระองค์ตรัสไว้อย่า
ให้คลาดเป็นอย่างอ่ืน ดังพุทธดํารัสว่า  “... จง
แสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงาม
ในท่ามกลาง และมีความงามในที่ สุด จง
ประกาศพรหมจรรย์  พร้อมทั้งอรรถและ
พยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน. . . ”๑๔   
นอกจากนี้ยังทรงฝากความหวังในการรักษา
พระพุทธศาสนาอันให้ประโยชน์สุขแก่ชาวโลก
นี้ไว้กับสาวกพุทธบริษัทด้วย ซึ่งเท่ากับได้
รักษาพระองค์ไว้ด้วยนั่นเอง   จะเห็นว่า  พระ
พุทธองค์เองทรงประกาศพระพุทธศาสนาเพ่ือ
ประโยชน์สุขแก่ชาวโลกผู้ประพฤติปฏิบัติตาม
พระธรรมคําสั่งสอนของพระองค์ทั้งที่ เป็น
ประโยชน์เฉพาะตน และประโยชน์ทั่วไปแก่
คนอ่ืน ๆ และสังคม  ทรงหวังให้ชาวโลกช่วย
รักษาพระพุทธศาสนาคือพระไตรปิฎกอันเป็น
บ่อเกิดแห่งประโยชน์ทั้งสองนั้นด้วย    

๓ .  ป ร ะ โ ย ช น์ ข อ ง ก า ร ศึ ก ษ า
พระไตรปิฎก   

พระพุทธองค์ตรัสถึงประโยชน์ที่ได้
จากการศึกษาพระไตรปิฎก (พรหมจรรย์) คือ
พระพุทธศาสนาไว้ในปาสาทิกสูตรว่า “.. .
เพราะเหตุนั้น ธรรมทั้งหลายที่เราแสดงไว้แล้ว
เ พ่ือความรู้ ยิ่ ง  บริ ษั ททั้ ง หมดนั่ นแหละ            
พึงพร้อมเพรียงกันประชุม สอบทานอรรถกับ
อรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะในธรรมนั้น แล้ว
พึงสั งคายนากัน ไม่ พึงวิวาทกัน  เ พ่ือให้

                                                 
๑๔  วิ. ม. (ไทย)  ๔/๓๒/๔๐.  

พรหมจรรย์นี้ตั้งอยู่ได้นาน ดํารงอยู่ได้นาน  
ข้อนั้นพึงเป็นไปเพ่ือเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพ่ือ
สุขแก่คนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือ
ประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือสุขแก่เทวดาและ
มนษุย์ทั้งหลาย”๑๕ 
พระไตรปิฎกอันเป็นที่รวบรวมพระธรรมคําสั่ง
สอนของพระพุทธเจ้านั้นรวบรวมประโยชน์ไว้
มากมาย   หลายประการ ดังที่พระพุทธเจ้า
และนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาได้แสดงไว้ 
ตัวอย่าง เช่น 

๓.๑ ประโยชน์ของการศึกษาพระ
วินัย พระพุทธเจ้าตรัสว่า “วินัยเพ่ือประโยชน์
แก่ความสํารวม ความสํารวมเพ่ือประโยชน์แก่
ความไม่เดือดร้อน  ความไม่เดือดร้อนเพ่ือ
ประโยชน์แก่ความปราโมทย์  ความปราโมทย์
เ พ่ือประโยชน์แก่ความปีติ   ความปีติเ พ่ือ
ประโยชน์แก่ความป๎สสัทธิ   ป๎สสัทธิ เ พ่ือ
ประโยชน์แก่ความสุข  ความสุขเพ่ือประโยชน์
แก่สมาธิ  สมาธิเพ่ือประโยชน์แก่ความรู้เห็น
ตามเป็นจริง  ความรู้ เห็นตามเป็นจริงเพ่ือ
ประโยชน์แก่ความเบื่อหน่าย  ความเบื่อหน่าย
เพ่ือประโยชน์แก่ความคลายกําหนัด  ความ
คลายกําหนัดเพ่ือประโยชน์แก่วิมุตติ  วิมุตติ
เพ่ือประโยชน์แก่วิมุตติญาณทัสสนะ วิมุตติ
ญาณทัสสนะเ พ่ือประโยชน์แก่อนุปาทา
ปรินิพพาน  การกล่าวมีอนุปาทานิพพานนั้น
เป็นประโยชน์  การปรึกษามีอนุปาทานิพพาน
นั้นเป็นประโยชน์  ความเป็นป๎จจัยกันมี อนุปา
ทานิพพานนั้นเป็นประโยชน์  ความเงี่ยโสต

                                                 
๑๕  ที. ปา. (ไทย)  ๑๑/๑๗๗/๑๓๘.   



๕๒ 

 

สดับมีอนุปาทานิพพานนั้นเป็นประโยชน์ คือ 
ความพ้นวิเศษแห่งจิตเพราะไม่ยึดมั่น”๑๖ 
พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงประโยชน์ที่ได้
จากการศึกษาพระวินัยไว้ในตอนท้ายแห่งพา
หิรนิทาน ในคัมภีร์สมันตปาสาทิกาว่า  เพราะ
อาศัยวินัยปริยัติ (การศึกษาพระวินัย)  กองศีล
ของตน ย่อมเป็นอันบุคคลนั้นคุ้มครองรักษาดี
แล้ว ย่อมเป็นที่พ่ึงพิงของเหล่ากุลบุตรผู้ถูก
ความ สงสัยครอบงํา ย่อมกล้าพูดในท่ามกลาง
สงฆ์    ย่อมข่มขี่พวกข้าศึกได้ด้วยดี  โดย
สหธรรม  ย่อมเป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือความตั้งมั่น
แห่งพระสัทธรรม๑๗  ดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้า
ตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลายบุคคลผู้ทรงวินัย 
(ย่อมม)ี อานิสงส์  ๕  ประการเหล่านี้๑๘  คือ  

(๑) เป็นอันคุ้มครองรักษากองศีลของ
ตนไว้ดีแล้ว 

(๒) ผู้ที่ถูกความรังเกียจครอบงําย่อม
หวนระลึกได้ 

(๓)  กล้าพูดในท่ามกลางสงฆ์ 
(๔)  ข่มด้วยดีซึ่งข้าศึกโดยสหธรรม 
(๕) เป็นผู้ปฏิบัติเพ่ือความตั้งมั่นแห่ง

พระสัทธรรม”๑๙  

๓.๒ ประโยชน์ของการศึกษาพระ
สูตร พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงประโยชน์
ของพระสูตรไว้ในการอธิบายความหมายของ
คําว่าสูตร (สุตฺต) ในคัมภีร์สมันตปาสาทิกาว่า 

                                                 
๑๖  วิ. ป. (ไทย)  ๘/๓๖๖/๕๕๒.  
๑๗  วิ. มหา. อ. (บาลี)  ๑/๙๕.  
๑๘  วิ. มหา. อ. (บาลี)  ๑/๙๕.   
๑๙  วิ. ป. (ไทย)  ๘/๓๒๕/๔๗๖.  

“อตฺถานํ    สูจนโต    สุวุตฺตโต    สวนโตถ    
สูทนโต   สุตฺตาณา    สุตฺตสภาคโต    จ    
สุตฺตํ    สุตฺตนฺติ    อกฺขาตํ”๒๐  “ท่านกล่าวว่า 
“สูตร” เพราะบ่งถึงประโยชน์ เพราะมีอรรถ
อันพระผู้มีพระภาคตรัสดีแล้ว เพราะเผล็ด
ประโยชน์   เพราะหลั่งประโยชน์ เพราะ
ป้องกันด้วยดี   และเพราะมีส่วนเสมอด้วย
เส้นด้าย”๒๑ 

 อธิบายว่า ที่เรียกว่าพระสูตร  เพราะ
บ่งถึงประโยชน์  คือแสดงประโยชน์ ให้มี
ประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อ่ืนเป็นต้น,   ที่
เรียกว่าพระสูตร  เพราะมีอรรถอันพระผู้มี
พ ร ะภ า ค ตรั ส ดี แ ล้ ว   ห ม า ย  ค ว า ม ว่ า  
ประโยชน์ที่ผู้ปฏิบัติตามคําสอนของพระพุทธ
องค์จะพึงได้รับนั้น  พระองค์ได้ตรัสไว้แล้ว
ตามความเหมาะสมแก่อัธยาศัยของเวไนยสัตว์
, ที่เรียกว่าพระสูตร เพราะเผล็ดประโยชน์นั้น 
หมาย ความว่ า   พระสูตร (คํ าสอนของ
พระพุทธเจ้า) ย่อมให้ประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติ
ตาม เปรียบเหมื อนข้าวกล้ า เผล็ดผลให้
ประโยชน์แก่ชาวนาฉะนั้น,   ที่เรียกว่าพระ
สูตร  เพราะหลั่งประโยชน์  หมายความว่า  
พระสูตร (คําสอนของพระพุทธเจ้า) ย่อมให้
ประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติตาม เปรียบเหมือนแม่โค
นมหลั่งน้ํานมให้ประโยชน์แก่เจ้าของโค,   ที่
เ รี ย กว่ าพระสู ต ร  เพร าะป้ องกั นด้ ว ยดี  
หมายความว่ า   พระสู ตร  (คํ าสอนของ
พระพุทธเจ้า) ย่อมรักษาประโยชน์นั้นไว้ 

                                                 
๒๐  วิ. มหา. อ. (บาลี)  ๑/๑๘-๑๙.  
๒๑  วิ. มหา. อ. (ไทย)  ๑/๔๓-๔๔ (มมร.).  



๕๓ 

 

(ให้แก่ผู้ปฏิบัติตามและรักษาผู้ปฏิบัติตามให้
ได้รับประโยชน์นั้น),   ที่เรียกว่าพระสูตร  
เพราะมีส่วนเสมอด้วยเส้นด้าย  หมายความว่า  
ท่านเปรียบเทียบว่าเส้นบรรทัดเป็นประมาณ 
(คือมีความสําคัญได้แก่เป็นประโยชน์) แก่ช่าง
ไม้ คือช่างไม้ใช้เส้นบรรทัดเป็นเครื่องมือสําคัญ
ในการประกอบอาชีพช่างไม้ฉันใด  พระสูตรนี้
ก็ย่อมเป็นประมาณ (คือมีความสําคัญได้แก่
เป็นประโยชน์) แก่วิญํูชน (คือผู้รู้และผู้ใคร่รู้
ทั้งหลาย),  และท่าน ยังเปรียบเทียบว่าดอกไม้
ที่เขาร้อยไว้ด้วยเส้นด้าย ลมไม่สามารถทําให้
เรี่ยรายกระจัดกระจายได้ฉันใด  ประโยชน์
ทั้งหลายที่พระพุทธองค์ทรงประมวลไว้ด้วย
พระสูตรนี้ก็ไม่เรี่ยรายกระจัดกระจายไปฉันนั้น 
และท่านได้อธิบายถึงประโยชน์ (อานิสงส์) ใน
การศึกษาคือปฏิบัติดีพระไตรปิฎกไว้ ว่ า   
ศึกษาพระวินัยปิฎกดีแล้ว อาศัยศีลสมบัติย่อม
ได้บรรลุวิชา ๓  ศึกษาพระสุตตันตปิฎกดีแล้ว 
อาศัยสมาธิสมบัติ ย่อมได้บรรลุอภิญญา ๖  
ศึกษาพระอภิธรรมปิฎกดีแล้ว  อาศัยป๎ญญา
สมบัติ  ย่อมได้บรรลุปฏิสัมภิทา ๔ 

๓.๓ ประโยชน์ของการศึกษาพระ
อภิธรรม พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึง
ประโยชน์ของพระอภิธรรมว่าคือความเจริญไว้
ในการอธิบายความหมายของคําว่าอภิธรรมว่า 
“ยํ  เอตฺถ  วุฑฺฒิมนฺโต  สลกฺขณา  ปูชิตา  
ปริจฺฉินฺนา วุตฺตาธิกา  จ  ธมฺมา  อภิธมฺโม  
เตน  อกฺขาโต”๒๒  “ด้วยเหตุที่ธรรมทั้งหลาย  

                                                 

            ๒๒  วิ. มหา. อ. (บาลี)  ๑/๑๙.  

ที่มีความเจริญ  ที่มีความกําหนดหมาย  ที่มี
บุคคลบูชาแล้ว  ที่บัณฑิตกําหนดตัด และ 
ที่ยิ่ง อันพระผู้มีพระภาคตรัสไว้แล้วในพระ
อ ภิ ธ ร ร ม นี้   ฉ ะ นั้ น ท่ า น จึ ง ก ล่ า ว ว่ า 
อภิธรรม”๒๓ 
 ท่านอธิบายว่า “อภิ” ศัพท์นี้มีใช้ใน
ความหมายหลายอย่าง เช่น ใช้ในความหมาย
ว่า “เจริญ (กําเริบ)”บ้าง  “มีความกําหนด
หมาย”บ้าง  “อันบุคคลบูชา”บ้าง  “อัน
บัณฑิตกํ าหนดตั ด ”บ้ า ง    “ยิ่ ง ”บ้ า ง ,๒๔     
กล่าวคือผู้ศึกษาพระอภิธรรมย่อมเจริญด้วย
สติป๎ญญา มีสมาธิดี จิตไม่ฟุ้งซ่าน เป็นที่เคารพ
นับถือบูชา สามารถแนะนําในอภิธรรมได้เป็น
อย่างดี มีผิวพรรณสัณฐานงดงามยิ่งนัก 
 สรุปได้ว่า ผู้ศึกษาพระไตรปิฎกดีแล้ว 
ย่อมได้รับประโยชน์คือ วิชา ๓ อภิญญา ๖ 
และปฏิสัมภิทา ๔   

๓.๔  โทษของการศึกษาพระไตรปิฎก
ไม่ดี  พระพุทธโฆสาจารย์ได้กล่าวถึงโทษของ
การศึกษาพระไตรปิฎกไม่ดีไว้ว่า ศึกษาพระ
วินัยปิฎกไม่ดีแล้ว ย่อมเป็นผู้ทุศีล ทําลาย
ตนเอง  เพราะเข้า ใจผิดว่าไม่มี โทษไม่มี
ความผิดแก่ผู้ปฏิบัติ  ตัวอย่างเช่น พระอริฏฐะ
เข้าใจพระพุทธพจน์ผิดเป็นเหตุให้ถือผิดปฏิบัติ
ผิดในเรื่องการเสพกาม กล่าวด้วยความเข้าใจ
ผิดว่า “เรารู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรง
แสดงแล้ว จนกระทั่งว่าธรรมตามที่พระผู้มี
พ ระภาคตรั ส ว่ า เป็ น ธ ร รมก่ อ อันตราย                 

                                                 

            ๒๓  วิ. มหา. อ. (ไทย)  ๑/๑/๔๔ (มมร.).  
          ๒๔  ดู  วิ. มหา. อ. (บาลี)  ๑/๑๙.  



๕๔ 

 

ก็หาสามารถก่ออันตรายแก่ผู้ซ่องเสพได้จริง
ไม่”๒๕  สุดท้ายได้รับโทษคือถูกสงฆ์ลงอุก
เขปนียกรรม ห้ามสมโภคกับสงฆ์๒๖  

ศึกษาพระสุตตันตปิฎกไม่ดีแล้วย่อม
เป็นผู้มีทิฐิผิดย่อมถือเอาผิด เพราะไม่รู้ ไม่
เข้าใจในพระพุทธพจน์อย่างถูกต้อง ย่อมได้รับ
ผลไม่ดีในชีวิต ดังพระพุทธพจน์ว่า “เออก็ 
อริฏฐภิกษุ…นี้ กล่าวตู่เรา ด้วยทิฏฐิที่ยึดถือไว้
ผิด ชื่อว่าทําลายตนเอง และชื่อว่าประสบสิ่ง
มิใช่บุญเป็นอันมาก…”๒๗ 

ศึกษาพระอภิธรรมปิฎกไม่ดี ย่อมเป็น
ผู้มีจิตฟุ้งซ่าน เพราะคิดเรื่องที่ไม่ควรคิด อัน
อาจเกิดจากการวิจารณ์ธรรมเกินขอบเขตที่
ควรจะเป็น  มีพระพุทธพจน์ตรัสไว้ว่า  “ภิกษุ
ทั้งหลาย   อจินไตย (เรื่องไม่ควรคิด) ๔ 
ประการนี้ บุคคลไม่ควรคิด  ใครคิดพึงมีส่วน
แห่งความเป็นบ้า  ความเดือดร้อน”๒๘ 

สรุปสั้นๆ ว่า ผู้ศึกษาพระไตรปิฎกไม่
ดีแล้ว ย่อมได้รับโทษ ๓ ประการคือ เป็นผู้
ทุศีล เป็นมิจฉาทิฏฐิ  และมีจิตฟุ้งซ่าน   

ก า ร ศึ ก ษ า พ ร ะ ไ ต ร ปิ ฎ ก คื อ
พระพุทธศาสนานี้จึงอํานวยประโยชน์ใหญ่ ๆ 
ให้แก่ผู้ศึกษาด้วยความศรัทธาเคารพทั้งที่เป็น
ประโยชน์ต่อบุคคลผู้ศึกษาเรียนรู้เองและต่อ
สังคมส่วนรวมที่บุคคลนั้นอาศัยอยู่ ทั้งยังเป็น

                                                 
๒๕  วิ. มหา. (ไทย)  ๒/๔๑๗/๕๒๕,  วิ. จู. 

(ไทย)  ๖/๖๕/๑๓๑,  ม. ม.ู (ไทย)  ๑๒/๒๓๔/๒๔๕..  
๒๖  วิ. จ.ู (ไทย)  ๖/๖๖/๑๓๔–๑๓๕.  
๒๗  ม. มู. (ไทย)  ๑๒/๒๓๗/๒๕๑.  
๒๘  องฺ. จตุกฺก. (ไทย)  ๒๑/๗๗/๑๒๒.   

ประโยชน์ต่ อการรั กษาพระไตรปิฎกคือ
พระพุทธศาสนาไปในตัวด้วย  

๔. พระไตรปิฎกอ านวยประโยชน์ทั้ง
ต่อบุคคลผู้ศึกษาและต่อสังคมที่อาศัย  

 พระพุทธศาสนา แปลว่า ศาสนาแห่ง
ผู้ รู้  ( ต รั ส รู้ )  คื อ พ ร ะ พุ ท ธ เ จ้ า  คั ม ภี ร์
พระไตรปิฎกคือคัมภีร์ที่รวบรวมคําสอนของ
ผู้รู้   การศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎกจึงเป็น
การศึกษาองค์ความรู้ ในด้านต่าง ๆ ตาม
แนวทางปฏิบัติของพระพุทธเจ้าซึ่งท่านได้
รวบรวมจัดเก็บเป็นหมวดหมู่ไว้เรียบร้อยแล้ว  
คัมภีร์พระไตรปิฎกที่ศึกษาดีแล้วย่อมอํานวย
ประโยชน์ด้านต่าง ๆ ให้แก่ผู้ศึกษาและผู้ที่เขา
เกี่ยวข้อง รวมทั้งสังคมที่ผู้นั้นสังกัดอยู่ด้วย แต่
ประโยชน์ขั้นแรกที่ เห็นได้ชัดซึ่งได้รับจาก
การศึกษาคัมภีร์พระ ไตรปิ ฎกแล้วก็คื อ 
ความรู้  ต่อจากนั้นจึงเป็นประโยชน์อันเกิด
จากการนําความรู้ที่รับไปประยุกต์ใช้ให้เกิด
ประโยชน์ระดับการปฏิบัติของแต่ละบุคคลซึ่ง
จะได้รับผลดีมากน้อยแตกต่างกันไป 
 พระพุทธองค์ทรงประกาศพระศาสนา
สอนพระธรรมแก่พระสาวกและพุทธบริษัทก็
ด้วยมุ่งให้เกิดความรู้เป็นลําดับแรกและเป็น
ความรู้ระดับสูงอันเป็นป๎จจัยอํานวยประโยชน์
สุขให้ไม่มีวันตก ต่ํา  ดังพุทธดํารัสในปาสาทิก
สูตรว่า  “จุนทะ  ธรรมทั้งหลายนี้แล  เรา
แสดงไว้แล้วเพ่ือความรู้ยิ่ง ... เพื่อเกื้อกูลแก่คน
หมู่ ม า ก   เ พ่ื อ สุ ข แก่ ค น ห มู่ ม า ก   เ พ่ื อ
อนุเคราะห์ชาวโลก  เพ่ือประโยชน์   เพ่ือ
เ กื้ อ กู ล   เ พ่ื อ สุ ข แก่ เ ท ว ด าแ ล ะม นุ ษ ย์



๕๕ 

 

ทั้งหลาย”๒๙ และแม้ในสมัยใกล้ปรินิพพาน
พระองค์ก็ตรัสย้ําให้ภิกษุทั้งหลายศึกษาเล่า
เรียนเพียรปฏิบัติธรรมที่พระองค์ตรัสสอนแล้ว
ว่า  “ภิกษุทั้งหลาย  เหล่านี้แล คือ ธรรมที่เรา
แสดงแล้วเพ่ือความรู้ยิ่ง  เธอทั้งหลายพึงเรียน  
เสพ  เจริญ  ทําให้มาก ... เพ่ือประโยชน์  เพ่ือ
เ กื้ อ กู ล   เ พ่ื อ สุ ข แก่ เ ท ว ด าแ ล ะม นุ ษ ย์
ทั้งหลาย”๓๐ 

พระพุทธโฆสาจารย์ก็กล่าวว่าผู้ศึกษา
คัมภีร์พระไตรปิฎกดีแล้วย่อมได้รับประโยชน์
ขั้นแรกคือ ความรู้ ดังที่ท่านกล่าวไว้ในคัมภีร์
สมันตปาสาทิกาว่า “ศึกษาพระวินัยปิฎกดี
แล้ว อาศัยศีลสมบัติย่อมได้บรรลุวิชา ๓ ... 
ศึกษาพระสุตตันตปิฎกดีแล้ว อาศัยสมาธิ
สมบัติ ย่อมได้บรรลุอภิญญา ๖ ... ศึกษาพระ
อภิธรรมปิฎกดีแล้ว  อาศัยป๎ญญาสมบัติ ย่อม
ได้บรรลุปฏิสัมภิทา ๔”  นั่นก็คือศึกษาคัมภีร์
พระไตรปิฎกดีแล้ว  ย่อมได้รับประโยชน์ คือ
ความรู้ประกอบด้วย วิชา ๓  อภิญญา ๖  
และปฏิสัมภิทา ๔๓๑ 

 ๔.๑ วิชา (วิชชา) ๓ 
 วิชา หรือ วิชชา ๓ ประกอบด้วย (๑) 
ปุพเพนิวาสานุสติญาณ ระลึกชาติก่อนได้                                    
(๒) จุตูปปาตญาณ (รู้) เห็นหมู่สัตว์ผู้กําลังจุติ 
กําลังอุบัติ  (๓) อาสวักขยญาณ รู้ความสิ้นอา
สวะ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในเวรัญชกัณฑ์ 
พระวินัยปิฎก คราวเสด็จจําพรรษา ณ เมือง
                                                 

๒๙  ที. ปา. (ไทย)  ๑๑/๑๗๗/๑๓๘.  
๓๐  ที. ม. (ไทย)  ๑๐/๑๘๔/๑๓๑.  
๓๑  วิ. มหา. อ. (บาลี)  ๑/๒๔. 

เวรัญชา และเวรัญชพราหมณ์ได้กล่าวหา
พระองค์ว่าเป็นคนไม่ผุดไม่เกิด  พระองค์จึง
ตรัสตอบโดยยกอุปมาด้วยลูกไก่ยก ฌาน ๔ 
และวิชชา ๓ ขึ้นตรัสให้เวรัญชพราหมณ์ฟ๎ง
ด้วย  โดยพระองค์ตรัสว่าการได้บรรลุวิชา ๓ 
ของพระองค์ เหมือน การเจาะออกจาก
กระเปาะไข่ของลูกไก่๓๒     

           พระพรหมคุณาภรณ์  อธิบายว่า วิชา 
หรือ วิชชา คือ ความรู้แจ้ง หรือ ความรู้วิเศษ 
มี ๓ ประการ ประกอบด้วย ๑)  ปุพเพนิวา
สานุสติญาณ   ความรู้ที่ระลึกชาติได้  ๒)  
จุตูปปาตญาณ   ความรู้จุติและอุบัติของสัตว์
ทั้งหลาย   ๓)  อาสวักขยญาณ  ความรู้ที่ทํา
อาสวะให้สิ้น๓๓  

ท่านอธิบายไว้ในพจนานุกรมพุทธ
ศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมว่า วิชชา ๓ นี้เรียก
สั้นๆ ว่า ญาณ คือ (๑)  ปุพเพนิวาสานุสติ
ญาณ   ญาณเป็นเหตุระลึกขันธ์ที่อาศัยอยู่ใน
ก่อนได้  ระลึกชาติได้ (๒)  จุตูปปาตญาณ  
ญาณกําหนดรู้จุติและอุบัติแห่งสัตว์ทั้งหลาย 
อันเป็นไปตามกรรม เห็นการเวียนว่ายตายเกิด
ของสัตว์ทั้งหลาย   เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า  
ทิพพจักขุญาณ (๓)  อาสวักขยญาณ   ญาณ

                                                 
๓๒  ดู  วิ. มหา. (ไทย)  ๑/๑๒-๑๔/๖-๘.  
๓๓  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต),  

พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้ง
ที่ ๑๔, (กรุงเทพมหานคร : บริษัท ธนธัชการพิมพ์ 
จํากัด,  ๒๕๕๓),  หน้า  ๓๖๖.  



๕๖ 

 

หยั่งรู้ในธรรมเป็นที่สิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย   
ความรู้ที่ทําให้สิ้นอาสวะ   ความตรัสรู้๓๔ 

๔.๒ อภิญญา ๖ 
อภิญญา ๖ ประกอบด้วย  (๑)  แสดง

ฤทธิ์ได้หลายอย่าง   (๒) ได้ยินเสียง ๒ ชนิด 
คือเสียงทิพย์และเสียงมนุษย์  (๓) กําหนดรู้จิต
ของสัตว์และบุคคล อ่ืนได้ด้วยจิตของตน     
(๔) ระลึกชาติก่อนได้หลายชาติ (๕) เห็นหมู่
สัตว์ผู้กําลังจุติกําลังเกิด  (๖) ทําให้แจ้งเจโต
วิมุตติ ป๎ญญาวิมุตติอันไม่มีอาสวะ ปรากฏใน
ทุติย- อาหุเนยยสูตร พระสุตตันตปิฎก ซึ่ง
พระพุทธเจ้าตรัสแก่ภิกษุทั้ งหลายว่าเป็น
คุณธรรมของภิกษุผู้ควรแก่ของที่เขานํามา
ถวาย  ควรแก่ของต้อนรับ  ควรแก่ทักษิณา  
ควรแก่การทําอัญชลี  เป็นนาบุญอันยอดเยี่ยม
ของโลก๓๕ 

พระพรหมคุณาภรณ์ ได้อธิบายไว้ว่า  
อภิญญา (คือ) ความรู้ยิ่ง ความรู้เจาะตรงยวด
ยิ่ง ความรู้ชั้นสูง มี  ๖ อย่าง คือ (๑) อิทธิวิธิ
แสดงฤทธิ์ได้ (๒) ทิพพโสต หูทิพย์ (๓) เจโต
ปริยญาณ  ญาณท่ีให้ทายใจคนอ่ืนได้ (๔)  ปุพ
เพนิวาสานุสติ  ญาณที่ทําให้ระลึกชาติได้   
(๕)  ทิพพจักขุ ตาทิพย์ (๖) อาสวักขยญาณ 
ญาณทําให้อาสวะสิ้นไป  ๕ อย่างแรกเป็น

                                                 
๓๔  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต),  

พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์
ครั้งที่ ๑๗,   (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๕๑),  หน้า  ๑๐๐-๑๐๑.   

๓๕  ดู  องฺ. ฉกฺก. (ไทย)  ๒๒/๒/๔๑๒-
๔๑๔.  

โลกียอภิญญา ข้อสุดท้ายเป็นโลกุตตรอ
ภิญญา๓๖ 

ท่านอธิบายไว้หนังสือพจนานุกรม
พุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมว่า อภิญญา 
ความรู้ยิ่งยวด  คือ (๑)  อิทธิวิธา หรือ อิทธิวิธิ    
ความรู้ที่ทําให้แสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ (๒)  ทิพพ
โสต   ญาณที่ทําให้มีหูทิพย์ (๓)  เจโตปริย
ญาณ  ญาณที่ให้กําหนดใจคนอ่ืนได้ (๔)  ปุพ
เพนิวาสานุสติ   ญาณที่ทําให้ระลึกชาติได้    
(๕) ทิพพจักขุ ญาณท่ีทําให้มีตาทิพย์ (๖)  อาส
วักขยญาณ  ญาณท่ีทําให้อาสวะสิ้นไป๓๗ 

๔.๓ ปฏิสัมภิทา ๔ 
 ปฏิสัมภิทา ๔ ประกอบด้วย (๑) อัตถ
ปฏิสัมภิทา ป๎ญญาแตกฉานในอรรถ  (๒) ธัมม
ปฏิสัมภิทา  ป๎ญญาแตกฉานในธรรม  (๓) 
นิรุตติปฏิสัมภิทา ป๎ญญาแตกฉานในนิรุตติ  
(๔) ปฏิภาณปฏิสัมภิทา ป๎ญญาแตกฉานใน
ปฏิภาณ  ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสไว้ในปฏิสัมภิทา
วิภังค์ พระอภิธรรมปิฎก๓๘    

 พระพรหมคุณาภรณ์ ได้อธิบายไว้ว่า 
ปฏิสัมทิทา คือ ความแตกฉาน  ความรู้
แตกฉาน  ป๎ญญาแตกฉาน  มี ๔ ประการ คือ 
(๑) อัตถปฏิสัมภิทา  ป๎ญญาแตกฉานในอรร 

                                                 
๓๖  พระพรหมคณุาภรณ,์  พจนานุกรม

พุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๙๙.    
๓๗  พระพรหมคณุาภรณ,์  พจนานุกรม

พุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๒๐๒.    
๓๘  ดู  อภิ. วิ. (ไทย)  ๓๕/๗๑๘-๗๕๐/

๔๕๙-๔๘๐.  



๕๗ 

 

(๒)  ธัมมปฏิสัมภิทา  ป๎ญญาแตกฉานในธรรม
(๓) นิรุตติปฏิสัมภิทา ป๎ญญาแตกฉานในนิรุกติ  
คือ  ภาษา (๔) ปฏิภาณปฏิสัมภิทา ป๎ญญา
แตกฉานในปฏิภาณ๓๙ 

 ท่ า น ไ ด้ อ ธิ บ า ย ไ ว้ ใ น ห นั ง สื อ
พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมว่า 
ปฏิสัมภิทา (ป๎ญญาแตกฉาน  คือ) (๑)  อัตถ
ปฏิสัมภิทา   ป๎ญญาแตกฉานในอรรถ  ปรีชา
แจ้งในความหมาย  เห็นข้อธรรมหรือความย่อ 
ก็สามารถแยกแยะอธิบายขยายออกไปได้โดย
พิสดาร  เห็นเหตุอย่างหนึ่ง ก็สามารถคิด
แยกแยะกระจายเชื่อมโยงต่อออกไปได้จน
ล่วงรู้ถึงผล (๒)  ธัมมปฏิสัมภิทา  ป๎ญญา
แตกฉานในธรรม ปรีชาแจ้งในหลัก เห็น
อรรถาธิบายพิสดาร ก็สามารถจับใจความตั้ง
เป็นกระทู้หรือหัวข้อได้  เห็นผลอย่างหนึ่ง ก็
สามารถสืบสาวกลับไปหาเหตุได้ (๓)  นิรุตติ
ปฏิสัมภิทา  ป๎ญญาแตกฉานในนิรุกติ  ปรีชา
แจ้งในภาษา  รู้ศัพท์ ถ้อย คําบัญญัติ  และ
ภาษาต่าง ๆ  เข้าใจใช้คําพูดชี้แจงให้ผู้ อ่ืน
เข้าใจและเห็นตามได้ (๔)  ปฏิภาณปฏิสัมภิทา  
ป๎ญญาแตกฉานในปฏิภาณ ปรีชาแจ้งใน
ความคิดทันการ  มีไหวพริบ ซึมซาบในความรู้
ที่มีอยู่  เอามาเชื่อมโยงเข้าสร้างความคิดและ
เหตุผลขึ้นใหม่  ใช้ประ โยชน์ได้สบเหมาะ เข้า
กับกรณีเขา้กับเหตุการณ์๔๐ 

                                                 
๓๙  พระพรหมคณุาภรณ,์ พจนานุกรมพุทธ

ศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๙๗.     
          ๔๐  พระพรหมคณุาภรณ,์ พจนานุกรมพุทธ
ศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หนา้ ๑๒๑.  

ที่ ก ล่ า ว ม า นี้ คื อ ค ว า ม รู้ อั น เ ป็ น
ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎก
ตามพุทธดํารัสและตามทัศนะของพระพุทธโฆ
สาจารย์  ซึ่งเป็นประโยชน์ระดับสูงที่ผู้ศึกษา
พระไตรปิฎกดีแล้วสามารถนําไปประยุกต์ใช้
ให้อํานวยประโยชน์แก่ตนเองและผู้อ่ืน ตลอด
ถึงสังคมส่วนรวมได้ด้วย 

๕. บทสรุป 
 พระพุทธเจ้าตรัสรู้พระอนุตตรสัมมา
สัม โพธิญาณด้ วยประสบการณ์ตรงของ
พระองค์ภายใต้พ้ืนฐานของความมุ่งมั่นเพ่ือ
การหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง  ทรงประกาศ
พระพุทธศาสนาเพ่ือประ โยชน์สุขของชาวโลก  
ทรงเมตตาอนุเคราะห์สั่งสอนเวไนยสัตว์ตาม
จริตอัธยาศัยของแต่ละบุคคล มุ่งประโยชน์
แท้จริงที่ผู้ ฟ๎งจะสามารถรับรู้และเข้าใจได้  
ทรงตรากตรํ าประกาศพระพุทธศาสนา
ล่วงเวลานานถึง ๔๕ ปี ถ่ายทอดพระธรรมคํา
สอนให้แก่พุทธบริษัท ๔ กระทั่งเข้าสู่นิพพาน   
ในการแสดงธรรมประกาศพระพุทธศาสนานั้น 
ทรงจําแนกบุคคลเป็น ๔ กลุ่ม คือ ๑) กลุ่มคน
มีป๎ญญามาก เรียกอุคฆฏิตัญํู  ๒) กลุ่มคนมี
ป๎ญญาพอดี เรียกวิปจิตัญํู  ๓) กลุ่มคนมี
ป๎ญญาปานกลาง เรียกเนยยะ  ๔) กลุ่มคนมี
ป๎ญญาระดับน้อย เรียกปทปรมะ  จุดมุ่งหมาย
ในการทรงแสดงธรรมนั้นเพ่ือความรู้ยิ่งแห่ง
เ ว ไ น ย สั ต ว์  เ พ่ื อ ค ว า ม มั่ น ค ง แ ห่ ง
พระพุทธศาสนา และเพ่ือประโยชน์สุขแก่
ชาวโลก 
 พระธรรมวินัยอันเป็นคําสั่งสอนของ
พ ร ะ อ ง ค์ ต่ อ ม า ไ ด้ พั ฒ น า ก า ร ม า เ ป็ น



๕๘ 

 

พระไตรปิฎกอํานวยประโยชน์มากมาย  
ประโยชน์สูงสุดคือความหลุดพ้นแห่งจิตเข้าสู่
พระนิพพาน  พระพุทธโฆสาจารย์สรุป
ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษาพระไตรปิฎกไว้
ว่าทําให้ได้บรรลุวิชา ๓ อภิญญา ๖ และ
ปฏิสัมภิทา ๔  แต่ความจริงแล้วพระไตรปิฎก
อํานวยประโยชน์แก่ผู้ประพฤติปฏิบัติตาม
มากมาย  เมื่อสรุปแล้วอาจกล่าวได้ว่ ามี   

ประโยชน์ตน ประโยชน์ผู้อ่ืน และประโยชน์
ส่ วนรวมคือสั งคม  และมีประโยชน์กั บ
พระไตรปิฎกเองด้ วย   นอกจากนี้  ยั งมี
ประโยชน์ที่นํามาประยุกต์กับศาสตร์สมัยใหม่
ได้ อีกด้วย เช่น ประโยชน์ด้ านคติ ธรรม   
ประโยชน์ด้านเนติธรรม  ประโยชน์ด้าน
สหธรรม  รวมทั้งประโยชน์ด้านวัตถุธรรมด้วย 

 



๔๘ 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และ เสถียรพงษ์  วรรณปก. มณีแห่งป๎ญญา. กรุงเทพมหานคร : 
 ธรรมสภา,  ม.ป.ป. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต),  พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๑๔, 
 กรุงเทพมหานคร : บริษัท ธนธัชการพิมพ์ จํากัด,  ๒๕๕๓. 
---------------. พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม, 
พิมพ์ครั้งที่ ๑๗,  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย,  ๒๕๕๑.   
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้จักพระไตรปิฎกเพ่ือเป็นชาวพุทธที่แท้. พิมพ์ครั้งที่ ๒, 
 กรุงเทพมหานคร : เอดิสัน เพรส โพรดักส์, ๒๕๔๓.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, มหาวิทยาลัย. เก็บเพชรจากคัมภีร์พระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร : 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๒. 
-----------------. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
-----------------. อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา.   กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๔. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, มหาวิทยาลัย. พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล  ชุด  ๙๑  เล่ม.  
 กรุงเทพมหานคร : เฉลิมชาญการพิมพ์,  ๒๕๒๕. 
-----------------. ธมฺมปทฏฺฐกถา  อฏฺฐโม  ภาโค. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ มหามกุฏราชวิทยาลัย
, ๒๕๓๓. 
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒. กรุงเทพมหานคร : ศิริวัฒนา
 อินเตอร์พริ้นท์, ๒๕๔๖. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ. พระไตรปิฎกฉบับสําหรับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่ ๑๗, กรุงเทพมหานคร : โรง
 พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 
 


