
๙๕ 

 

ศึกษาวิเคราะห์อมนุษย์ในมหาสมัยสูตร 

 
                   พระครูอรุณเขมากร  (สรรเพชญ์    ปริปุณฺโณ) 
                                                             พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

         บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 

บทคัดย่อ 
 

วิทยานิพนธ์นี้มีวัตถุประสงค์ของการวิจัย เพ่ือศึกษาอมนุษย์ในทัศนะพระพุทธศาสนา  เพ่ือ
ศึกษาอมนุษย์ในสมัยสูตร  เพ่ือศึกษาวิเคราะห์อมนุษย์ที่มีบทบาทต่อพระพุทธศาสนาในปัจจุบัน 
ผลการวิจัยอมนุษย์ในทัศนะพระพุทธศาสนาพบว่า อมนุษย์คือ สัตว์ที่เกิดผุดขึ้นเอง เช่น เทวดา พรหม 
มาร สัตว์นรก เป็นต้น โดยอาศัยบุญและกรรมที่ตนสั่ งสมไว้ครั้งเกิดเป็นมนุษย์ เมื่อสิ้นชีวิตแล้ว หาก
ท าบุญไว้ ก็จะเข้าสู่ปรโลกในแดนสุคติภพ เช่น เกิดในสวรรค์ ส่วนผู้กระท ากรรมชั่วไว้ ก็จะไปสู่ปรโลก
แดน ทุคติภพ เช่น เกิดในนรกภูมิ เป็นต้น เป็นการแสดงบทลงโทษปรามไม่ให้บุคคลท าความชั่ว และ
แสดงให้เห็นคุณค่าของการท าความดี 

ผลการวิจัยอมนุษย์ในมหาสมัยสูตรพบว่า อมนุษย์นับเข้าอยู่จ าพวกกายทิพย์ด้วยกันทุกชนิด 
แต่ได้แบ่งออกหลายชั้น ชั้นต่ าได้แก่นรก เปรตและอสูรกาย ชั้นที่ ๒ ได้แก่ เทวดา ๖ ชั้น รวมทั้ง
อมนุษย์อ่ืนๆ ซึ่งมีกายเป็นทิพย์ด้วย ชั้นที่ ๓ ได้แก่รูปพรหม ๑๖ ชั้น ชั้นที่ ๔ ได้แก่อรูปพรหมซึ่งเป็น
ชั้นสูงสุด เมื่อรวมกันเข้าทั้งหมด ก็คือโลกทิพย์โดยตรง แล้วก็แยกออกเป็นประเภทหรือชนิดต่างๆ แม้
อมนุษย์เป็นสัตว์จ าพวกกายทิพย์ทั้งหมดก็ตาม แต่ทว่ามีความสุขและทุกข์แตกต่างกันมากมาย เช่น 
สัตว์นรกได้รับทุกข์ทรมานร้ายแรงกว่าเปรต และเปรตร้ายแรงกว่าอสุรกาย ส่วนพวกเทพต่างๆ ก็
แตกต่างกันอีก เช่นเทวดาในชั้นพ้ืนดินที่เรียกว่าภูมิเทวดามีความสุขน้อยกว่าชั้นสูงๆขึ้นไปจนถึงชั้นปร
นิมมิตตสวัสดี และพรหมทั้ง ๑๖ ชั้นก็มีความสุขแตกต่างกันจนถึงชั้นที่ ๑๖ เป็นต้น 

ผลการวิจัยการวิเคราะห์อมนุษย์ที่มีบทบาทต่อพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบันพบว่า อมนุษย์
มิใช่ว่าจะดุร้าย เป็นภัยต่อมนุษย์เสมอไป ยังมีอมนุษย์หลายประเภทที่ปรากฏในพระไตรปิฎกและอรรถ
กถาว่า มีบทบาทในทางที่ดี เป็นผู้ใฝ่ธรรม นับถือพระพุทธศาสนามาแต่เดิม เลื่อมใสในพระพุทธองค์
และบทบาทของเหล่าอมนุษย์นี้ได้มีส่วนช่วยส่งเสริมพระพุทธศาสนาในหลายด้านด้วยกัน อมนุษย์ได้มี
บทบาทส าคัญในการสอนเรื่องความไม่เที่ยง กรณีของอมนุษย์มาสอนในเรื่องของความไม่เที่ ยงเพ่ือจะ
ชี้ให้เห็นว่า ภพภูมิรวบกับสมบัติ ต่าง ๆ ในจักรวาลนี้ล้วนตกอยู่ในกฎของความไม่เที่ยง เปลี่ยนแปลง



๙๖ 

 

และไม่ควรยึดมั่นว่าเป็นเราเป็นเขาเพราะการยึดมั่นเช่นนั้น ย่อมเป็นเหตุน ามาซึ่งความทุกข์นานัปการ 
บทบาทของอมนุษย์ทั้งหลายได้เป็นบทสอนให้ทุกคนตระหนักถึงอานิสงส์ของการรักษาศีลว่าเป็นการ
กระท าท่ีเป็นกุศลและสามารถยังประโยชน์ให้ส าเร็จตามความปรารถนาได้ 

 

ABSTRACT 
The research results are found Amanusa in the view of Buddhism was found 

that Amanusa were the animals that had sprung up themselves such as Devata, 
Brahmas, demons, beasts of hell, etc. They sprang up with Punya and Kamma which 
were committed while being human. If human beings had done good deeds, after 
death they would go to the bliss place like the haven; but those who had done bad 
deeds would go to unhappy place like the hell. These phenomenon showed the 
natural law to suppress the bad doers and to extoll the good doers.   

The research results are found A study of Amanusain MahasamayaSutta was 
found that Amanusas were reckoned mystical bodies which could be classified into 
several types. They were as follows; the first class which was the lowest class was 
hell, ghost, and demons; the second class was the six groups of Devatas including the 
other mystical body Amanusas; the third class was the sixteen form-planes (Rupa 
Brahma); the fourth class was the formless-planes (Arupa Brahma) which was the 
highest class. Each class had different states of happiness and unhappiness depending 
upon their class and sub-class.  

The research results are found A critical study of Amanusa which had roles to 
Buddhism in present age was found that not all Amanusas were harmful to human 
beings;in Tipitaka and in Commentary, there were several types of Amanusas which 
had good roles such as pursuing Dhamma, belief in Buddhism. The roles of those 
Amanusas helped to promote Buddhism in various ways such as the state of 
impermanence. Therefore, the Buddha illustrated those cases to teach the law of 
impermanence of this universe. One should not adhere to it too much because it 
might bring a huge of unhappiness to oneself. The roles of Amanusas taught 
everyone to realize the benefits of taking precepts which was the wholesome things 
and brought to achievement in lives.  



๙๗ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

๑. ความน า 
อมนุษย์คือ ผู้ที่ไม่ใช่มนุษย์ ไม่ใช่คน 

มักหมายถึงสัตว์ในภพที่มีฤทธิ์มีอ านาจน่ากลัว๑ 
เป็นสิ่งที่มีวิญญาณชนิดหนึ่ง เกิดด้วยอ านาจ
ของบุญหรือบาป ค าว่า อมนุษย์ เป็นรูปศัพท์
สันสกฤต ในภาษาบาลีใช้ศัพท์ว่า อมนุสฺโส 
แปลว่า ผู้ที่มิใช่มนุษย์ หมายถึง เทวดา,ภูต,
ปีศาจเป็นต้น๒ อมนุษย์นั้นมีไม่น้อยกว่า ๑๐ 
ชนิด นับเข้าอยู่จ าพวกกายทิพย์ด้วยกันทุก
ชนิด แต่ได้แบ่งออกหลาย ชั้นต่ าได้แก่นรก 
เปรตและอสูรกาย ชั้นที่ ๒ ได้แก่ เทวดา ๖ ชั้น 
รวมทั้งอมนุษย์อ่ืนๆ ซึ่งมีกายเป็นทิพย์ด้วย ชั้น
ที่ ๓ ได้แก่รูปพรหม ๑๖ ชั้น ชั้นที่ ๔ ได้แก่
อรูปพรหมซึ่งเป็นชั้นสูงสุด เมื่อรวมกันเข้า

                                                           
๑พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์
ครั้งที่ ๑๒, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๑), หน้า ๕๐๓. 

๒พันตรี ป. หลงสมบุญ, พจนานุกรมมคธ 
– ไทย, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์อาทรการพิมพ์,  
๒๕๔๐), หน้า ๖๓. 

ทั้งหมด ก็คือโลกทิพย์โดยตรง แล้วก็แยก
ออกเป็นประเภทหรือชนิดต่างๆ แม้อมนุษย์
เป็นสัตว์จ าพวกกายทิพย์ทั้งหมดก็ตาม แต่ทว่า
มีความสุขและทุกข์แตกต่างกันมากมาย เช่น 
สัตว์นรกได้รับทุกข์ทรมานร้ายแรงกว่าเปรต 
และเปรตร้ายแรงกว่าอสุรกาย ส่วนพวกเทพ
ต่างๆ ก็แตกต่างกันอีก เช่นเทวดาในชั้นพ้ืนดิน
ที่เรียกว่าภูมิเทวดามีความสุขน้อยกว่าชั้นสูงๆ
ขึ้นไปจนถึงชั้นปรนิมมิตตวัสวัสดี และพรหมทั้ง 
๑๖ ชั้นก็มีความสุขแตกต่างกันจนถึงชั้นที่ ๑๖ 
เป็นต้น 

ตามค าสอนของพระพุทธเจ้า มนุษย์
เราเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในภพภูมิ ทั้ง ๓ นี้ 
ตามแต่บุญกรรมที่ได้กระท าไว้แตกต่างกัน จึง
เรียกว่า “สังสารวัฏ” พระพุทธองค์เห็นภพภูมิ
เหล่านี้ตามความเป็นจริงด้วยญาณที่เกิดจาก
การบ าเพ็ญทางด้านจิต จนบรรลุสัมมาสัมโพธิ
ญาณเหนือการรับรู้ด้วยตาของมนุษย์ เรา



๙๘ 

 

ทั้งหลายจึงได้แจกแจงสั่งสอนไว้๓ อาศัยพระ
มหากรุณาธิคุณที่พระองค์มีต่อสรรพสัตว์จึงได้
ออกเที่ยวสั่งสอนผู้คนให้รู้ถูกรู้ผิดให้เห็นความ
เป็นจริงของสรรพสิ่ง ตลอดจนความเป็นไป
ของสรรพสัตว์ที่เวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิ
ต่างๆ เพ่ือจะได้ตั้ งใจท าความดีและเพียร
พยายามงดเว้นจากความชั่วในขณะที่ยังต้อง
เวียนว่ายตายเกิด จะได้หลีกเลี่ยงความทุกข์
ความเดือดร้อนที่จะเกิดในกาลเบื้องหน้าและ
เพียรพยายามเพ่ือก้าวข้ามภพชาติต่อไป๔ ใน
การประกาศพระศาสนานั้น พระพุทธเจ้าทรง
แสดงธรรมสอนทั้งเทวดาและมวลมนุษย์จน
ได้รับการยกย่องว่า “พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
ทร ง เ ป็ น ศ าสด าขอ ง เท วด าและมนุ ษย์
ทั้งหลาย”๕ข้อความในพระวินัยปิฎกระบุไว้ว่า 
ท้าวสหัมบดีพรหม ทราบพระปริวิตกของพระ
ผู้มีพระภาคจึงมาเข้าเฝ้าทูลขอให้ทรงแสดง
ธรรม พระผู้ มีพระภาคทรงทร าบค าทู ล
อาราธนาของพรหมและทรงอาศัยความกรุณา
ในหมู่สัตว์จึงทรงตรวจดูสัตว์โลกด้วยพุทธจักษุ 
เมื่อทรงตรวจดูแล้วได้ตรัสตอบท้าวสหัมบดี
พรหมว่า “เราเปิดประตูอมตะแก่ท่านแล้ว 

                                                           
๓พระวิจิตรธรรมาภรณ์ (เทอด ญาณวชิโร), 

หลักการท าบุญ และปฏิบัติธรรม ในชีวิตประจ าวัน, 
(กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์อนันตะ, ๒๕๕๒), 
หน้า ๑๘๖. 

๔พระวิจิตรธรรมาภรณ์ (เทอด ญาณวชิโร), 

หลักการท าบุญ และปฏิบัติธรรม ในชีวิตประจ าวัน, 
หน้า ๑๘๗. 

๕วิ.มหา. (ไทย ๑ /๑ /๑. 

สัตว์เหล่าใดจะฟัง จงปล่อยศรัทธามาเถิด 
ดูก่อนพรหม เพราะเรามีความส าคัญในความ
ล าบาก จึงไม่แสดงธรรมที่ เราคล่องแคล่ว
ประณีตในหมู่มนุษย”์ ท้าวสหัมบดีพรหมทราบ
ว่า พระผู้มีพระภาคทรงประทานโอกาสเพ่ือจะ
แสดงธรรมแล้วจึงถวายบังคมพระผู้มีพระภาค
ท าประทักษิณแล้วอันตรธานไป๖ 

เรื่องเทวดาในพระสูตรมีปรากฏหลาย
แห่ง เช่นในมหาสมัยสูตร คือพระสูตรที่ว่าด้วย
การประชุมใหญ่ของเทวดา มาร และพรหม 
ที่มาจาก ๑๐ โลกธาตุ ซึ่งมาเพ่ือประสงค์เข้า
เฝ้าพระผู้มีพระภาค และชมปฏิปทาของ
พระสงฆ์ ครั้งนั้น พระผู้มีพระภาคทรงแนะน า
ให้ภิกษุทั้งหลายได้รู้จักชื่อเทวดา มาร และ
พรหม ตามล าดับหมู่คณะที่มาเข้าเฝ้า๗ส าหรับ
เรื่องเก่ียวกับเทวดาที่ปรากฏในพระอภิธรรมได้
ระบุไว้อย่างน่าสนใจ ดังข้อความที่กล่าวถึง
คุณธรรมที่ท าให้เป็นพระอนาคามีว่า “บุคคล
บางคนในโลกนี้ เพราะความสิ้นไปรอบแห่ง
สังโยชน์เบื้องต่ าทั้ง ๕ มีก านิดเป็นโอปปาติกะ 
ปรินิพพานในเทวดาโลกชั้นสุทธาวาสนั้น มีอัน
ไม่กลับมาจากโลกนั้นเป็นธรรมดา บุคคลนี้
เรียกว่าอนาคาม”ี๘ 

                                                           
๖ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๗–๘/ 

๑๑– ๑๕. 
๗ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๓๓๑ –

๓๔๓/๒ ๕๙– ๒๗๒. 
๘อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/๓๕/ ๘๐. 



๙๙ 

 

พระพุทธศาสนามีแนวคิดเกี่ยวกับ
เทวดาและบอกให้รู้ว่าเทวดามีหลายชั้น ทั้ง
เทพที่เป็นชั้นกามาพจร และเทพชั้นพรหม มี
คุณธรรมพ้ืนฐานแตกต่างกันไปตามล าดับ 
สถานที่อยู่ของเทพเหล่านั้นได้แก่เทวภูมิหรือ
โลกสวรรค์ ซึ่งบุคคลจะไปเกิดท่ีสวรรค์ต้องเป็น
ผู้เคยท าบุญไว้ด้วยการประพฤติกรรมที่เป็น
กุศลทั้งทางกาย วาจา และใจ การเกิดในภูมิที่
เป็นสุคติหรือทุคติ ทางพระพุทธศาสนาแสดง
ไว้ว่ามีได้ด้วยกรรมดีและกรรมชั่วที่มนุษย์และ
สัตว์ต่างๆ ประพฤติปฏิบัติกันมา ซึ่งเป็นการ
ได้รับผลที่เกิดจากกรรมคือการกระท าของ
ตนเอง มิใช่ได้ด้วยการอ้อนวอนและจากการ
ดลบันดาลของสิ่งใด ดังพุทธด ารัสว่า 

 “สัตว์ทั้งปวงจักตาย เพราะชีวิตมี
ความตายเป็นที่สุด สัตว์ทั้งหลายจักไปตาม
กรรม เข้าถึงผลบุญและบาป คือผู้ท าบาปจักไป
นรก ส่วนผู้ท าบุญจักไปสวรรค์”๙ “กรรมย่อม
จ าแนกสัตว์ให้เลวและประณีต”๑๐ “สัตว์โลก
ย่อมเป็นไปตามกรรม”๑๑ “บุคคลหว่านพืช
เช่นใดย่อมได้ผลเช่นนั้น ผู้ท ากรรมดีย่อมได้รับ
ผลดี ผู้ท ากรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว”๑๒ “เรามี

                                                           
๙ส  .ส. (ไทย) ๑๕/ ๑๓๓/ ๑๖๖. 
๑๐ม.อุ. (บาลี) ๑๔/ ๒๘๙, ๒๙๗/ ๒๖๒ , 

๒๖๘, ม.อุ. (ไทย) ๑๔/ ๒๘๙, ๒๙๗/๓๕๐, ๓๕๖. 
๑๑ม.ม. (บาลี) ๑๓/๔๖๐/๔๕๒ , ม.ม. 

(ไทย) ๑๓/๔๖๐/๕๘๒. 
๑๒ส  .ส. (บาลี) ๑๕/ ๒๕๖/ ๒๗๓, ส  .ส. 

(ไทย) ๑๕/ ๒๕๖/๓๗๔. 

กรรมเป็นของตน มีกรรมเป็นมรดก มีกรรม
เป็นแดนเกิด มีกรรมเป็นพวกพ้อง มีกรรมเป็น
ที่พ่ึงอาศัย เมื่อเราท ากรรมใดไว้จะดีหรือชั่วก็
ตามเราต้องได้รับผลของกรรมนั้นเสมอ”๑๓ 
กรรมคือการกระท าของมนุษย์และสัตว์ต่างๆ 
เมื่อท าแล้ว ผู้กระท าจะได้รับผลอันนั้น ผลดี
เกิดจากการท าดี ผลชั่วเกิดจากการท าชั่ว ผลดี
นั้นเกิดจากการประพฤติสุจริตทางกาย วาจา 
และใจ เมื่อท าแล้วจะมีสุคติเป็นที่ไปในเบื้อง
หน้า ดังพุทธด ารัสว่า 

กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต เรา
กล่าวว่าเป็นกิจควรท าโดยส่วนเดียว อานิสงส์
อย่างนี้ อันผู้นั้นพึงหวังได้คือ ผู้รู้ใคร่ครวญแล้ว
ย่อมสรรเสริญ กิตติศัพท์อันดีงามย่อมขจรไป 
ไม่หลงท ากาละ เมื่อตายไปย่อมเข้าถึงสุคติโลก
สวรรค์๑๔ 

 ดังนั้นจะเห็นได้ว่า อมนุษย์หรือเทวดา
นั้นมีคติที่สืบเนื่องมาจากมนุษย์ผู้กระท ากรรม
ดี เมื่อกระท ากรรมดีแล้วก็จะได้บังเกิดในเทว
ภูมิหรือโลกสวรรค์ แต่การเกิดเป็นเทวดานั้นยัง
ต้องเกิดแก่เจ็บตายเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ
เช่นเดียวกับมนุษย์และเทวดาส่วนใหญ่ก็เป็น
ปุถุชนยังมีกิเลสคล้ายมนุษย์ทั้งหลาย ในมหา
สมัยสูตร เป็นสูตรว่าด้วยสมัยเป็นที่ประชุม
ใหญ่ของเหล่าเทพ เทวดาทั้งหลายจึงพากันคิด
ว่าพวกเราจะฟังพระสูตรนี้ เมื่อพระผู้มีพระ
                                                           

๑๓องฺ.ปญฺจก. (บาลี)๒๒ /๕๗/๖๖–๖๗, 
องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๕๗/๑๐๑. 

๑๔องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/ ๑๘/๗๑. 



๑๐๐ 

 

ภาคเจ้าแสดงมหาสมัยสูตรจบ เทวดาจ านวน
หนึ่งแสนโกฎิได้บรรลุพระอรหันต์ พระสูตรนี้
จึงเป็นที่รักที่ชอบใจของพวกเทวดา เทวดา
ทั้งหลายต่างก็คิดว่าพระสูตรของตน  ฉะนั้น
ผู้ วิ จั ย จึ ง ไ ด้ ศึ ก ษ า อ ม นุ ษ ย์ ใ น ทั ศ น ะ
พระพุทธศาสนาว่าเป็นอย่างไร ศึกษาอมนุษย์
ในมหาสมัยสูตร และวิเคราะห์อมนุษย์ที่มี
บทบาทต่อพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน ให้
ชั ด เจนยิ่ ง ขึ้ นและเ พ่ือ เป็นประโยชน์ ต่ อ
การศึกษาในครั้งต่อไป 

๒. วัตถุประสงค์ในการวิจัย 
๒.๑.  เพ่ือศึกษาอมนุษย์ในทัศนะ

พระพุทธศาสนา 
๒.๒  เพ่ือศึกษาอมนุษย์ในมหาสมัย

สูตร 
๒.๓  เพ่ือศึกษาวิเคราะห์อมนุษย์ที่มี

บทบาทต่อพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน 

๓. วิธีด าเนินการวิจัย 
การวิจัยในครั้งนี้ เน้นเชิงคุณภาพซึ่ง

เน้นวิจัยเอกสาร(Documentary Research) 
โดยมีขั้นตอนดังนี้ 

๓.๑.  รวบรวมเอกสาร ได้แก่ พระ
ไตรปิฏกมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยฉบับ
ภาษาบาลี และฉบับภาษาไทย อรรถกถา ฎีกา 
ปกรณ์วิ เสสต่างๆ งานวิจัย วิทยานิพนธ์ที่
เกี่ยวข้อง ต าราที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้อง กับงานที่
ท าการวิจัย 

๓.๒  รวบรวม และ วิเคราะห์ข้อมูล
จากเอกสารต่าง ๆ 

๓.๓  สรุปผลที่ได้จากการวิจัยและ
เสนอแนะประเด็นที่มีประโยชน์ต่อไป 

 

๔.  สรุปผลการวิจัย 
อมนุษย์ในทัศนะพระพุทธศาสนา

พบว่า อมนุษย์ที่อยู่ภูมิหรือแดนของนรกและ
สวรรค์ ในคัมภีร์พระไตรปิฎก มีข้อความ
มากมาย ทั้ ง ในด้านลักษณะและประเภท 
พระพุทธเจ้าแสดงบทลงโทษเกี่ยวกับนรกเพ่ือ
ปรามไม่ ให้บุคคลท าความชั่ ว  และแสดง
เกี่ยวกับสวรรค์เพ่ือให้เห็นคุณค่าของการท า
ความดี และเมื่อประทับอยู่ในโอกาสอันควร ก็
จะตรัสพรรณนาลักษณะของนรกและสวรรค์ไว้
อย่างพิสดารเห็นเป็นจริงเป็นจัง ให้เห็นภาพ
ของนรกและสวรรค์อย่างชัดเจน นรกและ
สวรรค์จึงเป็นเรื่องที่ไม่ใช่ปัญหาที่จะมาถกเถียง
ว่ามีจริงหรือไม่ ตั้งอยู่ที่ไหน แต่เป็นสิ่งที่บุคคล
ต้องค านึงอยู่เสมอว่า ท าอย่างไรจึงไม่ไปนรก 
ท าอย่างไรถึงจะได้ไปสวรรค์ และท าอย่างไรจึง
จะท าให้ตัวเราเอง พ้นจากนรกได้ถาวร 

พระพุทธศาสนายอมรับว่า อมนุษย์
เป็นสัตว์โลกชนิดหนึ่งดังเช่น เทวดา ยักษ์ ครุฑ 
คนธรรพ์ เป็นต้น ถ้าเรายอมรับว่าเทวดามีจริง
แล้วอมนุษย์ก็มีอยู่จริง ดังนั้นท่าทีที่พึงปฏิบัติ
ต่ออมนุษย์ ในฐานะที่คนไทยส่วนใหญ่นับถือ
พระพุทธศาสนาจึงควรยึดหลักธรรมค าสอน
ของพระพุทธเจ้าในเรื่องทางสายกลาง คือ ยึด
หลักความพอดี คือให้มีความรู้ที่ถูกต้องว่า
อมนุษย์ในพระพุทธศาสนาเป็นเทวดาที่ไม่ได้มี



๑๐๑ 

 

ชีวิตที่เป็นอมตะ ยังต้องกลับมาเวียนว่ายตาย
เกิดตามอ านาจของกรรมตราบใดที่ยังไม่บรรลุ
มรรคผล นิพพาน อมนุษย์จึงเป็นสหายผู้ร่วม
วัฏฏ์สงสารกับมนุษย์ ไม่ได้มีอ านาจยิ่งใหญ่
มากมาย การอ้อนวอนให้อมนุษย์ดลบันดาลสิ่ง
ต่างๆ จึงไม่ใช่ที่พ่ึงอันประเสริฐ ทางที่ดีคือให้
พ่ึงตนเองให้มากที่สุด ด้วยการประพฤติปฏิบัติ
ตั้งมั่นอยู่ในศีล สมาธิ ปัญญา แล้วผลของการ
ประพฤติปฏิบัติที่ตั้งมั่นอยู่ในความดีนั้นย่อมจะ
ส่งผลให้แน่นอน 

อมนุษย์ในมหาสมัยสูตร อมนุษย์นับ
เข้าอยู่จ าพวกกายทิพย์ด้วยกันทุกชนิด แต่ได้
แบ่งออกหลายชั้นๆ ชั้นต่ าได้แก่นรก เปรตและ
อสูรกาย ชั้นที่ ๒ ได้แก่ เทวดา ๖ ชั้น รวมทั้ง
อมนุษย์อ่ืนๆ ซึ่งมีกายเป็นทิพย์ด้วย ชั้นที่ ๓ 
ได้แก่รูปพรหม ๑๖ ชั้น ชั้นที่ ๔ ได้แก่อรูป
พรหมซึ่งเป็นชั้นสูงสุด เมื่อรวมกันเข้าทั้งหมด 
ก็คือโลกทิพย์โดยตรง แล้วก็แยกออกเป็น
ประเภทหรือชนิดต่างๆ แม้อมนุษย์เป็นสัตว์
จ าพวกกายทิพย์ทั้ งหมดก็ ตาม แต่ทว่ ามี
ความสุขและทุกข์แตกต่างกันมากมาย เช่น 
สัตว์นรกได้รับทุกข์ทรมานร้ายแรงกว่าเปรต 
และเปรตร้ายแรงกว่าอสุรกาย ส่วนพวกเทพ
ต่างๆ ก็แตกต่างกันอีก เช่นเทวดาในชั้นพ้ืนดิน
ที่เรียกว่าภูมิเทวดามีความสุขน้อยกว่าชั้นสูงๆ
ขึ้นไปจนถึงชั้นปรนิมมิตตวัสดี และพรหมทั้ง 
๑๖ ชั้นก็มีความสุขแตกต่างกันจนถึงชั้นที่ ๑๖ 
ดังนี้เป็นต้น 

อมนุษย์ คือ เทวดา พรหม สัตว์นรก 
เปรต อสุรกาย ภูตผีปิศาจ เป็นต้น หรือ
หมายถึงสัตว์ในภพที่มีฤทธิ์มีอ านาจน่ากลัว ดัง
ปรากฏในมหาสมัยสูตร เป็นสูตรว่าด้วยสมัย
เป็นที่ประชุมใหญ่ของเหล่าเทพ ในยุคของ
พระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์จะมีการประชุม
ใหญ่ของเหล่าเทวดาทั้งหลายเช่นนี้เพียงครั้ง
เดียว ในการประชุมครั้งนี้ พระพุทธองค์ทรง
แนะน า ให้ ภิ กษุ รู้ จั กอมนุษย์ทั้ งหลาย ไป
ตามล าดับ เช่น ยักษ์ คนธรรพ์ นาค พญาช้าง
เอราวัณ ครุฑ อสูร เทพ ๑๐ และพรหม เป็น
ต้น  

วิ เ คราะห์อมนุษย์ที่ มีบทบาทต่ อ
พระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบันพบว่า อมนุษย์
มิใช่ว่าจะดุร้าย เป็นภัยต่อมนุษย์เสมอไป ยังมี
อ ม นุ ษ ย์ ห ล า ย ป ร ะ เ ภ ท ที่ ป ร า ก ฏ ใ น
พระไตรปิฎกและอรรถกถาว่า มีบทบาทในทาง
ที่ดี เป็นผู้ใฝ่ธรรม นับถือพระพุทธศาสนามาแต่
เดิมหรือเป็นผู้ดุร้าย โหดเหี้ยม กินมนุษย์ 
รบกวนภิ กษุ ผู้ ปฏิบั ติ ธ ร รมให้ เ กิ ดความ
หวาดกลัว จนเลิกการประพฤติปฏิบัติธรรมไป
เลยก็มี แต่ภายหลังเมื่อได้รับฟังค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าแล้ว ก็กลับประพฤติตนเป็น
อมนุษย์ที่ดี  เลื่ อมใสในพระพุทธองค์และ
บทบาทของเหล่ าอมนุษย์นี้ ได้มีส่วนช่ วย
ส่งเสริมพระพุทธศาสนาในหลายด้านด้วยกัน 
อมนุษย์ได้มีบทบาทส าคัญในการสอนเรื่อง
ความไม่เที่ยง และเมื่อเป็นเช่นนั้นพระพุทธ
องค์ก็ได้น าเอาตัวอย่างหรือกรณีของอมนุษย์
มาสอนในเรื่ องของความไม่ เที่ ยง เ พ่ือจะ



๑๐๒ 

 

ชี้ให้เห็นว่า ภพภูมิรวมกับสมบัติ ต่าง ๆ ใน
จักรวาลนี้ล้วนตกอยู่ในกฎของความไม่เที่ยง 
เปลี่ยนแปลงและไม่ควรยึดมั่นว่าเป็นเราเป้น
เขาเพราะการยึดมั่นเช่นนั้น ย่อมเป็นเหตุน ามา
ซึ่งความทุกข์นานัปการ บทบาทของอมนุษย์
ทั้งหลายได้เป็นบทสอนให้ทุกคนตระหนักถึง
อานิสงส์ของการรักษาศีลว่าเป็นการกระท าที่
เป็นกุศลและสามารถยังประโยชน์ให้ส าเร็จ
ตามความปรารถนาได้ 

ความเชื่อดั่งเดิมในสังคมไทยเกี่ยวกับ
เรื่องอมนุษย์หมายถึง วิญญาณของมนุษย์ผู้ที่
ตายหรือล่วงลับไปแล้วจิตของมนุษย์จะได้ไป
เกิดใหม่ตามกรรมหรือการกระท าที่มนุษย์ได้
กระท าเมื่อยังมีชีวิตอยู่ให้เกิดภพภูมิต่างๆเช่น 
พรหม เทวดา มนุษย์ สัตว์นรก เปรต สัมภเวสี 
หรือ อสุรกาย และโอปปาติกะ อาจให้คุณหรือ
โทษได้ มีทั้งดีและร้าย 

ท่าทีของสังคมไทยต่อเรื่องอมนุษย์ 
สังคมไทยคิดเรื่อง ผี เทวดาเป็นเรื่องปรกติ มี
ฤทธิ์และอ านาจเหนือคน อาจให้คุณหรือโทษ
ต่อมนุษย์ได้ เป็นสิ่งประหลาดน่าอัศจรรย์ น่า
สะพรึงกลัว ตั้ งแต่สมัยดึกด าบรรพ์มาจน
ปัจจุบันสังคมไทยยังหวาดกลัวเรื่องนี้กันอยู่ 
สังคมไทยส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนา เมื่อ
ไ ด้ ฟั ง ธ ร รมหรื อ เ มื่ อ ไ ด้ ศึ กษ า เ ล่ า เ รี ย น
พระพุทธศาสนาอย่างถูกต้องแล้วก็จะมีท่าทีที่
เปลี่ยนไป 

 จากการศึกษาเรื่องอมนุษย์ทั้งหมด 
พบว่า ยักษ์ นาค ครุฑ คนธรรพ์ อสุรกาย 
มนุษย์ เทวดา พระพรหม ตายแล้วจะต้องเกิด
ทันทีใน ๓๑ ภูมิ สามารถเปลี่ยนภพภูมิตาม
เหตุตามปัจจัยที่สร้างมา ทางพระพุทธศาสนา 
ที่สอนให้คนท าดี เว้นการท าชั่ว ท าดีจะได้เกิด
เป็นมนุษย์ เทวดา และพรหม ค าสอนที่กล่าว
มาเป็นฝ่ายโลกียะ อมนุษย์สามารถพัฒนาให้
หลุดพ้นจากการเป็นอมนุษย์ได้ 

๕.  ข้อเสนอแนะ 
๕.๑  ข้อเสนอแนะเพื่อการพัฒนาใน

มุมมองของสังคมปจัจุบัน 
ระดับบุคคล ควรท าความเข้าใจอย่าง

กระจ่างชัดว่าอมนุษย์ในมหาสมัยสูตร อมนุษย์
เป็นสัตว์จ าพวกกายทิพย์ เมื่อรวมกันเข้ า
ทั้งหมด ก็คือโลกทิพย์โดยตรง ดังกล่าวมาแล้ว
นั้น เป็นเพียงสิ่งที่ พิสูจน์ได้ยากยิ่ งนักทาง
วิทยาศาสตร์ ฉะนั้น บุคคลจึงควรพิจารณา
ตามหลักธรรมที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ ว่า ควร
เชื่อกรรมและการให้ผลของกรรมเป็นการ
แสดงบทลงโทษปรามไม่ให้บุคคลท าความชั่ว 
และแสดงให้เห็นคุณค่าของการท าความดีอย่าง
ชัดเจน 

 ควรน าองค์ความรู้ในเรื่องอมนุษย์ใน
มหาสมัยสูตรนี้ไปบรรจุไว้ในบทเรียนเพ่ือให้คน
รุ่นต่อไปได้ศึกษากันอย่างทั่วถึงควรท าการวิจัย
เรื่องอมนุษย์ในทุกระดับของการจัดการศึกษา
เพ่ือสร้างความเข้าใจในเรื่องอมนุษย์ในมหา
สมัยสูตรกับท่าทีของคนสังคมให้มากขึ้น 



๑๐๓ 

 

๕.๒  ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้ง
ต่อไป 
                  ๑ )  ควรศึกษาเปรียบเทียบ
อมนุษย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท กับ
อมนุษย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนามหายาน 

                  ๒ )  ค ว ร ศึ ก ษ า วิ เ ค ร า ะ ห์
ความส าคัญของมหาสมัยสูตรต่อการด าเนิน
ชีวิตประจ าวัน 
                 ๓) ควรศึกษาเรื่องอมนุษย์ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท ที่เกี่ยวกับพระสูตร 
ให้ครอบคลุม 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๐๔ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

บรรณานุกรม 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  ๒๕๐๐.              
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 

_______________. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร  
: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที ่๑๒. 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๑. 

พระวิจิตรธรรมาภรณ์ (เทอด ญาณวชิโร). หลักการท าบุญ และปฏิบัติธรรม ในชีวิตประจ าวัน.  
 กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์อนันตะ, ๒๕๕๒. 
พันตรี ป. หลงสมบุญ. พจนานุกรมมคธ – ไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์อาทรการพิมพ์,   

๒๕๔๐. 



๑๐๕ 

 

ภาพกิจกรรม ป.โท 


