
๑๖๗ 

 

การศึกษาคติธรรมที่ปรากฏในเจรียงเบรินพื้นบ้านจังหวัดสุรินทร ์
 

พระใส สุรปญฺโญ(จ าปาทอง) 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

                    บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 

บทคัดย่อ 

วิทยานิพนธ์นี้มีวัตถุประสงค์  เพ่ือศึกษาความเป็นมาของบทเพลงเจรียงพ้ืนบ้านในจังหวัด
สุรินทร์  เพ่ือศึกษาคติธรรมที่ปรากฏในบทเพลงเจรียงเบรินพ้ืนบ้านในเขตจังหวัดสุรินทร์  เพ่ือศึกษา
บทบาทและอิทธิพลของบทเพลงเจรียงเบรินพ้ืนบ้านที่มีต่อชุมชนท้องถิ่นจังหวัดสุรินทร์   ผลการวิจัย
พบว่าเพลงพื้นบ้านเจรียงเบริน วิวัฒนาการมาจากการเล่น “กัญต๊อบไก” ซึ่งมีการร้องโต้ตอบ มีดนตรี
ปี่อ้อประกอบ ต่อมาการเล่นชนิดนี้ ได้น าแคนเข้ามาเป่าประกอบท านองเจรียงเบริน คล้ายๆกับหมอ
ล ากลอน เรียกการเล่นชนิดนี้ว่า  “เจรียงเบริน”  การเล่นเจรียงเบรินมีองค์ประกอบต่างๆ คือ  ผู้เล่น
ชาย ๑ หญิง ๑ ดนตรีที่ใช้ประกอบคือแคน ซึ่งเป่าลายแมงภู่ตอมดอกเป็นส่วนใหญ่  สถานที่แสดงไม่
จ ากัดสถานที่จะเป็นที่ไหนก็ได้ที่เหมาะสม การแต่งกายแต่งแบบพ้ืนบ้านโบราณ ต่อมามีการพัฒนาให้
หญิงนุ่งกระโปรง ชายสวมกางเกงขายาว ท่าร าจะมีท่าร าพ้ืนฐานคือ ท่าร าเดิน ท่าร าถอย ท่าร าเคียง 
ท่าร าเก้ียว ท่าร าดีดนิ้ว และท่าเตะขา วิธีการเล่น จะเริ่มจากการบูชาครู เกริ่นครู แนะน าตนเองมีการ
บอกกล่าวถึงความส าคัญของงานและเจ้าภาพ แล้วเริ่มเจรียงถามตอบ เจรียงเรื่อง สุดท้ายจะเจรียง
อวยพร และเจรียงลา   

 คติธรรมที่ปรากฏในบทเพลงเจรียงเบรินมีอยู่ ๒ ลักษณะคือ คติธรรมด้านหลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนา และคติธรรมด้านจารีตประเพณีวัฒนธรรม  คติธรรมด้านหลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาในบทเพลงเจรียงเบรินจะกล่าวถึงค าสอนในเรื่องคติธรรมด้านการเมืองการปกครอง 
นักปกครองที่ดีจะต้องเป็นแบบอย่างที่ดีของปวงชนที่อยู่ใต้ปกครอง  ท าให้ผู้อยู่ใต้ปกครองเคารพนับ
ถือย าเกรงและเชื่อถือให้ได้  และที่ส าคัญคือต้องมีหลักธรรมส าหรับการปกครองบ้านเมืองด้วย  
โดยเฉพาะหลักทศพิธราชธรรมซึ่งถือว่าเป็นหลักธรรมส าหรับนักปกครองที่ดี  ด้านคติธรรมประเพณี
พบว่า ประเพณีท่ีเกิดข้ึนในเมืองไทยส่วนใหญ่มาจากพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา 

ชาวไทยมีความเชื่อความศรัทธาในสิ่งที่มองไม่เห็นเป็นอันดับแรกเมื่อบ้านเมืองเจริญมากขึ้น
ประเพณีบางอย่างก็เสื่อมสลายหายไปตามกฎของไตรลักษณ์ ประเพณีไทยจึงมักมีหลักธรรมทาง



๑๖๘ 

 

พระพุทธศาสนาเข้าไปสอดแทรกไว้เสมอเพ่ือเป็นคติเตือนใจให้ประชาชนได้ยึดถือเป็นแนวทางในการ
ด าเนินชีวิตคติธรรมที่มีคุณค่าต่อประเพณีเช่น อุปสมบท โกนจุก, งานศพ  เป็นต้น 

 
 
 
 

Abstract 

The Jareangbroen Folk Song was developed from the play of “KanTob Kai” 
which was sung in dialog, consisting of Kuopio musical composition. Then “Kaen” 
which was Thai traditional mouth organ was added in musical composition. This type 
of folk song was called “ChariangBrun”. There were many elements in ChariangBrun; 
consisting of one man and one woman, the musical instruments of Thai traditional 
mouth organ which mostly played in bumble bee style, being able to show at any 
suitable places, and dressing in ancient folk tune.  Then it allowed woman to put 
skirts and man to pants. The Basic dances postures were walking dance, backward 
dance, side dance, flirting dance, fingers dance, and leg kicking dance. Its play began 
from teachers’ worshiping, introduction to teacher and the players, and informing 
importance of the fair and the host. Then the play went on by dialog, story, blessing, 
and farewell.  

Morale appeared in Jareangbroen Folk Song was consisted of two aspects i.e. 
principles of Buddhist teaching and typical culture. The morale of Buddhist teaching 
concerned with good politics and governance i.e. the ten virtues or duties of ruler 
(Rajadhamma). The typical culture concerned with various ceremonies derived from 
Buddhist teachings such as ceremonies of ordination, hair shaving, and funeral, etc. 
  



๑๖๙ 

 

๑.บทน า 
เจรียง หรือ  จ าเรียง หมายถึง   การ

ขับร้องหรือการออกเสียงเป็นท านองเสนาะ
โดยใช้กลอนสดเป็นส่วนใหญ่ขับร้องเป็น
เรื่องราวหรือเป็นนิทานชาดกส่วนใหญ่เป็น
เรื่องราวในทางพระพุทธศาสนา  เป็นการ
บรรยายเหตุการณ์ในอดีตและปัจจุบัน๑ 

 การเจรียง  ถ้าเจรียงประกอบปี่ก็จะ
เรียกว่า  “เจรียงจรวง”  ถ้าเจรียงประกอบ
เสียงซอเรียงว่า  “เจรียงตรัว”  ถ้าเจรียงมี
เสียงกลองประกอบเรียกว่า  “เจรียงกันตรึม”  
และถ้าเจรียงมีแคนเป็นเครื่องดนตรีประกอบ
เรียกว่า  “เจรียงเบริน”  ส่วนค าว่า “เบริน”  
เป็นชื่อการเจรียงโต้ตอบที่มีแคนเป็นดนตรี
ประกอบ  ฉะนั้น ค าว่า  “เจรียงเบริน”  จึง
หมายถึงเพลงพ้ืนบ้านของชาวไทยเขมร  เป็น
การเล่นโต้ตอบกันระหว่างชายหญิงเป็นภาษา
เขมร  โดยใช้ท านองหรือกลอนสด  และน า
เรื่องราวจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามาใช้
เป็นเนื่อหาขับร้องเป็นนิทาน  ที่เกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนา  การเกิด หรือการตาย 

 เจรียงเบริน  เป็นเพลงพ้ืนบ้านของ
ชาวสุรินทร์ที่ยังคงรักษาเอกลักษณ์และยืนโต้
กระแสของศิลปวัฒนธรรมตะวันตกได้อย่าง
เหนียวแน่น ถือว่าเป็นเพลงพ้ืนบ้านที่ชาวไทย

                                                           

๑เครือจิต  ศรีบุญนาค. เจรียงเบริน : 
เพลงพ้ืนบ้านของชาวไทยเขมรสุรินทร์,  (คณะ
สังคมศาสตร์ : สถาบันราชภัฎสุรินทร์, ๒๕๓๙ ), 
หน้า ๖๐. 

เขมรนิยมเล่นกันมาตั้งแต่สมัยโบราณจนถึง
ปัจจุบัน  และเป็นการแสดงพ้ืนบ้านที่ส าคัญ
ของงานบุญประเพณีเกือบทุกอย่างของชาว
ไทยเขมร  จะขาดเจรียงไม่ได้  ไม่ว่าจะเป็นใน
ตัวเมือง หรือในหมู่บ้าน  ถ้ามีงานเทศกาลหรือ
งานบุญประเพณีชาวบ้านจะพากันหลั่งไหลไป
ฟังเจรียง  โดยเฉพาะเจรียงเบริน แม่ทอง
พลอน  ซึ่งมีคนไปฟังอย่างล้นหลามและมี
รายได้มาก  มีเงินเก็บจ านวนมากจนเป็นเหตุ
ให้โจรปล้นบ้านหลายครั้ง  นี่คือสิ่งยืยยันได้
อย่ า งดี ว่ า   คน ไทย เขมรยั ง ค ง ยอมรั บ
ศิลปวัฒนธรรมของตนเองอย่างเหนียวแน่น๒ 

 การยอมรับเจรียงเบรินของชาวไทย
เขมรเขาจะยอมรับเฉพาะคนที่มีมาตรฐานการ
แสดง คือ  มีความรู้  มีปฏิภาณไหวพริบ  รู้
เรื่องราวทั้งทางโลกและทางธรรม  สามารถ
เจรียงออกมาเป็นบทกลอนสัมผัสได้อย่าง
ไพเราะ  และโต้ตอบคู่ต่อสู้ได้  และยังสามารถ
ขับร้องเป็นเรื่องราวหรือเป็นต านานนิทาน
ชาดก  ซึ่ งส่วนใหญ่ เป็นเรื่ องราวในทาง
พระพุทธศาสนา  เป็นการบรรยายเหตุการณ์
ในอดีตและปัจจุบัน  นอกจากนี้ยังมีการขับ
มหาพากย์ของตะวันออกได้ด้วย เช่น  ราม
เกียรติ เป็นต้น  ซึ่งการเจรียงที่ เล่นกันใน
ท้องถิ่นสุรินทร์  จะขับขานวรรณคดีอย่าง
เดียวกับท่ีในภาคกลางเรียกว่า เพลงเสภา 

 เรื่องราวที่เจรียงน ามาขับร้องนั้นต้อง
เป็นเรื่องราวที่สัมพันธ์กับงานท่ีไปเล่นเช่น งาน

                                                           
๒เรื่องเดยีวกัน, หน้า ๖๐-๖๑. 



๑๗๐ 

 

ศพ ก็เจรียงเก่ียวกับ  บาป-บุญ  ความดี-ความ
ชั่ว  หรือก่ียวกับการ เกิด แก่ เจ็บ ตาย  ถ้าไป
เล่นงานแต่งงาน  ก็เจรียงกับชีวิตคู่  การครอง
ชีวิตคู่  นอกจากนี้ยังมีงาน โกนจุก งานบวช 
ฯลฯ  ในการเกี่ยวเจรียงบางครั้งเรื่องเจรียงถ้า
เจ้าภาพหรือเจ้าของงานที่ติดต่อมาอยากจะฟัง
เรื่องอะไร  ก็จะบอกให้นักเจรียงเล่น  ซึ่งใน
การเจรียงแต่ละเรื่องนั้น  นอกจากจะใช้ภาษา
เขมรพ้ืนบ้านในการเจรียงสัมผัสแล้วยังใช้
ภาษาบาลีซึ่งมีแทรกอยู่  การเจรียงจะใช้ภาษา
สุภาพแฝงด้วยคติสอนใจ  มีค าสุภาษิต
มากมายน ามาสอดแทรกในการด าเนินเรื่อง  
ท าให้ผู้ฟังเกิดความคิด  จินตนาการคล้อยตาม
และมองเห็นเป็นรูปธรรม  แสดงให้เห็นว่า  
เป็นนักเจรียงที่ได้มาตรฐานและชาวไทยเขมร
ยอมรับกัน๓ 

 โดยรูปแบบแล้ว  การเล่นเจรียงเบริน  
เหมือนกับการเล่นหมอล ากลอนคู่ของชาวไทย
ลาว  และเหมือนเพลงโคราช  หรือ เหมือนล า
ตัดของภาคกลาง  คือ เป็นวรรณคดี มุขปาฐะ  
หรือวรรณคดี ปากเปล่า  จะมีการสัมผัส
ต่อเนื่องกัน  และมีการใช้ค าอุปมาอุปไมย  
หรือการใช้ความเปรียบ  เพ่ือสร้างภาพพจน์ที่
ชัดเจน  การเล่นเจรียงแต่ละครั้งสิ่งที่ขาดไม่ได้
คือ  การไหว้ครู  เพ่ือระลึกถึงครูบาอาจารย์  
และสิ่งศักดิ์สิทธิ์  เพ่ือให้มาคุ้มครอง  หรือให้
ชนะคู่ต่อสู้ให้คู่ต่อสู้จ าบทกลอนไม่ได้  หรือ
โต้ตอบไม่ทัน 

                                                           
๓สัมภาษณ์นายบญุคง  นนทสอน, (ไทย

รุ้ง)  นักเจรียงท้องถิ่น,  ๒๖  พฤศจิกายน  ๒๕๕๖. 

๒.  วัตถุประสงค์ในการวิจัย 
การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการดังนี้ 

๒.๑ เพ่ือศึกษาความเป็นมาของบท
เพลงเจรียงพื้นบ้านในเขตจังหวัดสุรินทร์ 

๒.๒ เพ่ือศึกษาคติธรรมที่ปรากฏใน
บทเพลงเจรียงเบรินพ้ืนบ้านในเขตจังหวัด
สุรินทร์ 
           ๒.๓ เพ่ือศึกษาบทบาทและอิทธิพล
ของบทเพลงเจรียงเบรินพ้ืนบ้านที่มีต่อชุมชน
ท้องถิ่นจังหวัดสุรินทร์ 

๓.  วิธีด าเนินการวิจัย    
 ผู้ วิ จั ย ใ ช้ วิ ธี ก า ร ด า เ นิ น ก า ร วิ จั ย
ตามล าดับขั้นตอนดังนี้ 
 ๓.๑ การเก็บข้อมูลจากเอกสารและ
สื่ออิเล็กทรอนิค 
 - รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับเจรียงเบริน
และบทเพลงเจรียงเบรินจากเอกสารและ
รายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 - รวบรวมบทเพลงเจรียงเบรินที่มี
เนื้อหาเกี่ยวกับคติธรรมจากเอกสารและ
รายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 - รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับการศึกษา
วรรณกรรมด้านเนื้อหาจากเอกสารและ
รายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 - รวบรวมบทเพลงเจรียงเบรินที่มี
เนื้อหาเกี่ยวกับคติธรรมจากนักเจรียงที่ศึกษา
และจากผู้ที่เคยท าการวิจัยเพลงเจรียงของนัก
เจรียงคนนั้นๆ 
 - รวบรวมบทเพลงเจรียงเบรินของ
เจรียงที่มีเนื้อหาเกี่บวกับคติธรรมจากเทป
บันทึกเสียงที่มีจ าหน่ายทั่วไป 



๑๗๑ 

 

 ๓.๒เกบ็ข้อมูลจากการสัมภาษณ์  
ได้จากการสัมภาษณ์วิทยากรซึ่งเป็นนักเจรียง
เอกหรือนักเจรียงอาวุโสจ านวน  ๘ คนโดย
เป็นนักเจรียงฝ่ายชาย ๕ คนนักเจรียงฝ่าย
หญิง  ๓  คนคือจัดหญิง – ชาย ให้อยู่กลุ่ม
เดียวกัน 

๔. ผลการวิจัย 
การเล่นเจรียงเบริน เหมือนกับการ

เล่นหมอล ากลอนคู่ของชาวไทยลาว และ
เหมือนเพลงโคราช ของชาวไทยโคราช หรือ
เหมือนล าตัดของภาคกลาง คือ เป็นวรรณคดี
มุขปาฐะ หรือวรรณคดีปากเปล่า มีการสัมผัส
ต่อเนื่องกัน และมีการใช้ค าอุปมาอุปไมย หรือ
การใช้ความเปรียบเทียบ เพ่ือสร้างภาพพจน์ที่
ชัดเจน การเล่นเจรียงแต่ละครั้งสิ่งที่ขาดไม่ได้ 
คือ การไหว้ครู เพ่ือระลึกถึงครูบาอาจารย์ 
และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพื่อให้มาช่วยคุ้มครองหรือให้
ชนะคู่ต่อสู้ท าให้คู่ต่อสู้จ าบทกลอนไม่ได้ หรือ
โต้ตอบไม่ทัน  

การเล่นเจรียงเบริน มีบทร้องแบ่ง
ออกเป็น ๒ ลักษณะ คือบทร้องสั้นและบทร้อง
ยาว บทร้องสั้น คือบทร้องที่ร้องโต้ตอบกัน 
ระหว่างชายหญิงในแต่ละครั้ง ซึ่งมีความยาว
ไม่เกิน ๖ วรรค แล้วเปลี่ยนให้อีกฝ่ายหนึ่งร้อง
โต้ตอบเพ่ือแก้กลอนกัน ส่วนบทร้องยาว จะ
เป็นบทร้องที่มีความยาวหลายบท ในการร้อง
โต้ตอบแต่ละครั้งไม่จ ากัดความยาว ในการ
เจรียงเบรินจะมีโครงสร้างหลัก ซึ่งไปเล่น
ตามล าดับ ได้แก่ บทไหว้ครู บทเกริ่น บท
ทักทาย บทเดินเรื่อง บทอวยพร และบทลา 

ในการเจรียงเบรินสมัยโบราณ ผู้เล่นเจรียงเบ
ริน ประกอบด้วยเจรียงฝ่ายชาย ๑ คน นัก
เจรียงฝ่ายหญิง ๑ คน และนักดนตรีหมอแคน 
๑ คน ปัจจุบันมีผู้เล่นเป็นคณะ เช่นคณะไทย
รุ้ง คณะสายรุ่ง  คณะสุพจน์ คณะกาดา เป็น
ต้น ในการเล่นเจรียงเบรินสมัยก่อนมีการ
เจรียงประกอบกับซอ กลอง บางคณะก็มีปี่ 
ประกอบการเจรียง ต่อมามีการน าแคนเข้ามา
ประกอบการเจรียง และมีการโอ่เหมือนหมอ
ล า การเจรียงที่มีเครื่องดนตรี แคน ประกอบ
เรียกว่า เจรียงเบริน และแคนที่ใช้เป็นแคน ๗ 
แคน ๘ หรือ แคน ๙ และไม่จ ากัดสถานที่เล่น 
แต่เป็นเวทียกพ้ืนสูง ๔ ต้น กว้างประมาณ ๔ 
เมตร ยาว ๔ เมตร มีหลังคาไม่มีฉาก ยกพ้ืนปู
กระดานจากพ้ืนดินประมาณ ๒ เมตร หรือต่อ
เวทีจากบ้าน ออกมาเป็นสถานที่เล่น ปัจจุบัน
สถานที่ อ าจจะ เป็ น เ วที กลา งแจ้ ง  หรื อ
หอประชุมก็ได้ ในฤดีฝน ถ้าฝนตกอาจเล่นใน
บ้าน โดยไม่ต้องสร้างโรงมีสถานที่กว้าง
พอเหมาะกับผู้ เล่นและผู้ชม สถานที่ เล่น
เจรียงเบริน จะมีข้อห้ามคือ ไม่นิยมท าเวทีต่อ
จากยุ้งข้าวหรือฉางข้าว เพราะเชื่อว่าจะท าให้
เกิดอาถรรพ์ต่อผู้แสดง และถือเป็นการลบหลู่ 
ดูหมิ่น โดยไม่ท าเสียงดัง กระโดดโลดเต้น ท า
ความร าคาญและรบกวนแก่ภูติผี วิญญาณซึ่ง
ดูแลและสิงสถิตอยู่ในยุ้งข้าว  

เจรียงเบริน เล่นได้ทุกโอกาสไม่ว่าจะ
เป็นงานมงคล เช่น โกนจุก บวชนาค งาน
แต่งงาน ขึ้นบ้านใหม่ งานบุญประเพณีต่างๆ 
เช่น งานกฐิน ผ้ าป่า ฉลองสมโภชต่างๆ 
ตลอดจนงานเทศกาลประจ าปี ฯลฯ และงาน



๑๗๒ 

 

มงคล เช่น งานศพ งานท าบุญ ฉลองอัฐิ เป็น
ต้น และที่นิยมหากันไปเล่นมากในระยะหลังๆ 
คือ งานศพ การเล่นเจรียงเบริน จะเล่นได้ทั้ง
กลางวันและกลางคืน  

ในการเล่นเจรียงเบริน แบบดั้งเดิม
ฝ่ายชายและฝ่ายหญิง ร้องโต้ตอบกันใน
สมัยก่อน ต่อมาเล่นเป็นคณะ ซึ่งมากกว่า ๒ 
คน ขึ้นไป แต่ก็ยั งร้องโต้ตอบกันเป็นคู่ๆ 
เหมือนเดิม ฉะนั้นการแต่งกายแต่ละฝ่ายมี
ลักษณะและวิวัฒนาการ ได้แก่ ฝ่ายหญิง ใน
สมัยก่อนจะนุ่งผ้าซิ่นพ้ืนบ้านมัดหมี่โฮล (จอง
โอล์) หรือมัดหมี่ลายต่างๆ (จองซิ่น) สวมเสื้อ
แขนกระบอก ต่อมาในปัจจุบันบางคณะนุ่ง
ผ้าซิ่นพ้ืนบ้าน บางคณะก็สวมกระโปรงสั้น
เข้ารูป ซึ่งเรียกว่า กระโปรงฟิต ในสมัยก่อน 
เสื้อทรงสุภาพหรือสวมเสื้อแขนกระบอก หรือ
แขนสั้นเข้ารูปอาจจะเป็นเสื้อลูกไม้มีระบาย 
และใส่เครื่องประดับ ตุ้มหูพวงระย้า(ตะเการัน
ยูล) มีประค าใส่ข้อมือ(ประเกือมจองได) และ
สวมสังวาล (จาร) และฝ่ายชายจะนุ่งโสร่ง 
ส ว ม เ สื้ อ เ ชิ้ ต แ ข น ย า ว สี ข า ว  มี ผ้ า ส ไ บ 
(ผ้าขาวม้า) พาดบ่า ต่อมาเปลี่ยนเป็นนุ่ ง
กางเกงขายาว สวมเสื้อเชิ้ต แขนยาวพับแขน
ขึ้นมาประมาณ ๒-๓ พับมัดผ้าขนหนูผืนเล็กๆ 
พาดไว้ที่ต้นคอ เพ่ือใช้เป็นผ้าเช็ดหน้า หรือซับ
เหงื่อ ไม่สวมรองเท้า  

ท่าร าในการเล่นเจรียงเบรินหลังจาก
การร้อง หรือโอ่จะมีการฟ้อนยืดยุบตัวและ
ม้วนมือจีบวงตามจังหวะเสียงแคน คล้ายกับ
หมอล าคู่ของอีสานเหนือ ท่าฟ้อนจะฟ้อน

ในช่วงดนตรีรับและในช่วงที่ร้องเป็นบางครั้ง 
สลับกันไป ในการฟ้อนไม่มีรูปแบบตายตัวจะ
ยืดยุบตัวพร้อมกับย่อเข่าไปตามจังหวะ และ
ฟ้อนไปด้วยตามจังหวะลีลาของเสียงแคน ท่า
ฟ้อนมีทั้งช้าและเร็ว เป็นลักษณะของการฟ้อน
เกี้ยวระหว่างฝ่ายชายและฝ่ายหญิง เมื่อเจรียง
ถึงบทเร้าใจ หรืออยากหยอกเย้าคู่เจรียงก็จะ
ใช้มือดีดนิ้วเพ่ือให้เกิดเสียงดังเป็นจังหวะ เพ่ิม
รสชาติให้สนุกสนานยิ่งขึ้น ได้แก่ ท่าร าเดิน ท่า
ร าถอย ท่าร าเคียง ท่าร าเกี้ยว ท่าร าดีดนิ้ว 
และท่าร าเตะขา ตามท่วงท านองเสียงแคน  

การเล่นเจรียงเบรินจะต้องมีพิธีไหว้
ครูก่อนการแสดงทุกครั้ง ซึ่งอุปกรณ์ที่ใช้ในพิธี
ไหว้ครู หรือเครื่องบูชาครูเจรียงเบริน แต่ละ
คณะแต่ละครูอาจจะแตกต่างกันบ้างฝ่าย
เจ้าภาพจัดงานหรือว่าจ้างจะต้องเตรียมหาไว้
ให้ซึ่งประกอบด้วย กรวยดอกไม้ ๕กรวย ธูป 
๕ดอก เทียน ๑คู่ หมากพลู ๕ค า เหล้าขาว ๑
ขวด ผ้าขาวยาว ๕ศอก ๑ผืน เงิน ๒๒บาท 

วิ ธี ก า ร ถ่ า ยท อด เ พล ง พ้ื นบ้ า น : 
เจรียงเบริน จังหวัดสุรินทร์ ในสมัยโบราณภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นจะได้รับความรู้สืบทอดจากบิดา 
มารดา ญาติพ่ีน้อง ซึ่งเป็นเจรียง หรือบิดา
มารดา พาลูกไปฝากเป็นลูกศิษย์อยู่ที่บ้านครู 
ในช่วงค่าครูจะสอนให้ลูกศิษย์เรียนรู้แบบตัว
ต่อตัวโดยอ่านให้ฟัง ให้ฝึกจ าตามค าพูดของครู 
ฝึกท่อง และให้ศึกษาเทคนิคการร้องเล่นกันใน
งานงานศพหรืองานประเพณีต่างๆ และให้ลูก
ศิษย์จ าส านวนหรือสุภาษิตที่ดีเพ่ือน าไปต่อบท
เจรียง ส าหรับการร าหรือการเข้าดนตรี ก็ฝึก



๑๗๓ 

 

จ าด้วยตนเองจากการแสดงจริงบนเวที ครูจะ
เป็นผู้คอยแนะน าเ พ่ิมเติมต่อมาจึงมี การ
ถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นการเจรียงให้แก่ลูก
ศิษย์ ผู้สนใจและครูผู้สอนในสถานศึกษา ซึ่ง
การถ่ายทอดความรู้เรื่องเจรียงเบริน มีหลาย
รูปแบบทั้งทางตรง คือการศึกษาในระบบ โดย
ปฏิบัติหน้าที่ เป็นวิทยากรหรือครูผู้สอนใน
โรงเรียน และทางอ้อม คือ การศึกษาตาม
อัธยาศัยให้กับบุคคลทั่วไปและผู้สนใจ  

๕. ข้อเสนอแนะ 
เจรียงเบรินเป็นเพลงพ้ืนบ้านของชาว

อีสานใต้ที่ใช้ภาษาเขมรขับร้อง  ขับกล่อมเป็น
เรื่องราวต่างๆ ได้อย่างไพเราะจับใจและยังคง
รักษาเอกลักษณ์ดั้ ง เดิมไว้ ได้ เป็นอย่ างดี  
สามารถยืนโต้กระแสศิลปวัฒนธรรมตะวันตก
ได้อย่างเหนียวแน่น  “ถือเป็นเพลงพ้ืนบ้านที่
ชาวไทยเขมรนิยมเล่นกันมาตั้งแต่สมัยโบราณ

จนถึงปัจจุบัน  และเป็นการแสดงพ้ืนบ้านที่
ส าคัญของงานบุญประเพณีเกือบทุกอย่างของ
ชาวไทยเขมรซึ่งจะขาดเจรียงไม่ได้  ไม่ว่าจะ
เป็นในตัวเมืองหรือในหมู่บ้าน  ถ้ามีเทศกาล
หรืองานบุญประเพณี  ชาวบ้านจะพากัน
หลั่งไหลไปฟังเจรียงอย่างล้นหลาม” 

ดังนั้น บทเพลงเจรียงเบรินพ้ืนบ้าน 
จึงเป็นมรดกอันล้ าค่าทางวัฒนธรรมพ้ืนบ้าน
ของชนชาวเขรมอีสานใต้ ในฐานะเป็นอนุชน
ของชาวเขรมอีสานใต้ ถือว่าเป็นภาระหน้าที่ที่
ส าคัญที่จะต้องศึกษาค้นคว้าเพ่ือให้เกิดความรู้
และเข้ า ใจที่ ชัด เจนถูกต้อง และน าออก
เผยแพร่ อนุ รั กษ์ ให้ เ ป็ นที่ รู้ จั ก และ เกิ ด
ประโยชน์ต่อสังคมท้องถิ่นต่อไป  ที่ส าคัญคือ  
การศึกษาเรื่องวัฒนธรรมของตนเองให้ถ่องแท้
นั้น  ถือเป็นการธ ารงรักษาซึ่งมรดกอันล้ าค่า
ทางสติปัญญาของท้องถิ่นให้คงอยู่นานได้

 
บรรณานุกรม 

 
เครือจิต  ศรีบุญนาค. เจรียงเบริน : เพลงพื้นบ้านของชาวไทยเขมรสุรินทร์. คณะสังคมศาสตร์ : 
 สถาบันราชภัฎ สุรินทร์, ๒๕๓๙ ), หน้า ๖๐. 
สัมภาษณ์นายบุญคง  นนทสอน. (ไทยรุ้ง)  นักเจรียงท้องถิ่น.  ๒๖  พฤศจิกายน  ๒๕๕๖. 


