
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 71 

 

 
 

การเสริมสร้างสันติภาพในสังคมด้วยหลักกตญัญูกตเวทิตาธรรม 
STRENGTHENING PEACE IN THE SOCIETY WITH GRATITUDE 

ประภาส แก้วเกตุพงษ์1 , วิเชียร แสนมี2 

Prapas Kaewketpong1, Wichian Sanme2 

มหาวิทยาลยัขอนแก่น1-2 

Khon Kaen University1-2 

E-mail: prapaka@kku.ac.th 

ได้รับบทความ: 9 กรกฎาคม 2562; แก้ไขบทความ: 28 กรกฎาคม 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 11 สิงหาคม 2562 
Received: July 9, 2019; Revised: July 28, 2019; Accepted: August 11, 2019 

 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือหาแนวทางการเสริมสร้างสันติภาพด้วยหลักกตัญญู
กตเวทิตาธรรม จากการศึกษาพบว่า ความกตัญญูคือการรู้อุปการะที่บุพการีทำไว้ก่อน กตเวทิตาก็คือ
ทำการตอบแทนผู้มีพระคุณทั้งทางตรงและทางอ้อม เช่น คุณบิดามารดาด้วยการบำรุงเลี้ยงดู ทำให้
เกิดความสบายกายสบายใจและยังรวมถึงบุคคลอ่ืน กตัญญูกตเวทิตาธรรมนั้นสามารถทำให้สังคม
มนุษย์เป็นสังคมที่มีความสงบสุขได้ เพราะสามารถรักษาและประคับประคองจิตใจของมนุษย์ในสังคม
ให้ตั้งมั่นอยู่ในความดี และยังสามารถนำไปปฏิบัติกับสัตว์สิ่งของและธรรมชาติได้อีกด้วย กล่าวคือ
ตั้งแต่มนุษย์ด้วยกันจนถึงสรรพสัตว์และธรรมชาติแล้ว สังคมนั้นก็จะเป็นสังคมที่เต็มไปด้วยการให้
เกียรติและเคารพซึ่งกันและกัน ไม่เบียดเบียนทำร้ายกัน อันเป็นคุณธรรมขั้นพ้ืนฐานที่เสริมสร้าง
สันติภาพในสังคมได้ 

คำสำคัญ : สันติภาพ, กตัญญูกตเวทิตา 
 

Abstract 

 This article was intended to looking for ways to strengthen peace with 
principle of gratefulness. From the study, it was found that gratitude was a quality of 
knowing the done favours of the patronage. Gratefulness is to repay the benefactors 
both directly and indirectly such as parents and others with cares resulting in 
physical and mental comfort.  Gratefulness could make human society a peaceful 
society because it preserved and sustained the human mind in society to remain in 

mailto:prapaka@kku.ac.th


72 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

goodness and could also be applied to animals, things and natures.  On the other 
hands, gratefulness was beneficial not only to humans but to other beings and 
nature also. It made a peaceful society i.e. respecting to one another, not hurting the 
others. It was a fundamental virtue which could strengthen peace in society. 

Keyword : Peace, gratefulness   

 
บทนำ 

 จากข่าวที่มีปรากฏทางหน้าจอทีวี หนังสือพิมพ์ สื่อออนไลน์แทบทุกวัน จะมีข่าวเกี่ยวกับ
ลูกทำร้ายพ่อแม่ผู้บังเกิดเกล้าของตนเอง บางกรณีถึงกับลงมือฆาตกรรมทำปิตุฆาต มาตุฆาต คือ ฆ่า
พ่อฆ่าแม่ รวมถึงสถานการณ์เหตุทหารคลั่งกราดยิงผู้คนตายเจ็บเป็นจำนวนมากในห้างดังตัวเมือ ง
จังหวัดนครราชสีมา ทำให้เห็นว่าเบื้องต้นได้สังหารผู้บังคับบัญชาของตนจนเสียชีวิตและยังกราดยิงผู้
บริสุทธิ์ล้มตายหลายสิบรายต่อมา แม้มารดาจะไปเกลี้ยกล่อมก็ไม่เป็นผล เพราะวิถีจิตของคนร้าย
ขณะนั้นถูกความโกรธครอบงำจนนำไปสู่การก่อเหตุอย่างต่อเนื่อง จนสุดท้ายถูกเจ้าหน้าที่วิสามัญ
ฆาตกรรม หากวิเคราะห์ลงไปจะพบว่า เขาไม่สามารถที่จะมีสติตระหนักรู้ในเรื่องความกตัญญู
กตเวทิตาธรรม จึงทำให้ผู้มีอุปการคุณทุกคนเสียใจจากการกระทำของเขา ปัญหาต่าง ๆ นั้นไม่ได้
เกิดขึ้นจากธรรมชาติเพียงอย่างเดียว หากแต่ปัญหาอีกส่วนหนึ่งซึ่งมีผลกระทบต่อสันติภาพโลก ล้วน
เกิดมาจากน้ำมือของมนุษย์ ปัญหาที่เกิดจากมนุษย์มีผลกระทบต่อมนุษย์ มีผลกระทบต่อสังคม ไป
จนถึงสภาพแวดล้อมและส่งผลกระทบต่อสังคมตลอดถึงชาติบ้านเมือง สันติภาพนั้นคือการอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติ สงบสุข ท่ามกลางความขัดแย้งในสังคมทุกคนจะต้องสมานสามัคคีกัน เห็นอกเห็นใจซึ่งกัน
และกัน เพราะสังคมย่อมมีความขัดแย้งเป็นธรรมดา  
 จากสภาพปัญหาดังกล่าว ผู้เขียนจึงเห็นว่าทุกคนจะต้องระลึกเสมอว่าไม่ควรเบียดเบียน
และไม่ทำให้คนอ่ืนในสังคมต้องเดือดร้อนเพราะการกระทำของตนเอง หากว่าทุกคนในสังคมขาด
คุณธรรมข้อนี้ สังคมก็มิอาจสงบสุขได้มีแต่จะเกิดความวุ่นวายทะเลาะวิวาทและนำมาซึ่งการสูญเสียทั้ง
เลือดเนื้อและทรัพย์สิน สันติภาพ จึงหมายถึงการปรองดองกันในสังคมทุกชนชั้น และควรมี
สัมพันธภาพที่ดีต่อกัน ที่สำคัญทุกคนจะต้องมีจิตสำนึกและความรู้สึกที่เอ้ือเฟ้ือให้อภัยและอดทน 
สังคมถึงจะสงบสุขและเกิดสันติภาพอย่างแท้จริง ในสังคมมนุษย์นั้นจำเป็นที่คนในสังคมจะต้องมี
คุณธรรมและความคิดที่ดีเป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อ่ืน สันติภาพเกิดขึ้นได้จากการคิดและการ
กระทำของมนุษย์ เพราะสัญชาติญาณของมนุษย์จะคิดถึงตนเองก่อนเสมอ การคิดถึงตนเองนั้นทำให้
มนุษย์เกิดความเห็นแก่ตัว ความเห็นแก่ตัวจะทำให้ตนและคนอ่ืนเดือดร้อน เมื่อคนเดือดร้อนก็ทำให้
เกิดความไม่สงบ เมื่อเกิดความไม่สงบคนจะไม่มีความสุข เมื่อไม่มีความสงบและไม่มีความสุขก็ไม่มี
สันติภาพ ดังนั้น ต้องสร้างแรงจูงใจและปลูกฝังคุณธรรมข้อนี้ให้มนุษย์คิดถึงคนอื่นก่อนตนเอง เมื่อจะ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 73 

 

 
 

ทำการสิ่งใดให้คิดว่าจะเกิดผลกระทบต่อตนและคนอ่ืนหรือไม่อย่างไร ถ้าทำแล้วคนอื่นไม่เดือดร้อนจึง
ควรทำ ดังนี้แล้ว ทุกคนจะมีความสุขและอยู่กันอย่างสงบ เมื่อเกิดความสงบสุขสังคมนั้นก็มีสันติภาพ  

ความหมายของสันติภาพ 
 คำว่า สันติภาพ ในความหมายของพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 ได้ให้
ความหมายไว้ว่า สันติภาพ น. ความสงบ เช่น โลกต้องการสันติภาพ จงร่วมมือกันรักษาสันติภาพของ
โลก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556) ความสงบสุขท่ีเราสามารถมองเห็นได้ด้วยตาของเรา แต่ในความจริงคง
จะเป็นการยากที่เราจะสามารถรับรู้ได้ถึงสันติภาพ เพราะในยุคปัจจุบันหลายๆ คนคงคิดถึงแต่ตนเอง
เป็นปัจจัยที่สำคัญที่สุด เช่น ความเป็นอยู่ ทรัพย์สินเงินทองและความสุข ซึ่งถ้าเราทุกคนมองแต่เรื่อง
เงินกับความสุขส่วนตัวนั้น ก็คงจะเป็นการยากท่ีเราจะได้รู้ถึงสันติภาพอย่างแท้จริง สันติภาพ คือ การ
หันหน้าเข้าหากัน เมื่อมีปัญหาหรือมีข้อโต้แย้งใดๆ ก็จะแก้ปัญหาได้โดยการสนทนากันและสร้าง
ข้อตกลงเพ่ือให้เกิดเป็นความสุขของคนส่วนมาก สันติภาพอาจจะเป็นการไม่โต้เถียงกันด้วยความ
รุนแรง แต่เป็นการสนทนากันโดยอาศัยความเป็นเหตุและเป็นผลซึ่งเป็นที่ยอมรับกันทั้งสองฝ่าย ทุก
สังคมเมื่ออยู่ด้วยกันย่อมมีปัญหาและการจะแก้ปัญหานั้นก็จำเป็นจะต้องรู้จักที่จะพูดมันออกมา เมื่อ
เรารับรู้ถึงปัญหาของผู้อ่ืนทางที่เราจะสามารถอยู่ด้วยกันอย่างสงบสุขได้ก็คือ ช่วยกันคิดและแก้ปัญหา
ไม่ใช่การหนีปัญหาหรือว่าทำลายกัน สันติภาพ คือ ความสงบสุข ความสงบสุขที่ว่านี้ไม่ใช่สงบอยู่แต่
กับตัวเอง ความสงบอาจจะหมายถึงการไม่มีปัญหาใดๆ ซึ่งก่อให้เกิดข้อพิพาทในหลายๆ ฝ่าย การจะ
ได้มาซึ่งสันติภาพนั้นต้องเริ่มจากตัวเราเองที่จะไม่มองผลประโยชน์ของตนมากเกินไป ต้องรู้จักการ
แบ่งปัน การให้ และการเสียสละเพ่ือผู้อื่นจึงจะทำให้เกิดสันติภาพและความเจริญรุ่งเรือง 

ความหมายของกตัญญกูตเวทิตาธรรม 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 ได้ให้ความหมายของกตัญญูกตเวทิตาไว้

ว่า กตัญญู (กะตัน-) ว. ซึ่งรู้อุปการะที่ท่านทำให้ เป็นคำคู่กับ กตเวที คำว่า กตเวทิตา (กะตะ -) น. 
ความเป็นผู้ประกาศคุณท่าน, ความเป็นผู้สนองคุณท่าน เป็นคำคู่กับ กตัญญุตา (ราชบัณฑิตยสถาน, 
2556) รวมความแล้วหมายถึง เป็นผู้รู้คุณผู้มีอุปการะแล้วตอบแทนคุณท่าน ความกตัญญู เป็นการ
กระทำความดีอย่างหนึ่งที่บุคคลหนึ่งๆ ควรมีไว้เป็นคุณธรรมประจำตัว เพราะผู้ที่มีความกตัญญูนั้น
มักจะทำให้ตนเองมีความสุข และยังนำความสุขนั้นๆ ไปให้แก่ผู้อื่นให้มีความสุขไปด้วย จากการศึกษา
พบว่า พระพุทธศาสนากล่าวยกย่องบุคคลที่มีความกตัญญู และให้ความสำคัญต่อผู้ที่มีความกตัญญูว่า
เป็นบุคคลที่หาได้ยากในโลก และเป็นบุคคลที่โลกพึงมี หากโลกหรือสังคมใดไร้ซึ่งบุคคลผู้มีความ
กตัญญูเป็นคุณธรรมประจำใจแล้ว โลกหรือสังคมมนุษย์นั้นๆ ก็อาจจะหาความสุขสงบและเกิด
สันติภาพไม่ได้ เพราะฉะนั้น พระพุทธศาสนาจึงให้ความสำคัญต่อบุคคลผู้มีความกตัญญูเป็นคุณธรรม
ประจำใจ พระพุทธองค์ตรัสไว้ว่าบุคคลที่หาได้ยากมี 2 จำพวก (องฺ.ทุก.(ไทย), 20/120/114) ได้แก่ 
 1. บุพพการี ผู้ทำอุปการะก่อน  



74 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

 2. กตัญญูกตเวที ผู้รู้อุปการะท่ีเขาทำแล้วและตอบแทน  
    บุพพการีบุคคลกับกตัญญูกตเวทีบุคคล เป็นบุคคลที่มาคู่กันเสมอ เพราะมีผู้ทำ

อุปการะก่อน จึงมีผู้รู้อุปการะที่ท่านทำแล้วจะตอบแทน และเป็นบุคคลที่หาได้ยาก เพราะว่าหมู่สัตว์
ทั้งหลายถูกอวิชาครอบงำ ยากท่ีจะมองเห็นคุณค่าของบุคคลอื่นได้ (พระสิริมังคลาจารย์, 2544) ซึ่งใน
ทุลลภสูตร ได้กล่าวถึงบุคคลที่หาได้ยากไว้ว่า ความปรากฏของกตัญญูกตเวทีบุคคลนี้ หาได้ยากในโลก 
(องฺ.ติก.(ไทย), 20/115/358) 

ประเภทของความกตัญญกูตเวทิตาธรรม 
1. ความกตัญญูต่อพระพุทธเจ้า 

        พระพุทธเจ้าในฐานะเป็นผู้ทรงก่อตั้งพระพุทธศาสนา ได้ทรงบำเพ็ญบารมีมาเป็นเวลา
อันยาวนาน เพ่ืออนุเคราะห์แก่เหล่าสรรพสัตว์พ้นจากสังสารวัฏ เมื่อครั้งที่พระองค์ได้ตรัสรู้พระอนุต
ตระสัมมาสัมโพธิญาณ พระองค์ได้ทรงเผยแผ่พระพุทธศาสนากับทั้งพระสาวก ด้วยพุทธกิจตลอดพระ
ชนม์ชีพ ได้ทรงโปรดพุทธบริษัทในฐานะที่ ทรงเป็นพระปัญญาคุณ พระบริสุทธิคุณ พระมหา
กรุณาธิคุณ โดยทรงบัญญัติพระธรรมวินัยให้แก่พุทธบริษัท และเพ่ือให้พุทธบริษัทถือเอาพระธรรม
วินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์สืบต่อมาจนถึงปัจจุบัน โดยมีหลักการ 3 ประการ คือ เพ่ือให้ละความชั่ว 
ทำความดี และทำจิตใจให้สะอาด ดังนั้น พระพุทธองค์จึงทรงเป็นพระบรมครู ผู้ที่ได้ทำการอุปการะ
ให้แก่สัตว์โลก 
 2. ความกตัญญูต่อพระธรรม 

       หลังจากที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ประกาศและเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
เพ่ือให้พุทธบริษัทถือเป็นหลักประพฤติปฏิบัติ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) ซึ่งเป็นคำสอนอันนำไปสู่
ความดับแห่งกองทุกข์ทั้งปวง ค้นพบเป้าหมายแห่งชีวิตที่แท้จริง เกิดความสุข ความสงบ สันติแก่มวล
มนุษยชาติ หากบุคคลนั้นได้ประพฤติปฏิบัติตามหลักพระพุทธศาสนา หลักพระพุทธศาสนาจึงถือว่ามี
ความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ เมื่อบุคคลใดได้นำมาประพฤติปฏิบัติตาม ก็จะได้รับผลแห่ง
ธรรมที่ได้ปฏิบัติตามสมควรแก่ธรรมและความเพียรพยายาม ในเมื่อพระพุทธศาสนามีพระคุณแก่สัตว์
โลกเช่นนี้ มนุษย์ก็ควรตอบแทนบุญคุณขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ด้วยการปฏิบัติตาม
หลักธรรมอย่างเหมาะสมควรแก่ฐานะและโอกาสที่พึงกระทำได้  
 3. ความกตัญญูต่อพระสงฆ ์

       พระสงฆ์คือชุมชนอันประเสริฐ ซึ่งเกิดจากท่านผู้รู้ผู้ดำเนินตามอย่างพระพุทธเจ้า มาอยู่
รวมกัน เป็นแหล่งที่ดำรงรักษาธรรม และเป็นแหล่งแห่งกัลยาณมิตร ที่จะช่วยเกื้อหนุนให้ผู้ศึกษา 
เจริญ งอกงามขึ้ น ไปในชีวิต อันประเสริฐ จนสามารถเข้า ถึ งธรรมตามอย่ างพระพุทธเจ้ า 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2556) พระสงฆ์เป็นหนึ่งในพระรัตนตรัยหรือแก้ว 3 ประการ อันได้แก่ พระพุทธ 
พระธรรม พระสงฆ์ พระสงฆ์ถือเป็นผู้สืบทอดพระศาสนา เป็นศาสนทายาทและเป็นแบบอย่างให้พุทธ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 75 

 

 
 

บริษัทได้นำมาใช้ในการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้อง ทำให้เกิดความสุข สงบ และสันติ ดังนั้น พระสงฆ์จึง
ถือเป็นเนื้อนาบุญยิ่งของโลก ซึ่งไม่มีเนื้อนาบุญอ่ืนใดยิ่งกว่า 
 4. ความกตัญญูต่อบิดามารดา 

       บิดามารดาถือว่าเป็นผู้มีพระคุณต่อบุตร คำโบราณถือว่า บิดามารดาเป็นพรหมของ
บุตร เป็นพระอรหันต์ในบ้าน โดยความผูกพันระหว่างบุตรกับบิดามารดานั้น ได้เริ่มตั้งแต่การปฏิสนธิ
ในครรภ์ของมารดาซึ่งในพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงเหตุแห่งการมีบุตรไว้ว่า “ในสัตว์โลกนี้ เมื่อใดบิดา
มารดาอยู่ร่วมกันด้วยความรัก มารดามีระดูด้วย ทารกที่จะมาเกิดก็ปรากฏด้วย เพราะการประชุม
พร้อมแห่งปัจจัยทั้ง 3 ประการนี้ ความเกิดทารกจึงมี ดูกรภิกษุทั้ง หลาย มารดาย่อมรักษาทารกนั้น 
ด้วยท้องเก้าเดือนบ้าง สิบเดือนบ้าง เมื่อล่วงไปเก้าเดือน หรือสิบเดือน มารดาก็คลอดทารก ผู้เป็น
ภาระหนักนั้นด้วยความเสี่ยงชีวิตมากและเลี้ยงทารกผู้เป็นภาระหนักนั้น ซึ่งเกิดแล้ว ด้วยโลหิตของตน 
ด้วยความเสี่ยงชีวิตมาก” (ม.มู. (ไทย), 12/452/342) มารดาย่อมเลี้ยงดูบุตรตั้งแต่เริ่มปฏิสนธิในครรภ์
มารดา มารดาต้องดูแลรักษาครรภ์เป็นเวลา นานเก้าเดือนบ้าง สิบเดือนบ้าง เมื่อคลอดบุตร มารดาก็
ต้องเสี่ยงชีวิตอย่างมาก เมื่อคลอดแล้วก็เลี้ยงบุตรด้วยน้ำนม ซึ่งน้ำนมมารดาจัดเป็นโลหิตในอริยวินัย 
(ม.มู. (ไทย), 12/453/342) มารดาก็เลี้ยงดูให้บุตรธิดาเจริญเติบโต มารดาจึงมีบุญคุณต่อบุตรธิดาเป็น
อย่างมหาศาล มารดาบิดาเป็นผู้อุปการะและได้กระทำประโยชน์ให้แก่บุตรธิดา ทั้งที่เป็นส่วนของ
ชีวภาพและกายภาพและที่เป็นไปเพ่ือจิตภาพ ฐานะบิดามารดาจึงได้รับการยกย่องว่า เป็นฐานะที่
สูงส่ง เป็นปูชนียบุคคลของบุตร ดังปรากฏในพรหมสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลาย บุตรของสกุลใดบูชาบิดา
มารดาภายในเรือนตน สกุลนั้นชื่อว่ามีพรหม บุตรของสกุลใดบูชาบิดามารดาภายในเรือนตน สกุลนั้น
ชื่อว่ามีบุรพาจารย์ บุตรของสกุลใดบูชาบิดามารดาภายในเรือนตน สกุลนั้น ชื่อว่ามีบุรพเทพ บุตรของ
สกุลใดบูชาบิดามารดาภายในเรือนตน สกุลนั้นชื่อว่า มีอาหุ ไนยบุคคล” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย), 
21/63/107) 
 5. ความกตัญญูต่อครูอาจารย์ 

        ในพระพุทธศาสนาถือว่าครูมีบทบาทที่สำคัญมาก ครูอยู่ในฐานะเป็นกัลยาณมิตรของ
ศิษย์ ซึ่งหมายถึง บุคคลผู้เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติที่จะทำหน้าที่ในการสั่งสอนแนะนำ ชี้แจง ชักจูง 
ช่วยบอกช่องทาง หรือเป็นตัวอย่างในการดำเนินไปในมรรคแห่งการฝึกฝนอบรมที่ถูกต้อง ความเป็น
กัลยาณมิตร มิตรที่ดีมีคุณธรรม มีสหายดี เพื่อนร่วมงานที่ดี มีเพ่ือนดี เพื่อนที่รักใคร่สนิทสนมรู้ใจกัน 
ซื่อสัตย์ต่อกัน ถือได้ว่าเป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542) ครูถือว่าเป็น
กัลยาณมิตรที่ดีของศิษย์ เป็นมิตรที่ดีกว่ามิตรทั้งหมด เพราะเป็นมิตรที่มีการประพฤติปฏิบัติหรือ
การศึกษาเรียนรู้เพ่ือทำความเข้าใจความเป็นจริงของโลกและชีวิตนั้น มีความจำเป็นอย่างมากที่จะต้อง
อาศัยผู้ที่มีความรู้ มีความสามารถมีประสบการณ์มาก่อน ให้คำชี้แนะแนวทางที่ถูกต้องเพ่ือเดินทางก้าว
ไปสู่จุดมุ่งหมายโดยไม่ผิดพลาด เพราะฉะนั้น ครูจึงอยู่ในฐานะของกัลยาณมิตรของศิษย์ทั้งหลายในการ



76 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

ถ่ายทอดวิชาความรู้และเป็นแบบอย่างที่ดีของศิษย์ ซึ่งศิษย์ทั้งหลายและคนทั่วไปให้ความเคารพยกย่อง
ครูเพราะเป็นผู้ที่มีความสามารถในการถ่ายทอดความรู้ให้แก่เยาวชนซึ่งเป็นสมาชิกในสังคม ช่วยกัน
พัฒนาคนให้มีความรู้ความสามารถและคุณธรรมที่พึงประสงค์ของสังคมนั้นๆ ด้วย คนที่ได้รับการ
พัฒนาแล้ว ย่อมจะนำความรู้ไปพัฒนาสังคมให้เกิดการพัฒนาที่มีความเจริญรุ่งเรือง  

 6. ความกตัญญูต่อญาติ 
        ญาติถือเป็นบุคคลที่รู้จักกัน ผู้ที่มีความคุ้นเคยกัน ย่อมมีนัยกว้าง กล่าวคือ ใครก็ตามท่ี

เรารู้จัก ทั้งที่เป็นสายโลหิต คือ ญาติร่วมสายเลือดเดียวกัน ทั้งไม่ใช่สายโลหิตก็ตาม และเรามีความ
สนิทสนมคุ้นเคยมากหรือน้อย ก็นับว่าเป็นญาติเหมือนกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2515) และมีอีกสามคำ คือ 
มิตร อำมาตย์ และสหาย จะมาด้วยกันเสมอ มีความหมายใกล้เคียงสอดคล้องกับคำว่าญาติ ซึ่ง
ความหมายคำว่า มิตร คือ คนบางคนในโลกนี้ให้สิ่งที่ให้ได้ยาก สละสิ่งที่สละได้ยาก ทำสิ่งที่ทำได้ยาก 
ทนสิ่งที่ทนได้ยาก บอกความลับแก่เพ่ือน ปกปิดความลับของเพ่ือน ไม่ทอดทิ้งในคราวที่มีอันตราย แม้
ชีวิตก็สละเพ่ือประโยชน์แก่เพ่ือนได้ เมื่อเพ่ือนสิ้นเนื้อประดาตัวก็ไม่ดูหมิ่น (ขุ.จู. (ไทย), 30/122/409) 
คำว่าอำมาตย์ คือ ผู้ที่ร่วมงานกัน ทำประโยชน์ร่วมกัน เช่น ปรึกษาหารือกัน หรือไปมาด้วยกัน และ
ความหมายของคำว่า สหาย คือ การมาสบาย การไปสบาย การไปการมาสบาย การยืนสบาย การนั่ง
สบาย การนอนสบาย การทักทายสบาย การสนทนาสบาย การเจรจาสบาย การสนทนาปราศรัยสบาย
กับชนเหล่าใด ชนชั้นเหล่านั้นเรียกว่า สหาย (ขุ.จู. (ไทย), 30/121/394) เพ่ือนร่วมงานในอิริยาบถ
ทั้งหลายหรือผู้ไปด้วยในกิจทั้งหลาย และผู้มีความเสื่อมและความเจริญด้วยกัน การเป็นญาตินั้น พระ
โพธิสัตว์กล่าวว่า บุคคลชื่อว่าเป็นมิตรเพราะเดินร่วมกัน 7 ก้าวเท่านั้น ชื่อว่าเป็นสหาย เพราะเดิน
ร่วมกัน 12 ก้าวจึงชื่อว่าเป็นญาติ เพราะอยู่ร่วมกัน 1 เดือน หรือครึ่งเดือน ชื่อว่าเสมอกับตน ก็เพราะ
อยู่ร่วมกันยิ่งกว่านั้น ข้าพเจ้านั้น จะพึงละทิ้งมิตรที่ชื่อกาฬกัณณี ซึ่งสนิทสนมกันมานานเพราะเหตุแห่ง
ความสุขส่วนตัวได้อย่างไร (ขุ.ชา. (ไทย), 27/83/35) ความหมายที่มีในพระพุทธพจน์ว่า วิสฺสาสปรมา 
ญาติ ความคุ้นเคยเป็นญาติอย่างยิ่ง (ขุ.ธ. (ไทย), 25/204/96) ความหมายของญาติในแง่นี้ หมาย
รวมถึง บุคคลทั่วไปที่เรารู้จัก มีความสนิทสนมคุ้นเคยเป็นกันเอง ญาติ ในความหมายตามพระพุทธ
พจน์ที่ว่า ความคุ้นเคยกัน ชื่อว่าเป็นญาติอย่างยิ่งนั้น พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลักการสากลไว้ว่า 
เพ่ือให้มนุษย์ทุกคนได้ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เพ่ือให้โลกเกิดสันติสุข จากการที่มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่าง
ญาติ  
 7. ความกตัญญูต่อสถาบัน 

        สถาบันหลัก 3 สถาบัน คือ สถาบันชาติ สถาบันศาสนา และสถาบันพระมหากษัตริย์ 
สถาบันชาติเป็นสถาบันหนึ่ง ซึ่งมีองค์ประกอบหลายอย่างที่เป็นเครื่องหมายของความเป็นชาติ และ
เป็นองค์ประกอบสำคัญที่บ่งชี้ถึงความเป็นชาติได้แก่ ขนบธรรมเนียม ประเพณีและวัฒนธรรม ซึ่งเป็น
เอกลักษณ์ของชาติ 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 77 

 

 
 

  1) ความกตัญญูต่อสถาบันชาติ คำว่า “ชาติ หมายถึง ประเทศ ประชาชนที่เป็น
พลเมืองของประเทศ กลุ่มชนที่มีความรู้สึกในเรื่องเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา ประวัติศาสตร์ ความเป็นมา 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี  และวัฒนธรรม อย่างเดียวกัน หรือปกค รองในรัฐบาลเดียวกัน” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) ทุกคนที่อยู่ในชาติได้อาศัยบุญคุณของแผ่นดินที่ตนได้อยู่อาศัย จะต้อง
ปฏิบัติงานในหน้าที่ของตนให้ดีที่สุดเท่าที่สามารถจะทำได้ แล้วจะได้ชื่อว่าเป็นผู้มีความกตัญญูกตเวที
ต่อชาติ และถือว่าเป็นกำลังส่วนสำคัญส่วนหนึ่งที่จะช่วยให้ประเทศชาติเจริญก้าวหน้า มีความมั่นคง 
และเพ่ือให้ประเทศชาติมีความเจริญรุ่งเรืองและมั่นคง คนในชาติจะต้องมีความพร้อมเพรียงร่วมมือ
ร่วมใจ มีความรักใคร่กลมเกลียวเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นการแสดงออกซึ่งความกตัญญูกตเวทีต่อ
ประเทศชาติ 

  2) ความกตัญญูต่อสถาบันพระศาสนา พุทธศาสนิกชนควรระลึกถึงพระพุทธเจ้า ผู้
ทรงสั่งสอนเวไนยสัตว์ให้ปฏิบัติตามคำสั่งสอนและทรงประดิษฐานพระศาสนาไว้ให้ผู้นับถือได้รู้และ
ปฏิบัติตามสืบมาจนบัดนี้ การที่พระพุทธ ศาสนาจะทรงอยู่หรือดำรงอยู่ได้ หรือจะเจริญก้าวหน้าหรือ
สูงส่งขึ้นกว่าเดิมได้นั้น จะต้องอาศัยพุทธบริษัทเป็นกำลังสำคัญ ในการช่วยกันทำนุบำรุงรักษาและเผย
แผ่ให้สืบเนื่องยาวนานต่อไป โดยการตั้งใจศึกษาศาสนาให้ซาบซึ้งว่า ส่วนข้อนี้ห้าม ส่วนข้อนี้อนุญาต 
ส่วนนี้ควรเว้น ส่วนนี้ควรปฏิบัติและประพฤติปฏิบัติตามโอวาทในศาสนา นี่ชื่อว่าคนกตัญญูต่อพระ
ศาสนา (สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร, 2534)  ดังนั้น พุทธบริษัทจะต้องตอบแทนพระคุณ
ของพระองค์ด้วยอามิสบูชา เช่น ดอกไม้ ของหอม อาภรณ์ ธูปเทียน ปัจจัย 4 คือ อาหาร ที่อยู่อาศัย 
ผ้า ยารักษาโรค และตอบแทนด้วยการปฏิบัติบูชา คือ บูชาด้วยการปฏิบัติ ได้แก่การบำเพ็ญ ศีล 
สมาธิ ปัญญา  

3) ความกตัญญูต่อสถาบันพระมหากษัตริย์ เป็นสถาบันที่สูงยิ่งในความรู้สึกของคน
ไทย อาจจะเป็นเพราะว่า กษัตริย์ไทยนั้นทรงเป็นผู้นำในทุกทาง ในอดีตแม่ทัพออกหน้าทหารทำ
หน้าที่เป็นทั้งพ่อและผู้ปกครองลูกคือไพร่ฟ้าประชาราษฎร์ คนไทยจึงเทิดทูนกษัตริย์ฝังแน่นไปใน
สายเลือด รักและเคารพกษัตริย์เพราะถือว่าพระองค์ประกอบคุณความดี สิ่งใดเป็นของกษัตริย์คนไทย
ก็เคารพบูชา เพราะถือว่า เป็นของสูง ความรู้สึกสำนึกในพระมหากรุณาธิคุณนี้ได้สืบต่อกันมาหลายชั่ว
อายุคน พระมหากษัตริย์ของไทยทุกพระองค์ทรงเป็นแบบอย่างในคุณงามความดีในทุกด้านแก่อาณา
ประชาราษฎร์ ทรงเป็นศูนย์รวมแห่งความรัก ความหวังคนไทยทั้งชาติ ได้ทำคุณประโยชน์แก่
ประเทศชาติไทยอย่างใหญ่หลวง ยากที่จะหาสิ่งใดมาเปรียบเทียบได้ ไม่ว่าในสมัยใด ตั้งแต่สมัยกรุง
สุโขทัย กรุงศรีอยุธยา กรุงธนบุรี และกรุงรัตนโกสินทร์ ทั้งก่อนและหลังการเปลี่ยนแปลงการปกครอง
ในปี พ.ศ. 2475 เอกราชของชาติ ความเจริญของประเทศ ความร่มเย็นเป็นสุข และความภาคภูมิใจใน
ความเป็นไทย เป็นสิ่งที่พระมหากษัตริย์ไทยได้มีส่วนสำคัญในการสร้างสมไว้ให้เป็นมรดกแก่ลูกหลาน
ไทย (วีระชัย มีชอบธรรม, 453) 



78 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

8. ความกตัญญูต่อสัตว์ 
        สิ่งมีชีวิตในพระพุทธศาสนานั้นแบ่งออกเป็น 31 ภพภูมิซึ่ง มนุสสภูมิ หรือมนุษย์เป็น

ส่วนหนึ่งที่ถือว่ามีชะตาเดียวกันกับสิ่งมีชีวิตในภพภูมิอ่ืน ในฐานะเพ่ือนร่วมเกิดแก่เจ็บตาย มนุษย์จึง
ต้องมองเห็นคุณค่าของชีวิตทั้งหลายที่เกิดมาร่วมชะตาเดียวกันกับตน ทั้งมนุษย์ทั้งสัตว์ที่เกิดมาล้วน
อยากจะดำรงชีวิตตนให้อยู่ในโลกนาน ๆ ล้วนไม่อยากตาย อยากมีชีวิตที่เป็นสุข แสวงหาสิ่งที่ตน
พอใจ ไม่ฆ่าสัตว์เพราะมองเห็นคุณค่าชีวิต เมื่อมนุษย์ไม่อยากตาย สัตว์ก็ไม่อยากตายเหมือนกัน สิ่งใด
ที่ไม่เป็นที่พอใจของเรา สิ่งนั้นก็ไม่เป็นที่พอใจของสัตว์เช่นกัน สัตว์เกือบทุกชนิดล้วนมีบุญคุณต่อ
มนุษย์ทั้งสิ้น เช่นสัตว์ที่เราใช้แรงงาน เช่น วัว ควาย สุนัข ช้าง เป็นต้น โดยแต่ละชนิดก็มีประโยชน์ต่อ
มนุษย์แตกต่างกันไป ดังนั้น เมื่อสัตว์ให้คุณประโยชน์เช่นนี้ มนุษย์ควรตอบแทนคุณแก่สัตว์ โดยการ
ดูแลให้สัตว์เหล่านั้น ให้กินอาหารที่ดี อยู่ในที่ ๆ ดี พูดกับมันดี ๆ และเอาใจใส่พวกมันอย่างดี ไม่
ทรมาน ทุบตีสัตว์เหล่านั้น 

9. ความกตัญญูต่อธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
        มนุษย์ถือเป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ ธรรมชาติมีความหมายใกล้เคียงกับสิ่งแวดล้อมที่

อยู่รอบตัวมนุษย์ เพราะมนุษย์มีชีวิตอยู่ร่วมกับสิ่งแวดล้อม และได้รับประโยชน์จากสิ่งแวดล้อมทั้งใน
ด้านการดำเนินชีวิต การทำงาน ฯลฯ ดังนั้นเมื่อมนุษย์ได้รับประโยชน์จากสิ่งแวดล้อมในการดำเนิน
ชีวิต มนุษย์ก็ควรตอบแทนคุณของสิ่งแวดล้อมที่ตนได้รับประโยชน์บ้าง ราวกับว่าสิ่งแวดล้อมหรือ
ธรรมชาตินั้นมีชีวิตจิตใจไม่แตกต่างไปจากสิ่งมีชีวิตชนิดอ่ืนๆ เพราะหากเราดูแลธรรมชาติ ไม่
เบียดเบียนธรรมชาติมากเกินไป ดำเนินชีวิตอยู่ร่วมกับธรรมชาติให้เป็นไปอย่างสมดุล ธรรมชาติก็จะ
ยังคงอยู่ให้มนุษย์ได้ใช้ประโยชน์จากความสมดุลของธรรมชาติต่อไป 

   ในวัฒนธรรมของชาวตะวันออก มีการสอนกันมากถึงเรื่องความกตัญญูกตเวทีต่อบิดา
มารดา และผู้มีพระคุณ ตัวอย่างเช่น ชาวจีนที่บันทึกเรื่องราวบุคคลที่ถือเป็น 24 ยอดกตัญญูสำหรับ
เป็นแบบอย่างไว้สอนลูกหลาน อันที่จริง แม้แต่บุคคลที่เรารู้จักคุ้นเคยก็เป็นกลุ่มคนที่เราต้องพ่ึงพา
อาศัยเวลาที่มีปัญหา ตลอดถึงเวลามีความเดือดร้อนต่าง ๆ นอกเหนือจากการพึ่งพาพ่อแม่และสมาชิก
ในครอบครัวที่ใกล้ชิดเราอาจเรียกองค์ประกอบของคนรู้จักคุ้นเคยที่เกื้อกูลต่อการดำรงชีวิตส่วนนี้
โดยรวม ๆ ว่า เป็นสถาบันครอบครัวและญาติมิตร ซึ่งถ้าสถาบันส่วนนี้ถูกละเลย ผู้คนไม่รู้คุณค่าและ
ปฏิบัติต่อสถาบัน ดังกล่าวอย่างอกตัญญูไม่รู้คุณ เช่น ไม่ช่วยเหลือเก้ือกูลสมาชิกในครอบครัวและญาติ
มิตรที่เคยให้ความเอ้ืออาทรต่อเรา อันเป็นการปฏิบัติต่อคนเหล่านั้นอย่างไม่รู้คุณ ต่อไปเมื่อเรามี
ปัญหาความเดือดร้อนอะไร ก็คงจะหวังพ่ึงพิงสมาชิกในครอบครัวและญาติมิตรเหล่านั้นได้ยาก หาก
ผู้คนในสังคมต้องใช้ชีวิตอย่างโดดเดี่ยว ต่างคนต่างอยู่แบบตัวใครตัวมัน ปราศจากการช่วยเหลือ
เกื้อกูลกัน แม้แต่กับสมาชิกในครอบครัวและญาติมิตรคนรู้จักก็ยังพ่ึงพาอาศัยกันไม่ได้ สังคมที่มีชีวิต
อย่างโดดเดี่ยวอ้างว้างเห็นแก่ตัวเช่นนี้ จะเป็นสังคมที่อยู่เย็นเป็นสุขได้อย่างไร และด้วยเหตุที่พ่อแม่ 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 79 

 

 
 

ครูอาจารย์ และพระมหากษัตริย์ ได้สร้างสิ่งที่เป็นประโยชน์ไว้ให้แก่อนุชนคนรุ่นหลัง จึงนับว่าเป็นผู้มี
คุณและสมควรอย่างยิ่งที่ทุกๆ คนควรที่จะตอบแทนคุณ คือสร้างสิ่งที่เป็นประโยชน์ให้แก่ท่านเหล่านั้น
ตามสมควรแก่ความสามารถและโอกาสเอ้ืออำนวย หากเป็นเช่นนี้แล้วสังคมของเราก็จะกลายเป็น
สังคมที่มีแต่ความสงบสุขและสันติในที่สุด สำคัญที่สุดเมื่อสังคมสงบสุขโลกทั้งโลกก็จะเกิดสันติภาพ 
เพราะความกตัญญูกตเวทีนี้เป็นเครื่องมือพ้ืนฐานที่จะก่อให้เกิดความรักและเคารพกันตามฐานะนั้น ๆ 
มนุษย์ทุกคนก็จะให้เกียรติซึ่งกันและกัน ถ้อยทีถ้อยอาศัยอนุเคราะห์เกื้อกูลกันจนกลายเป็นกัลยามิตร
ที่คิดดีต่อกันทั้งหมด 

ประโยชน์ของความกตัญญูกตเวท ี
อันว่าความกตัญญูกตเวทีนั้นเป็นสิ่งที่ดีและเป็นเครื่องหมายของคนดี ทั้งนี้ กตัญญูกตเวที

มีส่วนให้คนในสังคมเป็นคนที่ดีมีความประพฤติอ่อนน้อมต่อผู้มีอุปการะ ให้ความเคารพยำเกรง ให้
เกียรติและไม่ดูหมิ่นเหยียดหยามกัน เมื่อคนในสังคมเป็นคนที่ดีแล้วนั้น ย่อมจะส่งผลให้สังคมนั้นๆ 
เป็นสังคมที่น่าอยู่มากขึ้น บุคคลที่มีความกตัญญูกตเวทีนั้นจะเป็นที่รักของบุคคลผู้มีพระคุณรวมถึง
บุคคลรอบข้าง และสามารถเป็นแบบอย่างในการสร้างความกตัญญูกตเวทีต่อผู้อ่ืนต่อไป  
 1. ประโยชน์ของบุคคลผู้ที่มีความกตัญญูกตเวที 
  1) ทำให้เป็นคนที่รู้คุณของผู้อ่ืน และมีสัมมาคารวะอ่อนน้อมถ่อมตน และจะทำให้
เป็นผู้ที่มีจิตใจสูง อีกท้ัง ยังจะได้เจอแต่คนดีๆ และได้แต่สิ่งดีๆ จากกัลยาณมิตร 
  2) ทำให้เป็นคนฉลาดมีสติ รู้จักแยกแยะว่าอะไรดีหรือไม่ดี 
  3) ทำให้เป็นคนที่มีจิตใจที่ดีงาม มีทัศนคติที่ดีในการดำเนินชีวิต 

  4) ทำให้ดำเนินวิถีชีวิตไปอย่างปรกติสุข 
  5) รู้จักการแบ่งปัน การให้ การตอบแทนต่อผู้มีพระคุณ 
  6) เป็นที่รักและเชื่อถือของคนอ่ืน 

 2. แนวทางการปฏิบัติตามหลักกตัญญูกตเวทิตาธรรม 
   การปฏิบัติตามหลักกตัญญูกตเวทิตาธรรมนั้นไม่ถือว่าเป็นเรื่องยาก หากได้รู้จักบุญคุณ

ของผู้ที่ทำการอุปการะเราก่อน แล้วระลึกไว้เสมอถึงพระคุณที่เขากระทำให้แก่เราว่ามีอะไรบ้าง และ
ควรตระหนักถึงคุณความดีของบุคคลเหล่านั้นไว้ตลอดเวลา ในขณะเดียวกันก็หาทางตอบแทนบุญคุณ
ด้วยความพยายามตามวาระโอกาสที่สมควร ก็ถือว่าเป็นสิ่งที่ควรกระทำ เพราะหากเราพึงระลึกถึง
บุญคุณที่บุคคลอ่ืนได้ทำอุปการะแก่เราอยู่และหาทางตอบแทนด้วยความพยายามตามโอกาสอัน
สมควรแล้ว นั่นหมายความว่า เราได้รับรู้และปฏิบัติตามหลักกตัญญูกตเวทิตาธรรมแล้ว ใน
ขณะเดียวกันเรายังต้องมีหน้าที่สั่งสอนให้ลูกหลานของเราให้รู้จักกตัญญูกตเวทิตาธรรมอีกด้วย 
(พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ, 2536) ประการแรก ชี้ให้เห็นคุณประโยชน์ของความกตัญญู
กตเวทิตาธรรม ประการที่สองทำเป็นตัวอย่าง ประการที่สามดำเนินตามหลักกตัญญูกตเวทิตาธรรม 



80 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

 3. คุณค่าของกตัญญูกตเวทิตาธรรม 
     ความกตัญญูกตเวทีเป็นคุณธรรมที่สำคัญสำหรับมนุษยชาติ เป็นคุณธรรมพ้ืนฐานของ
มนุษย์ ทำให้มีความสัมพันธ์กันในสังคมมนุษย์และเป็นบ่อเกิดแห่งความรับผิดชอบต่อความเป็นมนุษย์ 
และเป็นคุณธรรมเบื้องตนของมนุษย์ทั้งหลาย เพราะเป็นเครื่องทำลายความเห็นแก่ตัวซึ่งเป็นศัตรู
สำคัญของความดี เป็นเหตุให้เกิดความสุขุมรอบคอบ ความสำนึกในหน้าที่และความรับผิดชอบ 
จำแนกความสำคัญของความกตัญญูกตเวทีได้ ดังนี้ 

 1) ความกตัญญูกตเวทีเป็นวัฒนธรรมที่ดีงาม ขนบธรรมเนียมประเพณีและ
วัฒนธรรมไทยได้สอดแทรกความกตัญญูกตเวทีไว้เกือบทุกเรื่อง เช่น การทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้กับ
ผู้ตาย การบวช วันขึ้นปีใหม่ วันสงกรานต์ วันลอยกระทง เป็นต้น 

 2) ความกตัญญูกตเวที ทำให้สถาบันครอบครัวและสังคมมั่นคง ซึ่งนับว่าเป็น
หลักธรรมพ้ืนฐานที่ทำให้มนุษย์รู้จักการกระทำหน้าที่อันเหมาะสมของตนเอง โดยเริ่มจากความ
รับผิดชอบต่อตนเอง ความรับผิดชอบต่อหน้าที่ในสถาบันครอบครัว โดยบิดามารดาทำหน้าที่ในฐานะ
บุพการีและบุตรธิดาปฏิบัติหน้าที่ต่อบิดามารดาในฐานะผู้มีความกตัญญูกตเวที อันจะขยายผลใน
ระดับสังคมที่กว้างออกไป ความกตัญญูช่วยให้โลกอยู่รอดไม่มีปัญหา ปัญหาคนชราไม่มีคนเลี้ยง 
ปัญหาสงคราม ปัญหาความโหดร้ายทารุณ ปัญหาการเมือง ปัญหาเศรษฐกิจ ฯลฯ ก็จะหมดไป 

 3) สภาวะสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติจะสมดุลไม่ถูกทำลาย คนมีความกตัญญูย่อม
ระลึกถึงบุญคุณของป่าไม้ ทุ่งนา แม่น้ำ ลำธาร ถนนหนทาง และสิ่งสาธารณประโยชน์อ่ืนๆ ช่วยกัน
อนุรักษ์ บำรุงรักษาให้สิ่งเหล่านั้นคงอยู่ร่วมกับมนุษย์อย่างสมดุลและกลมกลืน 

 4) ความกตัญญูกตเวทีเป็นเครื่องหมายของคนดี ฉะนั้น หากสังคมใดมีบุคคลผู้มี
ความกตัญญูอยู่มาก สังคมนั้นก็ย่อมน่าอยู่เพราะมีความสงบและสันติ สามารถกล่าวได้ว่าสังคมนั้น
เป็นสังคมแห่งคนด ี

บทสรุป 
 จากที่ได้ทำการศึกษามาทั้งหมดได้ข้อสรุปว่า แนวทางการสร้างสันติภาพมีอยู่หลายวิธีและ
หลักธรรมที่เป็นคุณธรรมเบื้องต้นนั้นก็คือหลักกตัญญูกตเวทิตาธรรม เพราะเป็นธรรมที่สร้างเสริมให้
คนเป็นคนดี หากทุกคนมีความกตัญญูกตเวทิตาธรรมในห้วงแห่งจิตแล้วก็ได้ชื่อว่าเป็นคนดี ดังคำว่า
ที่ว่า ความกตัญญูกตเวที เป็นเครื่องหมายของคนดี เมื่อคนดีอยู่ไหนในที่ตรงนั้นย่อมพบแต่ความ
ร่มเย็นเป็นสุข คนดีจะเคารพนบนอบผู้ใหญ่กว่า ดูแลให้เกียรติผู้ที่ตนเคารพรักและนับถือ ตั้งแต่ระดับ
ครอบครัวไปจนถึงระดับชาติ ศาสนาและพระมหากษัตริย์ ทุกคนจะร่วมด้วยช่วยกันตระหนักรู้คุณ
ผู้อ่ืนที่เคยกระทำแก่ตนและตอบแทนกันอย่างดี ก็จะทำให้เกิดความสามัคคีในหมู่คณะ ช่วยเหลือ
เกื้อกูลกันตามสมควรแก่ฐานะและกำลังกายที่จะพึงกระทำได้ กลายเป็นบุคคลหาได้ยากยิ่งในโลกนี้ 
สันติภาพจึงเริ่มต้นจากคุณธรรมข้อนี้ เมื่อสันติภาพภายในมีในจิตวิญญาณแล้วก็จะทำให้เกิดสันติภาพ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  | 81 

 

 
 

ภายนอกได้ง่าย เพราะคำว่าสันติภาพ หมายถึงสภาวะแห่งความสงบสุขอันเกิดจากความกตัญญู
กตเวทีที่เสริมสร้างความแข็งแรงให้สถาบันครอบครัวและสังคมประเทศชาติน่าอยู่ต่อไป   
 

เอกสารอ้างอิง 
พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ). (2536). กตัญญูกตเวที เป็นเครื่องหมายของคนดี. กรุงเทพฯ: 

ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม (ฉบับปรับปรุงและขยายความ). พิมพ์ครั้งที่ 8. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระสิริมังคลาจารย์. (2544). มังคลัตทีปนี แปล เล่ม 4. พิมพ์ครั้งที่ 15. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2515). พุทธจริยา. กรุงเทพฯ: หจก.การพิมพ์พระนคร.   
มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2554). พระไตรปิฎกภาษาไทย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. กรุงเทพฯ: ศิริวัฒนา

อินเตอร์พริ้นท์ จำกัด (มหาชน). 
สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร). (2552). มงคลยอดชีวิต ฉบับสมบูรณ์ . กรุงเทพฯ: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



82 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2  ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 


