
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม | 97 

 

 
 

การประยุกต์ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 ในการบริหารองค์กร 
APPLICATION OF THE FOUR FOUNDATION OF MINDFULNESS 

 IN ORGANIZATION MANAGEMENT 

พระมหาสมพงษ์ ฐิตจิตโต1, พระครูปลัดค ารณ กตปุญโญ2, พระครูศรีหิรัญธรรมาทร3, 
พระปลัดสัญญา สญฺญโต4, พระครูธีรธรรมพิมล5, ภัชลดา สุวรรณนวล6 

Phramaha Sompong Thitajitto1, Phrakruplat Kamron Katapunyo2, Phrakhrusrisiranyadhammathon3, 
Phraplasanya Sanyato4, Phrakhusrithreeradhammaphimol5, Pachlada Suwannual6 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์1 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin, Campus1 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์สุราษฏร์ธานี 2-6 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surat Thani Buddhist College2-6 

E-mail: chotniphitphon9999@gmail.com 

ได้รับบทความ: 9 สิงหาคม 2562; แก้ไขบทความ: 28 กันยายน 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 16 ตุลาคม 2562 
Received: August 9, 2019; Revised: September 28, 2019; Accepted: October 16, 2019 

 

บทคัดย่อ 

 สติปัฏฐาน คือ การตั้งสติสัมปชัญญะเพียรพิจารณากาย เวทนาจิต และธรรม เพื่อก าจัด
ความทุกข์ทั้งปวง การตั้งสติก าหนดพิจารณาในสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นตามความเป็นจริงคือตามที่สิ่งนั้นๆ
มันเป็นของมันเอง แบ่งเป็น 4 ประการคือ 1.กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน(การพิจราณารู้กายในกาย) 2.
เวทนานุปัสสนา สติปัฏฐาน (การพิจราณารู้เวทนาในเวทนา)  3.จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน(การพิจ
ราณารู้จิตในจิต) และ 4.ธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน (การพิจราณารู้ธรรมทั้งหลายในธรรมทั้งหลาย)
การน าหลักสติปัฏฐานไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน จักท าให้เกิดการพัฒนาในชีวิต 3 ด้าน คือ 1. 
การเรียนรู้ ท าให้มีสมาธิมั่นคง มีความทรงจ าแม่นย า แจ่มชัด ไม่พร่า ไม่เลือนง่าย 2. ด้านคุณภาพชีวิต 
คนที่ฝึกจิตแล้ว จิตจะมีลักษณะมีพลัง สงบ แจ่มใส นุ่มนวล ควรแก่งาน อยู่เป็นสุขในปัจจุบัน ท าให้มี
สติสัมปชัญญะสมบูรณ์ 3. ด้านสังคม เป็นคนมีศีล ท าให้ไม่เป็นอันตรายต่อใครๆ ในสังคมสามารถอยู่
ร่วมกับคนในสังคมได้อย่างมีความสุข เป็นคนมีสมาธิ ท างานอย่างมีประสิทธิภาพ เป็นแบบอย่างหรือ
ประจักษ์พยานให้คนในสังคมเห็นว่าคนที่มีสุขภาพจิตดีนั้นชีวิตจะมีแต่ความราบรื่น สงบเย็น และเป็น
สุข เป็นคนมีปัญญา ท าให้ทรัพยากรบุคคลที่ทรงคุณค่าของสังคมเป็นที่พึ่งของตนได้ เป็นที่พึ่งของ
สังคมและประเทศชาติได้  ร่วมเป็นพลังส าคัญในการสร้างสรรค์พัฒนาประเทศชาติได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ อยู่องค์กรไหนหรือท างานที่ไหนก็ท าให้องค์กรนั้นๆ มีความเจริญก้าวหน้า เป็นต้น 



98 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

ค าส าคัญ: สติปัฏฐาน 4, การจัดการองค์กร 
 

Abstract 

 Mindfulness is the consciousness of mind, body, compassion, and theology 
to eliminate all suffering. Consciousness requires consideration of all things to be seen 
as is the truth. It is divided into 4 aspects, which are 1)Kaya-nupasana (Mindfulness in 
the body), 2) Vedana-nupassana (Mindfulness of feeling) (Mindfulness in mind), 3) Citta-
nupassana (Mindfulness as regards thoughts) 4) Dhamma-nupassana (mindfulness as 
regard ideas) Applying the principles of consciousness in daily life will cause 
development in life in three areas, namely: - 1)learning was resulting in stable 
concentration accurate memories that are clear, not blurry, not easy to fade, 2)quality 
of life people who practice the mind. The mind will have the power, calm, clear, 
gentle, suitable for the job.The life happily today makes perfect consciousness, 
3)society is a person who has precepts that is not harmful to anyone. In society, the 
personcan live happily with people and being a person of concentration working 
effectively as a model or testimony for people in society to see that people with good 
mental health life will be smooth, calm, cool, and happy.Mindfulnessmakes the 
valuable human resources of the society your reliance. It is the refuge of society and 
the nation. It is an important force to create and develop the country efficiently, which 
organization? Or where do you work causing the organization to progress, etc.? 
 

Keywords: Mindfulness, organization management 

บทน า 
 สติปัฏฐาน แปลว่า ที่ตั้งของสติวิธีปฏิบัติเพื่อใช้สติให้บังเกิดผลดีที่สุดการพัฒนาปัญญา
โดยมีสติเป็นตัวเด่น หมายถึง การมีสติพร้อมอยู่อันก ากับจิตไว้ให้ทันต่ออารมณ์ คือ สิ่งที่เกี่ยวข้องรับรู้
รับทราบโดยช่วยให้ปัญญาตามดูรู้ทันมองเห็นสิ่งนั้นๆตามความเป็นจริง คือตามที่สิ่งนั้นๆมันเป็นของ
มัน ไม่เกิดมีความติดใจ-ขัดใจ ยินดี-ยินร้ายปรุงแต่ง-เอนเอียง ขึ้นมาครอบง าตามอ านาจของกิเลส
ตัณหา ด ารงจิตเป็นอิสระเบิกบาน ปลอดโปร่งจากโทมนัส คือ ปราศจากทุกข์ทางใจ 
       สติปัฏฐานเป็นวิธีปฏิบัติธรรมที่นิยมกันมาก และยกย่องนับถือกันอย่างสูงพระพุทธเจ้า
ทรงชี้ว่าสติปัฏฐานเป็น เอกายนมรรค คือ ทางปฏิบัติอันเอกอันเดียว เนื่องจากสติปัฏฐานนั้นมีพร้อม
ทั้งสมถะและวิปัสสนาครบในตัว 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม | 99 

 

 
 

 สติปัฏฐานเป็นหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ที่สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในการบริหาร
ตน บริหารงาน และบริหารองค์กรได้  พระพุทธเจ้าได้ตรัสวัตถุประสงค์ของการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 ไว้ 5 ประการ คือเพื่อความบริสุทธิ์ของจิตเพื่อก าจัดความเศร้าโศก
เสียใจพิไรร าพันเพื่อก าจัดความทุกข์กายทุกข์ใจเพื่อเข้าใจชีวิตตามความเป็นจริงและเพื่อความดับทุกข์ 
คือพระนิพพาน(ฐิตวณฺโณภิกฺขุ, 2546) ดังพระด ารัสตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้เป็นทางสายเดียว 
เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะ และปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญาย
ธรรม เพื่อท าให้แจ้งนิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/143: 104-105) 

 การบริหารองค์กร ไม่ว่าจะเป็นภาครัฐหรือเอกชน ผู้บริหารมักประสบปัญหาในการ
บริหารตามสภาพปัญหาของแต่ละองค์กร ปัญหาเกี่ยวกับคนเป็นปัญหาหลักที่สร้างความหนักอก
หนักใจให้กับผู้บริหารเป็นอย่างมาก เนื่องจากคนเป็นสิ่งมีชีวิตมีจิตใจมีความคิดเป็นของตัวเอง ซึ่ง
ปัญหาเกี่ยวกับคนนี้นับว่าเป็นอุปสรรคต่อการบริหารงานองค์กรเป็นอย่างมาก ดังนั้นแต่ละองค์กรจึง
ต้องมีวิธีการบริหารจัดการที่สอดคล้องกับสภาพบริบทสังคมในองค์กรนั้นๆ เพื่อบริหารจัดการ
บุคลากรในองค์กรให้เกิดความสมัครสมานสามัคคี เกิดมีใจเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ร่วมกันท างานเพื่อ
องค์กร เพื่อสรรสร้างงานให้เกิดประสิทธิภาพส าเร็จประโยชน์ต่อองค์กรมากที่สุด ซึ่งในการบริหารงาน
นั้นจักอาศัยแต่หลักการและแนวคิดทฤษฎีมาใช้โดยฝ่ายเดียวหาเกิดประโยชน์สูงสุดได้ไม่ จ าเป็นต้อง
อาศัยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้เพื่อบูณาการเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่จึงจักเกิด
ประโยชน์สูงสุดต่อองค์กรและชุมชนได้เป็นอย่างดี 
 ดังนั้น ผู้เขียนจึงสนใจที่จะศึกษาการประยุกต์ใช้หลักสติปัฏฐาน 4 ในการบริหารองค์กร 
เพื่อเป็นการบูรณาการหลักพุทธธรรมในการพัฒนาองค์กรให้มีความเจริญก้าวหน้ายิ่งๆขึ้นไปและการ
บริหารงานเกิดประสิทธิภาพสร้างประโยชน์สูงสุดต่อองค์กร และน าเสนอเป็นผลงานวิชาการต่อไป 

ความหมายของสติปัฏฐาน 
 ค าว่า สติปัฏฐาน มาจาก สติ คือ การรับรู้ ปัฏฐาน คือเข้าไปตั้งไว้ สติปัฏฐานหมายถึงการ
ระลึกรู้ที่เข้าไปตั้งไว้ในกองรูป เวทนา จิต และสภาวธรรม อีกนัยหนึ่ง หมายถึง การระลึกรู้อย่างมั่นคง
ในกองรูป เวทนา จิต และสภาวธรรม (พระโสภณมหาเถระ(มหาสีสยาดอ), 2549) 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายไว้ว่า สติปัฏฐานธรรมเป็นที ตั้งแห่ง
สติข้อปฏิบัติมีสติเป็นประธานการตั้งสติก าหนดพิจารณาสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง
การมีสติก ากับดูสิ่งต่างๆ และความเป็นไปทั้งหลาย โดยรู้เท่าทันตามสภาวะของมันไม่ถูกครอบง าด้วย
ความยินดียินร้าย ที่ท าให้มองเห็นเพี้ยนไปตามอ านาจกิเลสมี 4 อย่างคือ กาย เวทนา จิต และธรรม 
สติปัฏฐาน 4 คือ ที่ตั้งของสติ การตั้งสติก าหนดพิจารณาสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นตามความเป็นจริง คือ 
ตามที่สิ่งนั้นๆ มันเป็นของมันเอง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539)  



100 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

 สุชีพ ปุญญานุภาพ ได้กล่าวว่า สติปัฏฐาน คือการตั้งสติ 4 อย่าง คือ การตั้งสติก าหนด
พิจารณา กาย เวทนา จิต และธรรม เพื่อความบริสุทธิ์ของสัตว์ เพื่อก้าวล่วงความโศกความคร่ าครวญ 
เพื่อให้ความทุกข์กายทุกข์ใจตั้งอยู่ไม่ได้ เพื่อบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพื่อท าให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน (สุชีพ 
ปุญญานุภาพ, 2539) 
 ดังนั้นจะเห็นได้ว่า สติปัฏฐาน คือ การตั้งสติสัมปชัญญะเพียรพิจารณากาย เวทนาจิต 
และธรรม เพื่อก าจัดความทุกข์ทั้งปวง การตั้งสติก าหนดพิจารณาในสิ่งทั้งหลายให้รู้เห็นตามความเป็น
จริง คือ ตามที่สิ่งนั้นๆมันเป็นของมันเอง 

ประเภทของสติปัฏฐาน 
 สติปัฏฐาน มี 4 ประการ คือ 
 1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การตั้งสติก าหนดพิจารณากาย, การมีสติก ากับดู
รู้เท่าทันกายหรือดูรู้ทันกาย ให้รู้เห็นตามความเป็นจริง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) การ
พิจารณาตามดูรู้ทันกายเพื่อเห็นตามความเป็นจริงถึงความเกิดขึ้น และความเสื่อมไปของกายแล้วละ
วางความยึดติดถือมั่นด้วยกิเลสในกายตน ละวางความยึดติดถือมั่นด้วยกิเลสในกายผู้อื่นมีสติรู้ว่ากาย
มีอยู่เพื่อให้หมายรู้ไปตามความเป็นจริงมิใช่เพื่อให้ยึดติดถือมั่นไว้ เมื่อพิจารณาเห็นตามความเป็นจริง
เช่นนี้ตัณหาและความเห็นผิดย่อมจางคลายไป ปลอดโปร่งด้วยความไม่ยึดติดถือมั่นสิ่งใดๆในโลก ท่าน
จ าแนกแนวทางส าหรับการปฏิบัติไว ้6 หมวด คือ 
  1) หมวดอานาปานสติคือ การก าหนดรู้ลมหายใจเข้าออกกล่าวคือมีสติพิจารณาลม
หายใจเข้าออกว่าเกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป, เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา 
  2) หมวดอิริยาบถคือการก าหนดรู้อิริยาบถใหญ่ทั้ ง 4 คือ การเดิน ยืนนั่ง นอน
กล่าวคือมีสติพิจารณาการเดิน ยืน นั่ง นอน หรืออิริยาบถใดๆ ว่าเกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป , 
เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา 
  3) หมวดสัมปชัญญะคือ การก าหนดรู้อิริยาบถย่อยมีการเหยียด การคู้เป็นต้นร่วมไป
กับอิริยาบถใหญ่กล่าวคือมีสติพิจารณาการก้าว ถอย แลมอง กิน ดื่ม พูด ขับถ่าย ฯลฯ ว่าเกิดขึ้น และ
ดับไป (เสื่อมไป, เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา 
  4) หมวดปฏิกูลมนสิการคือ การก าหนดรู้สิ่งปฏิกูลว่าร่างกายเป็นของน่าเกลียดด้วย
ผม ขน เป็นต้นกล่าวคือมีสติพิจารณากายนี้ตั้งแต่เท้าจรดปลายผม ว่าประกอบด้วยอวัยวะน้อยใหญ่ 
อันเกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป, เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา 
  5) หมวดธาตุมนสิการคือ การก าหนดรู้ธาตุทั้ง4 คือ ธาตุดิน ธาตุน้ าธาตุไฟ ธาตุลม
กล่าวคือมีสติพิจารณาเห็นกายโดยความเป็นธาตุ 4 ดิน น้ า ไฟ ลม อันเกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป , 
เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม | 101 

 

 
 

  6) หมวดนวสีวถิกะคือ การก าหนดรู้ซากศพ 9 ประเภทมีซากศพที่พองอืด เป็นต้น 
กล่าวคือมีสติพิจารณาซากศพในลักษณะต่างๆแล้วน้อมเข้ามาสู่กายนี้ว่าย่อมต้องมีอย่างนี้เป็นธรรมดา 
เกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป, เปลี่ยนไป)เป็นธรรมดา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) 
 สรุป กายานุปัสสนาสติปัฏฐานคือการตั้งสติก าหนดพิจารณากาย แบ่งออก 6 หมวดคือ 1)
หมวดอานาปานะ 2)หมวดอิริยาบถ 3)หมวดสัมปชัญญะ 4)หมวดปฏิกูลมนสิการ5)หมวดธาตุมนสิการ 
และ 6) หมวดนวสิวถิกะ  
 2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การมีสติไม่ลืมว่าเวทนา, ทั้งสุข ทุกข์ อุเบกขา มี
และไม่มีอามิส, ล้วนเป็นนามธรรมอย่างหนึ่งไม่มองกายด้วยความเป็นคน สัตว์ เรา เขาแต่มองแยกเป็น
แค่นามธรรมที่อาศัยเหตุปัจจัยมากมายเกิดขึ้นเป็นวงจรปฏิจจสมุปบาทก็จะเห็นความเกิดดับ และเห็น
ว่าเวทนาล้วนไม่เที่ยงเป็นทุกข์และเป็นอนัตตาเวทนา หมายถึง การเสวยอารมณ์(พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) หรือ ความรู้สึก พระพุทธองค์ทรงจ าแนกเวทนาไว้ตามลักษณะที่รู้สึกอารมณ์ 3 
ประการ(พระไตรปิฎกภาษาไทย 18/249: 270) คือ ความสุข ทุกข์ หรือวางเฉยเวทนาทั้ง 3ประการนี้
จะปรากฏแก่ผู้ปฏิบัติธรรม อาจประกอบร่วมกับอามิส คือ กามคุณ 5 ได้แก่ รูป เสียงกลิ่น รส และ
สัมผัส ซึ่งเป็นเวทนาทางโลก หรืออาจไม่มีอามิสประกอบซึ่งเป็นเวทนาที่สุขุมดังนัน้ ในเวทนานุปสัสนา 
พระพุทธองค์ตรัสเวทนาไว้ 9 ประการประกอบด้วยสุขเวทนาทุกขเวทนา อุเบกขาเวทนา สามิสสุข 
นิรามิสสุข สามิสทุกข์ นิรามิสทุกข์ สามิสอุเบกขา และนิรามิสอุเบกขาได้แก่การพิจารณาตามดูรู้ทัน
เวทนา (ความสุข ทุกข์) ทั้งชนิดที่เป็น สามิส (สุขเจืออามิส, สุขที่เกิดจากกามคุณ) และนิรามิส (ไม่ต้อง
อาศัยกามคุณเป็นเครื่องล่อ คือ สุขจากสมาธิ สุขจากความปลอดกิเลส)เพื่อเห็นตามความเป็นจริงถึง
ความเกิดขึ้น และความเสื่อมไปของเวทนาแล้วละวางความยึดติดถือมั่นด้วยกิเลสในเวทนาของตนและ
ผู้อื่นมีสติรู้ว่าเวทนามีอยู่เพื่อให้หมายรู้ไปตามความเป็นจริงมิใช่เพื่อให้ยึดติดถือมั่นไว้ เมื่อพิจารณา
เห็นตามความเป็นจริงเช่นนี้ตัณหาและความเห็นผิดย่อมจางคลายไปปลอดโปร่งด้วยความไม่ยึดติดถือ
มั่นสิ่งใดๆในโลก ส าหรับเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานนี้ท่านวางแนวทางการปฏิบัติไว้ 2 ประการ คือ  
  1) มีสติพิจารณาความสุข ความทุกข์ ในชีวิตประจ าวันทั่วไป (สามิสสุข) อันเกิดขึ้น 
และดับไป (เสื่อมไป, เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา 
       2) มีสติพิจารณาความสุขสงบปราณีตจากสมาธิ (นิรามิสสุข) อันเกิดขึ้น และดับไป 
(เสื่อมไป, เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา(ออนไลน์) 
  3. จิตตานุปัสสนา สติปัฏฐาน หมายถึง การมีสติไม่ลืมว่าจิตมีเหตุใกล้คือเจตสิก
มากมายเป็นปัจจัยให้เกิดอยู่ไม่มองจิตด้วยความเป็นคน สัตว์ เรา เขา คือไม่มองว่าเราก าลังคิดเรา
ก าลังโกรธ หรือเราก าลังเหม่อลอย แต่มองแยกเป็นนามธรรมอย่างหนึ่งที่อาศัยเหตุปัจจัยมากมาย
เกิดขึ้นเป็นวงจรปฏิจจสมุปบาท ก็จะเห็นความเกิดดับและเห็นว่าจิตล้วนไม่เที่ยงเป็นทุกข์และเป็น
อนัตตาพระพุทธองค์ตรัสให้ผู้ปฏิบัติธรรมตั้งสติพิจารณาจิต เช่น จิตมีราคะ จิตปราศจากราคะจิตมี

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%B4%E0%B8%AA&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%95%E0%B8%B8%E0%B9%83%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B9%89&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B8%95%E0%B8%AA%E0%B8%B4%E0%B8%81
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B8%95%E0%B8%AA%E0%B8%B4%E0%B8%81


102 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

โทสะ จิตปราศจากโทสะ จิตมีโมหะ จิตปราศจากโมหะ จิตหดหู่ จิตฟุ้งซ่าน จิตเป็นมหัคคตะ จิตไม่
เป็นมหัคคตะ เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย 12/114: 111) กล่าวคือการพิจารณาตามดูรู้ทันจิต 
เช่น ขณะนี้จิตของตนมีกิเลสอะไรแสดงตัวอยู่ จิตเป็นสมาธิ จิตฟุ้งซ่าน เป็นต้นก็รู้ชัดตามที่มันเป็นอยู่
ในขณะนั้นๆเพื่อเห็นตามความเป็นจริงถึงความเกิดขึ้น และความเสื่อมไปของจิตแล้วละวางความยึด
ติดถือมั่นด้วยกิเลสในจิตของตนและผู้อื่นมีสติรู้ว่าจิตมีอยู่เพื่อให้หมายรู้ไปตามความเป็นจริงมิใช่
เพื่อให้ยึดติดถือมั่นไว้ เมื่อพิจารณาเห็นตามความเป็นจริงเช่นนี้ตัณหาและความเห็นผิดย่อมจางคลาย
ไปปลอดโปร่งด้วยความไม่ยึดติดถือมั่นสิ่งใดๆในโลก ท่านวางแนวทางการปฏิบัติ ไว้ 4 แนวทาง คือ 
      1) มีสติพิจารณาจิตอันฟุ้งซ่านด้วยกิเลสในชีวิตประจ าวันเช่น ความกระหายใคร่
อยากในสิ่งต่างๆ ความโกรธแค้นเมื่อไม่ได้ดังใจความหดหู่ท้อแท้ เป็นต้น ว่ากิเลสนั้นก่อความเศร้า
หมองในจิตใจอย่างไร จิตอันเศร้าหมองด้วยกิเลสนั้น เกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป , เปลี่ยนไป) เป็น
ธรรมดา 
      2) มีสติพิจารณาจิตอันปลอดโปร่งจากกิเลสในชีวิตประจ าวันเช่น ความสบายใจเมื่อ
ท างานส าคัญเสร็จด้วยดีความสบายใจเมื่อหายจากการป่วยด้วยโรคร้ายความสบายใจเมื่อพ้นจาก
ความเป็นหนี้สิน เป็นต้นว่าความปลอดกิเลสนั้นก่อความเบิกบานในจิตใจอย่างไรจิตอันเบิกบานด้วย
ค ว า ม ป ล อ ด กิ เ ล ส นั้ น  เ กิ ด ขึ้ น  แ ล ะ ดั บ ไ ป  ( เ สื่ อ ม ไ ป , เ ป ลี่ ย น ไ ป )  เ ป็ น ธ ร ร ม ด า 
      3) มีสติพิจารณาจิตอันปลอดโปร่งจากกิเลสเมื่อท าสิ่งอันเป็นกุศลเช่น เมื่อให้ทานจิต
ปลอดโปร่งจากความโลภเมื่อเจริญเมตตากรุณาจิตปลอดโปร่งจากความโกรธเมื่อเจริญปัญญาจิต
ปลอดโปร่งจากความหลง เป็นต้นว่าความปลอดกิเลสนั้นก่อความเบิกบานในจิตใจอย่างไรจิตอันเบิก
บานด้ วยความปลอดกิ เลสนั้ น  เกิดขึ้ น  และดับไป ( เสื่ อมไป , เปลี่ ยนไป)  เป็นธรรมดา 
      4) มีสติพิจารณาจิตอันสุขสงบปราณีตจากสมาธิอันเกิดขึ้น และดับไป (เสื่อมไป , 
เปลี่ยนไป) เป็นธรรมดา(ออนไลน์) 
 ดังนั้นจะเห็นได้ว่า จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานคือ การตั้งสติพิจารณาจิตว่า จิตนี้ก็สักแต่ว่า
จิตมีลักษณะรู้อารมณ์ เป็นนามธรรม ไม่ใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา ประกอบด้วย การพิจารณาจิต
ที่มีราคะ การพิจารณาจิตที่มีโทสะ เป็นต้น 
 4. ธัมมานุปัสสนา สติปัฏฐาน หมายถึง การมีสติไม่ลืมว่าโลกิยธรรมทั้งปวงเกิดจากเหตุ
ปัจจัยมากมาย ไม่มองด้วยความเป็นคน สัตว์ เรา เขา แต่มองเป็นรูปธรรมและนามธรรมที่อาศัยเหตุ
ปัจจัยมากมายเกิดขึ้นเป็นวงจรปฏิจจสมุปบาทก็จะเห็นความเกิดดับและเห็นว่าธรรมที่เกิดจากเหตุ
ปัจจัยล้วนไม่เที่ยงเป็นทุกข์และเป็นอนัตตาการพิจารณาตามดูรู้ทันธรรม คือรู้ชัดว่าธรรมนั้นๆมีอยู่ใน
ใจตนหรือไม่ ที่ยังไม่เกิด เกิดขึ้นได้อย่างไรที่เกิดขึ้นแล้วละเสียได้อย่างไร เช่น นิวรณ์ , ขันธ์, สังโยชน์, 
โพชฌงค,์ อริยสัจ เพื่อเห็นตามความเป็นจริงถึงความเกิดขึ้นและความเสื่อมไปของธรรมเหล่านั้นที่มีใน
ตนแล้วละวางความยึดติดถือมั่นด้วยกิเลสในธรรมทั้งหลายมีสติรู้ว่าธรรมมีอยู่เพื่อศึกษาปฏิบัติให้เจริญ

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A3%E0%B8%B9%E0%B8%9B%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1


ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม | 103 

 

 
 

ยิ่งขึ้นไปมิใช่เพื่อให้ยึดติดถือมั่นไว้ เมื่อพิจารณาเห็นตามความเป็นจริงเช่นนี้ตัณหาและความเห็นผิด
ย่อมจางคลายไปปลอดโปร่งด้วยความไม่ยึดติดถือมั่นสิ่งใดๆในโลกธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานหมายถึง 
การตั้งสติก าหนดพิจารณาธรรมหรือการมีสติก ากับดูรู้ เท่าทันธรรมซึ่งแบ่งออกเป็น 5 หมวด
(พระไตรปิฎกภาษาไทย  12/115-136: 112-128) ประกอบด้วย หมวดนิวรณ์ 5 หมวดขันธ์ 5 หมวด
อายตนะ 12 หมวดโพชฌงค์ 7 และหมวดสัจจะ 4  ท่านวางแนวทางการปฏิบัติไว้พอเป็นตัวอย่างดังนี ้
 พึงรู้ชัดตามความเป็นจริงในอริยสัจ 4 ว่า 
 – ทุกข์ (ปัญหา): ขันธ ์5 อันบุคคลยึดติดถือมั่นด้วยกิเลสเป็นทุกข์ 
 – สมุทัย (สาเหตุของปัญหา): ตัณหาความใคร่อยากด้วยกิเลสในสิ่งทั้งปวงเป็นทุกข์ 
 – นิโรธ (เป้าหมาย): ความหลุดพ้น ปลอดโปร่ง เป็นอิสระจากทุกข์ เหตุแห่งทุกข์อยู่ที่ไหน 
ตัณหาเกิดมีในสิ่งใดพึงพิจารณาดับที่นัน่ 
 - มรรค (วิธีปฏิบัติ): วิธีปฏิบัติเพื่อเข้าถึงเป้าหมายแห่งความดับทุกข์ อันมีองค์ประกอบ 8 
ประการ 
 เมื่อศึกษาท าความเข้าใจในอริยสัจ 4 (และธรรมต่างๆ) แล้ว พึงละวางความยึดติดถือมั่น
ด้วยกิเลสในธรรมทั้งหลายเช่น ความถือตัวว่าได้รู้ได้ศึกษามามากความใคร่อยากในธรรมด้วยตัณหา
มิใช่ด้วยฉันทะความใฝ่ดีความยึดมั่นไว้ด้วยกิเลสว่าธรรมนี้เป็นของตน ธรรมนี้มีในตน เป็นต้นมีสติรู้ว่า
ธรรมมีอยู่เพ่ือศึกษาปฏิบัติให้เจริญยิ่งขึ้นไปมใิช่เพื่อให้ยึดติดถือมั่นไว ้
 ดังนั้นจะเห็นได้ว่า ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การตั้งสติก าหนดพิจารณาธรรมหรือการ
มีสติก ากับดูรู้เท่าทันธรรม ซึ่งแบ่งออกเป็น 5 หมวด ประกอบด้วย หมวดนิวรณ์ 5,หมวดขันธ์ 5 หมวด
อายตนะ 12 หมวดโพชฌงค์ 7 และหมวดสัจจะ 4 ให้เห็นความเป็นจริง ไม่ใช่สัตว์บุคคล เรา เขา 

ประโยชน์ของการปฏิบัติสติปัฏฐาน 
 1) สามารถก าจัดกิเลสต่างๆ เหตุของความทุกข์ความเดือดร้อนต่างๆ ลงได้ 
 2) มีความทุกข์น้อยลง และมีความสุขมากขึ้น 
 3) คลายความยึดมั่นในสิ่งทั้งปวงลงได้ ไม่วุ่นวายเดือดร้อนไปตามกระแสโลก 
 4) มีจิตใจมั่นคง ไม่ฟูขึ้นหรือยุบลงด้วยอ านาจโลกธรรม 
 5) มีความเห็นแกต่ัวน้อยลง แต่บ าเพ็ญประโยชน์เพือ่ผู้อื่นมากขึน้ 
 6) จิตใจมีคุณธรรมหรือมีคุณภาพสูงขึ้นตามขั้นตอนของการปฏิบัต ิ
 7) สามารถเขา้นิโรธสมาบัติ อันเป็นความสุขขั้นสูงในปัจจุบันภพได้ 
 8) สามารถบรรลุความเป็นอริยบุคคล อันเป็นบุญเขตของโลก 
 9) ย่อมได้ด่ืมรสแห่งอริยผล อันเกิดจากการพ้นจากอ านาจของกิเลสได้ 
 10) สามารถบรรลุนิพพานได้(พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/104: 338-340) 



104 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

การประยุกต์ใช้หลักสติปฏัฐาน 4 ในการบริหารองค์กร 
 ค าว่า การบริหาร ในการบริหารองค์กรนั้น มีนักปราชญหลายท่านได้ให้ความหมาย
โดยสังเขปดังต่อไปน้ี 
 พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) กล่าวไว้ในหนังสือเรื่อง “พุทธวิธีบริหาร”                  
สรุปได้ว่าการบริหาร หมายถึง การท างานให้ส าเร็จโดยอาศัยคนอื่น (Getting things done through 
other people) การบริหารในพระพุทธศาสนาเริ่มมีขึ้นเป็นรูปธรรมสองเดือนนับจากวันที่
พระพุทธเจ้าตรัสรู้ นั่นคือในวันอาสาฬหบูชาเมื่อพระพุทธเจ้าทรงแสดงพระธรรมเทศนาเป็นครั้งแรก
แก่พระปัญจวัคคีย์ ซึ่งท าให้เกิดพระสังฆรัตนะขึ้น เมื่อมีพระสังฆรัตนะเป็นสมาชิกใหม่เกิดขึ้นใน
พระพุทธศาสนาอย่างนี้พระพุทธเจ้าก็ต้องบริหารคณะสงฆ์และวิธีการที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ในการ
บริหารกิจการคณะสงฆ์ ซึ่งด ารงสืบต่อมาจนถึงปัจจุบันเป็นเวลากว่า 2,500 ปี เป็นข้อมูลให้เราได้
ศึกษาเรื่องพุทธวิธีบริหาร นอกจากนี้ยังมีพุทธพจน์ที่ เกี่ยวเนื่องกับการบริหารกระจายอยู่ใน
พระไตรปิฎก การศึกษาพุทธพจน์เหล่านั้นก็จะท าให้ทราบถึงพุทธวิธีบริหาร(พระธรรมโกศาจารย์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549) 
 ในหนังสือเรื่อง“วิทยาการบริหารส าหรับนักบริหารมืออาชีพ” ได้ให้ความหมายของการ
บริหารไว้ว่า การบริหาร เป็นกระบวนการของการแสวงหา และการผสมผสานทรัพยากรที่ส าคัญ 3
ประการ คือ มนุษย์ การเงิน และทรัพยากรด้านกายภาพ เพื่อที่จะได้บรรลุเป้าหมายหลักขององค์การ
ในการผลิตสินค้าหรือบริการ ซึ่งเป็นที่ปรารถนาของสังคม การบริหารโดยสรุปคือ1) การท างานอย่าง
ใดอย่างหนึ่งให้ส าเร็จโดยล าพังคนเดียว ไม่ใช่การบริหารหรือการจัดการ การบริหารหรือการจัดการ
เกิดขึ้นในบริบทของกลุ่ม โดยอย่างน้อยที่สุดกลุ่มนั้นจะต้องมีจ านวนสมาชิกตั้งแต่ 2 คนขึ้นไป2) กลุ่ม
บุคคลดังกล่าวจะต้องมีเป้าหมาย หรือวัตถุประสงค์ร่วมกัน และผู้จัดการจะมีบทบาทในการชี้น าให้
แนวทางในการก าหนดเป้าหมายของกลุ่ม หรือเป็นผู้ที่ก าหนดเป้าหมายของกลุ่มเอง ในกรณีที่
เป้าหมายของกลุ่มมิได้ก าหนดขึ้นมาจากภายนอก หรือจากหน่วยงานระดับเหนือขึ้นไป3) การจัดการ
เป็นงานด้านสมอง ใช้ความคิด ปฏิภาณ และการตัดสินใจ เพื่อสร้างเงื่ อนไขและรักษาไว้ซึ่งเงื่อนไข
ส าหรับการบรรลุเป้าหมายของกลุ่ม (ธงชัย  วงศ์ชัยสุวรรณ, 2540) 
 ดังนั้น การบริหาร จึงหมายถึง กระบวนการทางสังคมของบุคคลตั้งแต่ 2 คนขึ้นไปร่วมกัน
ท ากิจกรรมใดกิจกรรมหนึ่งให้บรรลุผลตามเป้าหมายที่ก าหนดโดยอาศัยกระบวนการและทรัพยากรที่
มีอยู่ คือ เงิน วัสดุ อุปกรณ์ อย่างเหมาะสม ฉะนั้น การบริหารจึงเป็นกระบวนการที่ผู้บริหารต้องใช้ 
“ศาสตร์” และ “ศิลป์” ในการชักจูงให้คนหันมาช่วยเหลืองานขององค์การเพื่อให้เกิดความร่วมมือ
ร่วมใจกันในการท างานให้ได้รับผลส าเร็จตามจุดหมายที่วางไว้อย่างเหมาะสมกับสถานการณ์  โดยที่
ผู้บริหารต้องเป็นทั้งหัวหน้า ผู้น าและผู้ประสานงานที่มีประสิทธิภาพเมื่อมีการพัฒนาแนวคิดการ
บริหารจัดการแบบวิทยาศาสตร์ขึ้นเมื่อประมาณปี ค.ศ. 1916 ได้มีนักวิชาการกลุ่มหนึ่งมีความคิดเห็น



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม | 105 

 

 
 

ว่าประสิทธิภาพขององค์การนั้นอาจเพิ่มขึ้นได้ โดยการปรับปรุงกระบวนการการบริหาร ซึ่งถือเป็น
วิถีทางที่น าไปสู่จุดมุ่งหมาย ขององค์การได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 จะเห็นได้ว่า องค์กร จะเกี่ยวพันกับบุคคล เป็นปัจจัยหลักในการบริหารองค์กร หาก
ปราศจากบุคคลหรือมนุษย์ องค์กรก็เกิดขึ้นไม่ได้ นั่นแสดงให้เห็นว่า องค์กรที่มีบุคลากรที่เต็มเปี่ยม
ด้วยประสิทธิภาพ รู้กาลรู้งาน มีจิตใจดี รักเพื่อนร่วมงาน และรักงาน องค์กรนั้นย่อมประสบ
ความส าเร็จในการบริหารงาน และท างานได้อย่างมีประสิทธิภาพจนสามารถบรรลุวัตถุประสงค์ของ
องค์กรจนก่อเกิดประสิทธิผลที่ยอดเยี่ยมได้  การที่องค์กรจะก้าวไปถึงจุดนั้นได้ บุคลากรในองค์กรต้อง
ผ่านกระบวนการอบรมและพัฒนาด้วยกระบวนการที่ถูกต้องอย่างต่อเนื่องจนประพฤติปฏิบัติเป็น
กิจวัตรประจ าวันส าหรับบุคคลากรในองค์กรนั้นๆ การที่องค์กรจะประสบความส าเร็จได้นั้น ต้องมีการ
น าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาบูรณาการในการบริหารงานในองค์กรอีกส่วนหนึ่งด้วย โดย
บทความนี้จักน าหลักสติปัฏฐาน 4 มาบูรณาการประยุกต์ใช้กับการบริหารงานในองค์กร โดยมีสาระ
แบ่งออกกว้างๆ เพื่อเป็นแนวทางในการน าไปปฏิบัต ิดังนี ้

 1. กายานุปัสสนา การพิจารณากายหรือตามดูรู้ทันกาย การตั้งสติอยู่ที่กิริยาของกาย มีอยู่
หลายจุดได้แก่ 
                1) อานาปานสติ คือการต้ังสติก าหนดลมหายใจเข้าออก 
                2) ก าหนดอิริยาบถ คือเมื่อยืน เดิน นั่ง นอน หรือร่างกายอยู่ในอาการอย่างไร ก็รู้ชัด
ในอาการที่เป็นอยู่นั้น 
                3) สัมปชัญญะ คือสร้างสัมปชัญญะ ความรูต้ัว ในการกระท าหรืออาการเคลื่อนไหว
ทุกอย่างของกาย เช่น การก้าวเดิน การนุ่งห่มผ้า การกิน การอุจจาระ ปัสสาวะ เป็นตน้ 
                4) ปฏิกูลมนสกิาร  คือการพิจารณาร่างกายของตนต้ังแต่ศีรษะ จรดปลายเท้า ซึ่งมี
ส่วน ประกอบ ที่ไม่สะอาด มากมายมารวมอยู่ด้วยกัน 
                5) นวสีวถิกา คือการมองเห็นศพที่อยู่ในสภาพต่างๆกันโดยระยะเวลา 9 ระยะ ต้ังแต่
ตายใหม่ๆไปจนถึงกระดูกผุๆ แล้วย้อนมาดรู่างกายของตน ก็ต้องเป็นเช่นนั้นเหมือนกัน  
             2. เวทนานุปัสสนา เป็นการต้ังสติ ตามดูรู้ทันเวทนา คือเมื่อเกิดความรู้สึกสุขก็ดี ทุกข์ก็ดี
เฉยๆก็ดี ก็ให้รูช้ัดตามที่เป็นอยู่ขณะนั้น  
             3. จิตตานุปัสสนา เป็นการตั้งสติ ตามดูรู้ทันจิต คือจิตของตนในขณะนั้นเป็นอย่างไร เช่นมี
ราคะ ไม่มีราคะ มีโทสะ ไม่มโีทสะ มีโมหะ ไม่มีโมหะ ฟุ้งซา่น เป็นสมาธิ ฯลฯ ก็รู้ชัดตามที่มันเป็นอยู่
ในขณะนั้นๆ  
              4. ธัมมานุปัสสนา เป็นการต้ังสติ การตามดูรู้ทันธรรม ได้แก ่
                  1) นิวรณ ์5 คอื รู้ชัดในกามฉันท์ พยาบาท เฉื่อยชา ฟุ้งซ่าน ลังเล ว่าสิ่งเหล่านี้
เกิดขึ้นได้อย่างไร เมื่อเกิดขึ้นแล้ว ละเสียไดอ้ย่างไร ให้รู้ชัดตามที่เป็นไปในขณะนั้น 



106 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

                  2) ขันธ ์5 คือก าหนดรู้ว่าขันธ์ 5 แตล่ะอย่างๆ คืออะไร เกดิขึ้นได้อย่างไร ดับไปได้
อย่างไร (ขันธ์ 5 ได้แก ่รูป เวทนา สัญญา สังขารและวิญญาณ) 
                  3) อายตนะ คอืรู้ชัดในอายตนะการสัมผัสของประสาททั้ง 5 ว่าตาเห็นอะไร หูได้ยิน
อะไร เป็นสิ่งใดแน่ เป็นต้น 
                  4) โพชฌงค์ 7 คือรู้ชัดในขณะนั้นๆ ว่า สติ ธรรม วิริยะ ปีต ิปัสสัทธิ สมาธ ิและ
อุเบกขา มีปรากฏอยู่ในใจตนหรือไม่ ถ้ายังไม่ปรากฏ จะปรากฏได้อย่างไร ที่ปรากฏแล้ว เจริญ
บริบูรณ์หรือไม ่
                  5) อริยสัจ คือรู้ชัดในทุกข์ที่เกิด ว่าเกิดจากอะไร มีเหตุอย่างไร และจะดับได้ด้วย
มรรคใด 
             การพิจารณาสติปัฏฐานทั้ง 4 ไมจ่ าเป็นต้องหลีกหนีออกจากสังคม เพื่อไปน่ังปฏิบัติจ าเพาะ
ในกาลเวลาใดเวลาหนึ่ง แต่ควรปฏิบัติในชีวิตประจ า เมื่อทุกข์เกิดขึ้น ก็ใชส้ติพิจารณาทันที เพราะโดย
สาระของสติปัฏฐาน มีจุดที่ควรพิจารณาใช้สติก ากับดูแลทั้งหมดเพียง 4 จุด คือ 
                1. ร่างกายและพฤติกรรมของมัน (กายานุปสัสนา) 
                2. เวทนาคือความรู้สึกสุขทุกขต์่างๆ (เวทนานุปัสสนา) 
                3. ภาวะจิตที่เป็นไปต่างๆ (จิตตานุปัสสนา) 
                4. ความนึกคิดไตร่ตรองในธรรม ได้แก่  นิวรณ์  ขันธ์ 5 อายตนะ  และ อริยสัจ  (ธัมมา
นุปัสสนา)  
                ผู้ที่ผ่านการการปฏิบัติอย่างนี้บ่อยๆจนเกิดความเคยชินจะสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ให้ดีงามขึ้นได้หลายด้าน คือ 
           1. การเรียนรู้  
                1) ท าให้มีสมาธิมั่นคง มีความทรงจ าแม่นย า แจ่มชัด ไม่พร่าไม่เลือนง่าย 
                2) ท าให้จับประเด็นของเรือ่งที่เรียนได้อย่างรวดเร็วและแม่นย า 
                3) ท าให้เข้าใจเรื่องราวที่ลึกซึ้งได้มากกว่าและดีกว่าคนทั่วไปเช่น เรื่องหนึ่งคนทั่วไป
มองเห็นเพียงแง่เดียวแต่คนที่ฝึกจิตมาดีมองเห็นนับได้เป็น 10 นัย 
                4) ท าให้คนลดอหังการ มมังการ เป็นคนใจกว้าง มีความหลงตัวเองน้อยพร้อมที่จะ
เรียนรู้จากบุคคลอื่นได้ตลอดเวลา เรียกอีกอย่างหนึ่งว่าจะกลายเป็นบุคคลเรียนรู้ได้จากทุกคน จากทกุ
สิ่งและจากทุกปรารกฏการณ์  
           2. คุณภาพชีวิต  
                1) คนที่ฝึกจิตแล้ว จิตจะมลีักษณะมีพลัง สงบ แจ่มใส นุม่นวลควรแก่งาน 
                2) อยู่เป็นสุขในปัจจุบัน 
                3) ได้ญาณทัศน์ คือ ความสามรถพิเศษ เช่น มีฤทธิ์ มีตาทพิย์ หูทิพย์ฯลฯ 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม | 107 

 

 
 

                4) ท าให้มีสติสมัปชัญญะสมบูรณ์ 
                5) ท าให้ก าจัดกิเลสอาสวะได้อย่างสิ้นเชิง  
           3. สังคม  
                1) เป็นคนมีศีล ท าให้ไม่เป็นอันตรายต่อใครๆ ในสังคมสามารถอยู่ร่วมกับคนในสังคม
ได้อย่างมีความสุข 
                2) เป็นคนมีสมาธิ ท าให้มีสุขภาพจิตสมบูรณ์สามารถด ารงตนอยู่ในสังคมได้อย่างเป็น
สุข ท างานอย่างมีประสิทธิภาพเป็นแบบอย่างหรือประจักษ์พยานให้คนในสังคมเห็นว่าคนที่มี
สุขภาพจิตดีน้ัน ชีวิตจะมีแต่ความราบรื่น สงบเย็น และเป็นสุข 
                3) เป็นคนมีปัญญา ท าให้ทรัพยากรบุคคลที่ทรงคุณค่าของสังคมเป็นที่พึ่งของตนได้ 
เป็นที่พึ่งของสังคมและประเทศชาติได้ร่วมเป็นพลังส าคัญในการสร้างสรรค์พัฒนาประเทศชาติได้อย่าง
มีประสิทธิภาพอยู่องค์กรไหน หรือท างานที่ไหน ก็ท าให้องค์กรนั้นๆมีความเจริญก้าวหน้า เป็นต้น 
 ดังนั้น หากบุคคลากรในองค์กรมีการประพฤติปฏิบัติตามหลักการเจริญสติตามแนวสติปัฏ
ฐานนี้จักจักสามารถควบคุมอารมณ์ตนเองได้ดีกว่าเดิม มีสติระลึกรู้ในการท างานเข้าใจคนอื่นได้ดี ปรับ
สภาวะทางจิตให้ยืดหยุ่นได้ มีความตั้งใจมั่นหรือท าให้มีสมาธิจิตที่ยาวนานกว่าเดิมท าให้เกิดปัญญาใน
การแก้ไขปัญหาต่างๆในชีวิตประจ าวันได้และผลมุ่งประสิทธภาพหลังจากปฏิบัติธรรมด้วยการเจริญ
สติเป็นประจ าท าให้ผู้ปฏิบัติมีจิตใจที่เมตตาต่อคนอื่น โดยให้การช่วยเหลืองานสังคมเป็นจิตอาสา 
เสียสละบ าเพ็ญประโยชน์หรือมีจิตสาธารณะยังประโยชน์สุขให้เกิดแก่ตน ครอบครัวและบุคคลที่
เกี่ยวข้องได้ดีย่ิงขึ้น 

สรุป 
 สติปัฏฐาน 4 นี้เป็นทางสายเอกเป็นทางสายเดียวที่จะน าเวไนยสัตว์ให้สามารถหลุดพ้น
จากอุปกิเลสเครื่องเศร้าหมองของใจได้ ทั้งนี้ผู้เจริญสติพึงมีสติก าหนดระลึกรู้อยู่ในกายานุปัสสนา (กา
รพิจราณารู้กายในกาย) เวทนานุปัสสนา (การพิจราณารู้เวทนาในเวทนา)จิตตานุปัสสนา (การพิจ
ราณารู้จิตในจิต) และธรรมานุปัสสนา (การพิจราณารู้ธรรมทั้งหลายในธรรมทั้งหลาย) หากบุคคลากร
ในองค์กรมีการประพฤติปฏิบัติตามหลักการเจริญสติตามแนวสติปัฏฐานนี้จักจักสามารถควบคุม
อารมณ์ตนเองได้ดีกว่าเดิม มีสติระลึกรู้ในการท างานเข้าใจคนอื่นได้ดี ปรับสภาวะทางจิตให้ยืดหยุ่นได้ 
มีความตั้งใจมั่นหรือท าให้มีสมาธิจิตที่ยาวนานกว่าเดิม ท าให้เกิดปัญญาในการแก้ไขปัญหาต่างๆ ใน
ชีวิตประจ าวันได้และผลมุ่งประสิทธิภาพหลังจากปฏิบัติธรรมด้วยการเจริญสติเป็นประจ าท าให้ผู้
ปฏิบัติมีจิตใจที่เมตตาต่อคนอื่น โดยให้การช่วยเหลืองานสังคมเป็นจิตอาสา เสียสละบ าเพ็ญประโยชน์
หรือมีจิตสาธารณะยังประโยชน์สุขให้เกิดแก่ตน ครอบครัว และบุคคลที่เกี่ยวข้องได้ดียิ่งขึ้น 

 



108 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  2 ( 2 5 6 2 ) :  ก ร ก ฎ า ค ม  -  ธั น ว า ค ม  
 

เอกสารอ้างอิง 
ฐิตวณฺโณภิกฺข.ุ (2546). วิปัสสนาภาวนา. พิมพ์ครัง้ที5่. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2539). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่10. 
 กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จ ากัด. 
ชีพปุญญานุภาพ. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่16. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) รจนา พระพรหมโมลี ตรวจช าระ. (2549). มหาสติปัฏฐานสูตร 

ทางสู่พระนิพพาน. แปลและเรียบเรียงโดยพระคันธสาราภิวงศ์. พิมพ์ครั้งที2่. กรุงเทพฯ: 
 ห้างหุ้นส่วนจ ากัดไทยรายวันการพิมพ.์ 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีบริหาร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ธงชัย  วงศ์ชัยสุวรรณ. (2540). วิทยาการบริหารส าหรับนักบริหารมืออาชีพ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.์ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


