
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 29 

 

 
 

วิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน 
ANALYZE BUDDHIST ETHICS ABOUT GRATITUDE THROUGH THE 

TRADITION OF THE SPIRIT ANCESTORS OF THE ISAN PEOPLE 

พระพัชรพล ปญฺญาธโร (วาสรส)1, วิเชียร ชาบุตรบุณฑริก2, บรรพต แคไธสง3 
Phra Phatcharaphon Panyataro (Wassarod)1, Vician Chabutbuntarik2, Banpoth Khathaisong3 

วิทยาลัยสงฆ์บุรีรัมย ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1-3 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buriram Buddhist College1-3 

E-mail: Phatchawat@gmail.com 

ได้รับบทความ: 9 มีนาคม 2562; แก้ไขบทความ: 18 เมษายน 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 29 เมษายน 2562 
Received: March 9, 2019; Revised: April 18, 2019; Accepted: April 29, 2019 

 

บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 2 ประการคือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเชิงปรัชญาว่าด้วยพุทธจริย
ศาสตร์เรื่องความกตัญญูและ2) เพื่อวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตา
ของชาวอีสาน ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดทางปรัชญาพุทธศาสนามีแนวคิดทางปรัชญาปรากฏอยู่
โดยเฉพาะแนวคิดทางจริยศาสตร์ ซึ่งเป็นวิชาที่ว่าด้วยความดี ความช่ัว ความถูก ความผิดสิ่งที่ควรเว้น 
สิ่งที่ควรท าหมายถึง ศาสตร์ที่ว่าด้วยศีลธรรม หลักศีลธรรม กฎที่ว่าด้วยความประพฤติและพฤติกรรม
ของมนุษย์ แนวคิดทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที่ปรากฏอยู่ในความกตัญญูกตเวทีในประเพณีเซ่นผีปู่ตาของ
ชุมชนชาวอีสานนี้ตั้งอยู่บนฐานแนวคิด มโนธรรมนิยม หมายถึง การรู้ว่าอะไรดีอะไรชั่วนั้น เป็น
ความรู้สึกนึกรู้ขึ้นเองในใจหรือสามัญส านึก ซึ่งเป็นเรื่องที่ไม่ต้องใช้เหตุผลในการพิจารณา ไม่ต้องใช้
คุณค่า หรือผลของการกระท าในการพิจารณา อะไรถูกหรือผิด สามัญส านึกของเราเองจะบอกได้ดีกว่า
การหาเหตุผลซึ่งสามัญส านึกของคนเรา มีอยู่เองแล้วตามธรรมชาติ 

ค าส าคญั: พุทธจริยศาสตร์, ความกตัญญู, ผีปู่ตา 
 

Abstract 

The thesis has two objectives, namely 1) to study the philosophical concepts 
of Buddhist ethics on gratitude and 2) to analyze Buddhist ethics on gratitude through 
the spirit ancestor traditions of the Isan people. The study found that From the study 
of philosophical concepts, it is found that in Buddhism there are philosophical 



30 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

 

concepts, especially ethical concepts. Which is a course on good, evil, right, wrong, 
what should be omitted What should be done means The science of morality, 
morality, the law of human behavior and behavior The ethical theories that appear in 
gratitude in the spirit offerings of the northeastern community are based on 
conscience, meaning knowing what is good and evil. Is a feeling of self-awareness or 
common sense Which is a matter that does not require reasoning No need to use 
value Or the result of the action in consideration What is right or wrong is that our own 
common sense can be better than to find the reason for which our common sense is 
Exists naturally 

Keywords: Buddhist ethics, gratitude,

บทน า 

พระพุทธศาสนา ได้บังเกิดขึ้นหลังจากการตรัสรู้อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ ขององค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อ 2600 ปี ล่วงไปแล้ว ณ ประเทศอินเดีย หลักธรรมค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้านั้น โดยภาพรวมเรียกว่า พระไตรปิฎก ซึ่งหมายถึง ตระกร้า3 ใบ อันประกอบไปด้วย 
หลักของกฎเกณฑ์ทั้งข้อห้ามและข้ออนุญาต เรียกว่า พระวินัยปิฎก หลักธรรมที่ประกอบด้วยเรื่องราว 
ทั้งตัวบุคคล สถานที่ เรียกว่า พระสุตตันตปิฎก และหลักแก่นธรรมเพียงอย่างเดียว เรียกว่า อภิธรรรม
ปิฎก โดยย่อนั้น เรียกว่า ธรรมวินัย “โย โว อานนฺทมยาธมฺโม จ วินโย จ เทสิโต ปญฺญตฺโต โส โว มม
จุจเยน สตฺถา ดูก่อนอานนท์ ธรรมและวินัยใด ที่เราได้แสดงและบัญญัติแล้ว แก่เธอทั้งหลาย ธรรม
และวินัยนั้นแล จัดเป็นศาสดาของเธอทั้งหลาย โดยกาลที่เราล่วงลับไปแล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
10/141 : 179) ในส่วนของหลักที่พุทธศาสนิกชนควรประพฤติเรียกว่า พุทธจริยศาสตร์ พุทธจริย
ศาสตร์นั้น เป็นเกณฑ์การควบคุมการกระท าทางกาย วาจา และใจ เป็นพื้นฐานเพื่อให้บุคคลเกิด
คุณธรรมขั้นสูง ๆ ขึ้นไปเท่านั้น เพราะ พุทธจริยศาสตร์นั้นเป็นกฎเกณฑ์พื้นฐานว่าด้วยคุณค่าของการ
กระท าที่มีค่าในระดับโลกิยธรรมเท่านั้น ไม่ใช่อยู่ในขั้นปรมัตถ์หรือโลกุตรธรรม 1) ระดับโลกิยธรรม 
เป็นเป้าหมายของชีวิตมนุษย์ในสภาวะที่สืบเนื่องอยู่ในโลกแห่งปรากฏการณ์ สามารถรับรู้ได้ ด้วย
ประสาทสัมผัส เป้าหมายของชีวิตในระดับนี้จึงสามารถเปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา เพราะเป้าหมายใน
ระดับนี้วัดจากรูปธรรมอันปรากฏให้เห็นเท่านั้น แต่มิได้หมายความว่า อุดมคติของชีวิตในระดับนี้จะ
เป็นสิ่งเลวร้าย ในทางตรงกันข้ามหากสร้างและด าเนินชีวิตตามอุดมคติที่วางไว้ได้อย่างถูกต้องตามกฎ
ศีลธรรมแล้ว ชีวิตก็จะสมบูรณ์ในระดับหนึ่ง 2) ระดับโลกุตรธรรม เป็นเป้าหมายของมนุษย์อันอยู่ใน
สภาวะที่พ้นจากโลก เป้าหมายในระดับนี้ไม่ได้สามารถวัดได้ด้วยวัตถุ สิ่งของ หรือประสาทสัมผัสทั้ง 5 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 31 

 

 
 

เพราะเป็นขั้นที่หลุดพ้นจากอ านาจกิเลสทั้งปวง เป็นเป้าหมายในระดับปรมัตถะ เป็นความสุขที่ไม่
เปลี่ยนแปลงไปตามสภาวะอ่ืนใด อันได้แก่ พระนิพพาน 
 ศาลเจ้าปู่ หรือดอนปู่ตา มีความเช่ือเกี่ยวกับพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา ปรากฏในจารีต 
ประเพณีการท าบุญ 12 เดือน หรือ ราชประเพณี 12 เดือน จัดอยู่ในอันดับที่ 7 เรียกว่าการท า บุญช า
ฮะ หรือ บุญเบิกบ้าน ในบางท้องถิ่นเรียกว่า บุญช าฮะบะเบิก หมายถึงการท าบุญ เพื่อปัดรังควานและ
ขับไล่สิ่งอัปมงคล สิ่งไม่ดีออกไปจากหมู่บ้านหรือชุมชน หรือ ตัวตนของบุคคล ขับไล่สิ่งเสนียดจัญไร
ออกไปให้หมด บุญช าฮะ หรือ บุญเบิกบ้าน หรือ บุญเดือน 6-7 มีความสัมพันธ์เกี่ยวกับพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนา เพราะท าบุญโดยชาวบ้าน นิมนต์พระภิกษุสงฆ์สามเณรมาเจริญพระพุทธมนต์ รับ
บิณฑบาต ภัตตาหาร ที่หอตักบาตร กลางบ้านก็ได้ ในวัดก็ได้ ทั้งชาววัดและชาวบ้าน ต่างมีความ
สามัคคี ชื่นชมยินดี อนุโมทนาร่วมจิตร่วมใจกัน  

 ความกตัญญูกตเวที คือ คุณธรรมที่ส าคัญยิ่งในสังคม เป็นหลักธรรมเชื่อมสัมพันธ์คนใน

สังคมให้เกิดความส านึกในพระคุณและตอบแทนพระคุณซึ่งกันและกัน อันเป็นคุณธรรมส าคัญที่ช่วย

ค้ าจุนสังคมให้มีความมั่นคงและสันติสุข พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงความส าคัญของความกตัญญูกตเวทีไว้

มากมาย ดังเช่น ในพระสุตตันตปิฎก ความว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บุคคลผู้ประกอบด้วยคุณธรรม 4 

ประการ เหมือนถูกเชิญมาประดิษฐานไว้ในสวรรค์ ธรรม 4 ประการนั้นเป็นไฉน คือ 1) กายสุจริต 2) 

วจีสุจริต 3) มโนสุจริต 4) ความเป็นคนกตัญญูกตเวที ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บุคคลผู้ประกอบด้วย

คุณธรรม 4 ประการนี้แล เหมือนถูกเชิญมาประดิษฐานไว้ในสวรรค์”อย่างไรก็ตาม เกี่ยวกับความ

กตัญญูกตเวทีนี้ คนในสังคมปัจจุบันยังมีความเข้าใจความหมายหรือขอบข่ายของความกตัญญูกตเวที 

คลาดเคลื่อนเปลี่ยนไป โดยมุ่งเน้นที่การตอบแทนบุญคุณ กับคนที่ท าอุปการะต่อตน แต่ไม่ได้เข้าใจใน

ความหมายของความกตัญญูกตเวทีในทัศนะของพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง จึงมีบางคนหลงท า

ทุจริตผิดศีลธรรม เพื่อตอบแทนคุณเช่น ท าอาชีพทุจริตเลี้ยงมารดาบิดา เพื่อเป็นการตอบแทนท่าน

ด้วยอ้างว่า เพื่อแสดงความกตัญญูกตเวที เป็นเหตุให้สังคมสับสนในบทบาทหน้าที่ของผู้มีอุปการคุณ

และผู้กตัญญูกตเวทีและคนในสังคมยังละเลยคุณธรรมข้อนี้ ลูกหลานทิ้งพ่อ แม่ ปู่ ย่า ตา ยาย ศิษย์ไม่

เคารพครู คนในสังคมเบียดเบียนกันเพราะไม่ระลึกถึงคุณค่าและความดีของผู้อื่น ประชาชนไม่เห็นคุณ

ของแผ่นดินท าให้เกิดปัญหาสังคม เช่น ครอบครัวแตกแยก การฉ้อโกง การท าลายสาธารณะสมบัติ 

 ดังนั้น จึงเป็นเหตุให้ผู้ศึกษาได้สนใจที่จะท าการศึกษาเพื่อวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่อง
ความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสา ที่มีปรากฏในวิถีชีวิตของชาวชุมชนนี้ โดยใช้หลักการ
วิเคราะห์ตามหลักการของพุทธจริยศาสตร์ เพื่อเป็นข้อมูลไว้ส าหรับการศึกษาค้นคว้าของอนุชนคนรุ่น
หลัง และเป็นประโยชน์ต่อผู้ที่สนใจใฝ่ศึกษาเกี่ยวกับประเพณีแซนตาปู่ ในอนาคตต่อไป 



32 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 1.เพื่อศึกษาแนวคิดเชิงปรัชญาว่าด้วยพุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญู 
2. เพื่อวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งผู้วิจัยจะได้ศึกษา 
แนวคิดเกี่ยวกับพุทธจริยศาสตร์หลักพุทธจริยศาสตร์ในเรื่องความกตัญญูและวิเคราะห์พุทธจริย
ศาสตร์เรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน ซึ่งมีวิธีการด าเนินการวิจัยดังนี้ คือผู้วิจัย
ด าเนินการวิจัยเป็น 2 ขั้นตอน คือขั้นแรกด าเนินการศึกษาข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูลจากพระไตรปิฎก 
เอกสารวิชาการ งานวิทยานิพนธ์ งานวิจัยเพื่อตอบวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 ขั้นที่ 2เป็นการวิเคราะห์หลัก
พุทธจริยศาสตร์ในเรื่องความกตัญญูผ่านประเพณีผีปู่ตาของชาวอีสาน การวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จาก
เอกสารที่เกี่ยวข้องเช่นพระไตรปิฎกอรรถกา หนังสือ วิทยานิพนธ์ นิตยสาร วารสาร สื่อออนไลน์และ
สื่ออื่น ๆ ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ซึ่งเป็นข้อมูลเชิงคุณภาพนี้ โดยใช้วิธีพรรณนาวิเคราะห์ 
(Descriptive Analysis)  

ผลการวิจัย 
  จริยศาสตร์ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความดี ความชั่ว ความถูก ความผิดสิ่งที่ควรเว้น สิ่งที่ควรท า
หมายถึง ศาสตร์ที่ว่าด้วยศีลธรรม หลักศีลธรรม กฎที่ว่าด้วยความประพฤติและพฤติกรรม ลักษณะ
เนื้อหาและขอบเขตของจริยศาสตร์ได้เน้นหนักในลักษณะเรื่องความดีอันควรจะเป็น ควรจะท าและ
คุณค่าต่าง ๆ เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์อันเกิดมาจากการมีเสรีภาพในการตัดสินใจ อยู่ในวง
ขอบเขตเกี่ยวกับอุดมคติทางศีลธรรม เกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติว่าดีหรือชั่ว กล่าวถึงเสรีภาพ
แห่งเจตจ านง อิสรภาพของมนุษย์ ความรับผิดชอบ สิทธิ หน้าที่ และเป็นศาสตร์ที่เน้นคุณค่าทาง
ศีลธรรม ให้อิสระในการเลือกปฏิบัติในสิ่งที่ตนปรารถนา 
  หลักพุทธจริยศาสตร์ในพระพุทธศาสนา เป็นแบบสมบรูณ์นิยม ความดี ความชั่วในการ
กระท าของมนุษย์ถูกก าหนดไว้แล้วโดยธรรมชาติ มนุษย์ไม่ใช่ผู้ตัดสินว่าการกระท าใดเป็นความดีการ
กระท าใดเป็นความชั่ว เพราะว่าระบบพุทธจริยศาสตร์วางอยู่บนพื้นฐานความเชื่อที่ว่า มีความเป็น
ระเบียบสม่ าเสมออยู่แล้วธรรมชาติ คือความเป็นระเบียบเรื่องจิตนิยาม กับ กรรมนิยามพุทธจริย
ศาสตร์ มีเอกลักษณ์โดดเด่นเฉพาะตัวมีลักษณะไม่บังคับให้เชื่อหรือให้นับถือ แต่จะกล่าวถึงเหตุและ
ผล ความจริงที่สมบูรณ์ ความรอบรู้รอบคอบ ความเข้าใจ ความรู้แจ้งชัดเจน ความตื่นตัวแจ่มใสเบิก
บาน สามารถจัดตามลักษณะหลักคาสอนแบบที่ส าคัญซึ่งมีลักษณะเป็นทั้ง ศีลธรรม คุณธรรม
จริยธรรม อุดมคติสูงสุด และทฤษฎีหลักที่ส าคัญ หลักพุทธจริยศาสตร์ เป็นหลักศีลธรรม จริยธรรม



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 33 

 

 
 

ในทางพุทธศาสนา ที่สามารถน ามาบูรณาการในการด าเนินชีวิตของคนไทยในสังคมปัจจุบันได้อย่าง
เหมาะสม โดยได้แบ่งออกเป็น 3 ระดับ คือ1) พุทธจริยศาสตร์ระดับต้น คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพื่อ
เป็นฐานรองรับคุณภาพต่าง ๆ และเพื่อความสันติในสังคม คือ เบญจศีล และเบญจธรรม2) พุทธจริย
ศาสตร์ระดับกลาง คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพื่อพัฒนาจิตใจและขัดเกลาตนเองให้มีคุณธรรมสูงขึ้น คือ 
ศีล 8 และกุศลกรรมบถ 10 ประการ3) พุทธจริยศาสตร์ระดับสูง คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพื่อพัฒนาผู้
ปฏิบัติให้ถึงความเป็นอริยชน หรือบรรลุมรรคผลนิพพาน คือ มรรคมีองค์ 8 เกณฑ์ตัดสินความดีของ
พุทธจริยศาสตร์นั้น มีเกณฑ์ตัดสินถึงคุณค่าเชิงจริยศาสตร์ ซึ่งเป็นหลักการส าหรับเป็นเกณฑ์วินิจฉัย
ความดีและความชั่ว ลักษณะที่เป็นข้อตัดสินความดีในพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น โดยอาศัยการ
กระท า 2 ลักษณะเป็นตัวจ าแนก คือการกระท าใดที่มีรากฐานมาจากกุศลมูล ถือว่าเป็นการกระท าที่ดี
มีประโยชน์มีคุณค่า ส่วนการกระท าที่มีรากฐานมาจากอกุศลมูล ถือว่าเป็นการกระท าที่เป็นฝ่ายชั่ว ซึ่ง
มีหลักส าหรับพิจารณาตัดสินว่าอะไรดี อะไรชั่วอะไรผิด อะไรถูก อะไรควร อะไรไม่ควร โดยสามารถ
สรุปเป็นหลักพิจารณาได้ดังนี้ คือ เจตนาของการกระท าบทพุทธบัญญัติ พฤติกรรมของจิต ผลของการ
กระท า และผลของการปฏิบัติ จากการตัดสินความดีสูงสุดในพระพุทธศาสนาเถรวาทได้นั้น ต้องลงมือ
ปฏิบัติเอง พิสูจน์ให้เห็นจริงด้วยตนเองนั้นแหละจึงจะได้ชื่อว่า รู้จักกฎเกณฑ์ในการตัดสินความดีที่
ถูกต้องและจริงแท้โดยไม่ต้องให้ใครมาหลอกลวงได้ จากพุทธจริยศาสตร์ดังกล่าวท าให้ทราบว่าพุทธจ
ริยศาสตร์มีความส าคัญต่อวิถีชีวิตของมนุษย์ตั้งแต่เกิดจนตายและมนุษย์เป็นสัตว์ที่มีการพัฒนาตนอยู่
ตลอดเวลาจึงสามารถพัฒนาตนได้ตามหลักการพุทธจริยศาสตร์เพื่อความสุขและความสงบในสังคม 

 แนวคิดทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที่ปรากฏอยู่ในความกตัญญูกตเวทีต่อประเพณีเซ่นผีปู่ตา

ของชาวอีสานนี้ตั้งอยู่บนฐานแนวคิดมโนธรรมนิยมหมายถึงการรู้ว่าอะไรดีอะไรชั่วนั้นเป็นความรู้สึก

นึกรู้ขึ้นเองในใจหรือสามัญส านึกซึ่งเป็นเรื่องที่ไม่ต้องใช้เหตุผลในการพิจารณาไม่ต้องใช้คุณค่าหรือผล

ของการกระท าในการพิจารณาอะไรถูกหรือผิดสามัญส านึกของเราเองจะบอกได้ดีกว่าการหาเหตุผล

ซึ่งสามัญส านึกของคนเรามีอยู่เองแล้วตามธรรมชาติดังนั้นแนวคิดทฤษฎีมโนธรรมนิยมจึงเป็นทฤษฎี

ที่ว่าด้วยเรื่องมโนธรรมคือความรู้สึกระลึกได้เองรู้เองได้ว่าอะไรดีอะไรชั่วในฐานะที่เป็นมนุษย์โดยไม่

ต้องมีใครแนะน าสั่งสอนมนุษย์เป็นผู้มีจิตใจสูงรู้เหตุรู้ผลรู้ดีรู้ชั่วโดยไม่ต้องพิสูจน์หรือไม่ต้องหาเหตุผล

ใดๆมาประกอบทฤษฎีมโนธรรมนิยมนี้มี 2 แบบ คือทฤษฎีความรู้สึกทางด้านศีลธรรม และทฤษฎี

ความรู้สึกทางสุนทรียะ แนวคิดทฤษฎีมโนธรรมนิยม เป็นทฤษฎีความรู้สึกทางศีลธรรม ทฤษฎีนี้เช่ือว่า 

คุณภาพทางศีลธรรม คือ ความดี ความช่ัว ความถูก ความผิดเราสามารถรับรู้ได้โดยผ่านทางมโนธรรม 

ซึ่งจริงๆแล้วมโนธรรมไม่ใช่ความรู้สึก มโนธรรมเป็นเรื่องของศีลธรรมและเหตุผลทางด้านปฏิบัติ 



34 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

 

 ดังนั้น หลักความกตัญญูกตเวทีในประเพณีพิธีกรรมเซ่นผีปู่ตาของประชาชนชาวอีสานจึง

เป็นหลักมโนธรรม ที่เป็นเรื่องของการใช้เหตุผลทางศีลธรรม คือ หลักเบญจศีล ได้แก่ การไม่

เบียดเบียนท าร้ายชีวิตผู้อื่น ไม่ลักขโมยหลักเบญจธรรม ได้แก่ความมีเมตตากรุณาต่อกันประกอบ

อาชีพในทางสุจริต ส่วนหลักมโนธรรมที่ใช้เป็นเหตุผลในทางปฏิบัติ ก็คือการท าหน้าที่ของบุตรธิดาต่อ

บุพการี 

การอภิปรายผลการวิจัย 
 จากการวิจัยสามารถน ามาอภิปรายผลได้ดังนี้ หลักพุทธจริยศาสตร์มีพื้นฐานแนวคิดค า
สอนมาจากพระพุทธศาสนา เป็นจริยศาสตร์ศาสนาโดยมีลักษณะเป็นค าสอนข้อชี้แนะแนวทางในการ
ด าเนินชีวิต ไม่มีข้อบังคับ ไม่มีการลงโทษ โดยนักวิชาการสายพุทธศาสนาได้แบ่งพุทธจริยศาสตร์
ออกเป็น 3 ระดับคือ พุทธจริยศาสตร์ระดับต้น พุทธจริยศาสตร์ระดับกลางและพุทธจริยศาสตร์
ระดับสูง พุทธจริยศาสตร์ในพุทธศาสนานั้นเป็นแบบสมบูรณนิยม ซึ่งถือว่าความดี ความชั่ว เป็นเรื่อง
ของกฎเกณฑ์ตามธรรมชาติ ที่มีความแน่นอนไม่มีใครบิดเบือนได้ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ พระครู
ปริยัติธรรมวงศ์ ที่กล่าวว่า “พุทธจริยศาสตร์ มีเอกลักษณ์โดดเด่นเฉพาะตัวมีลักษณะไม่บังคับให้เชื่อ
หรือให้นับถือ แต่จะกล่าวถึงเหตุและผล ความจริงที่สมบูรณ์ ความรอบรู้รอบคอบ ความเข้าใจ ความรู้
แจ้งชัดเจน ความต่ืนตัว แจ่มใสเบิกบาน สามารถจัดตามลักษณะหลักค าสอนแบบที่ส าคัญซึ่งมีลักษณะ
เป็นทั้ง ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม อุดมคติสูงสุด” (พระครูปริยัติธรรมวงศ์, 2553) ประเพณี
พิธีกรรมแซนตาปู่ของชุมชนต าบลแสลงโทน อ าเภอประโคนชัย จังหวัดบุรีรัมย์นั้น เป็นประเพณี
ดั้งเดิมของชุมชนที่ได้รับการสืบทอดอนุรักษ์ไว้เป็นระยะเวลาร่วมร้อยปีมาแล้ว ประเพณีการแซนตาปู่
ดั้งอยู่บนพื้นฐานความเชื่อในผีบรรพบุรุษหรือความเชื่อที่อยู่นอกเหนือกฎเกณฑ์ตามธรรมชาติ เพราะ
คนในชุมชนเชื่อว่า “ตาปู่” สามารถดลบันดาลความสุข ความทุกข์ หรือสมหวังให้แก่ ผู้ที่นับถือหรือดู
หมิ่นตาปู่ได้ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ นายโสรัจ นามอ่อนและคณะ ที่กล่าวว่า “ความส าคัญและ
ความศักดิ์สิทธิ์ ของศาลดอนเจ้าปู่ประจ าแต่ละหมู่บ้านเป็นที่เคารพ ย าเกรงของชาวบ้านยิ่งนัก เพราะ
ผีปู่ตาเทพาอารักษ์ที่ปกปักษ์รักษา ศาลดอนเจ้าปู่นั้นๆ สามารถส าแดงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ให้ชาวบ้าน
ได้รู้เห็นเป็นประจักษ์บ่อยครั้งเกี่ยวกับวิถีชีวิตประจ าวันของชุมชนในถิ่นนั้นๆ เช่นถ้ามีคนในหมู่บ้านใด
หมู่บ้านหนึ่งประพฤติผิดจารีตประเพณีที่ส าคัญของหมู่บ้าน เช่นบุกรุกเข้าไปตัดไม้ท าลายป่าที่ดอนปู่
ตาโดยไม่บอกกล่าวรุกขเทวา ก็จะท าให้มีอันเป็นไป ปวดหัว ตัวร้อน เป็นหวัดเป็นไข้ เจ็บหนักและถึง
ชีวิตก็เคยมีบ่อยครั้ง” (โสรัจ นามอ่อน และคณะ, 2555) 

 
 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 35 

 

 
 

สรุปการวิจัย 
  จากการศึกษาแนวคิดประเพณีเซ่นผีปู่ตาของประชาชนชาวอีสาน พบว่าชุมชนชาวอีสานมี
ความเช่ือว่าผีปู่ตาสามารถพิทักษ์คุ้มครองได้ทุกอย่าง ตั้งแต่ชีวิตชาวบ้าน สัตว์เลี้ยง ตลอดจนทรัพย์สิน
ส่วนรวมของหมู่บ้าน อีกทั้งสามารถป้องกันผีป่าและผีที่มาจากที่อื่นไม่ให้รบกวนชาวบ้านได้อีกด้วย ผี
ปู่ตาจะช่วยคนดีที่ปฏิบัติตามขนบธรรมเนียม หรือกติกาหรือกฎเกณฑ์ของสังคม จะลงโทษผู้ละเมิด
กฏเกณฑ์ ดังนั้นพืชหรือสัตว์ที่อาศัยอยู่ในบริเวณนั้นก็จะมีความศักดิ์สิทธิ์ไปด้วย คือถือว่าเป็นต้นไม้
ของปู่ตา เป็นสัตว์ของปู่ตา เป็นต้น ชาวบ้านจะเคารพย าเกรงต่อผีปู่ตามาก ถ้ามีเรื่องเดือดร้อนหรือ
ขอร้องให้ปู่ตาช่วยเหลือ มักจะไปกราบไหว้แล้วบน หรือขอให้ปู่ตาช่วย ซึ่งจะต้องปฏิบัติตามสัญญา
อย่างเคร่งครัด บิดพลิ้วไม่ได้ ชุมชนต าบลแสลงโทนจึงมีพิธีเลี้ยงปู่ตาพร้อมกับท าบุญหมู่บ้านให้เป็น
ประจ าทุกปี 

 หลักพุทธจริยศาสตร์ในเรื่องความกตัญญูกตเวทีผ่านประเพณีเซ่นผีปู่ตาของชุมชนชาว
อีสานจัดเป็นหลักจริยธรรมขั้นพื้นฐานที่เป็นศาสตร์แห่งการด าเนินชีวิต ที่จะต้องก ากับด้วยความ
ประพฤติปฏิบัติที่ส าคัญต่อบุคคลที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน ทั้งการอนุเคราะห์สงเคราะห์ แก่บุคคลผู้ที่ตน
มีสัมพันธ์ด้วย คือบุพการีบุคคลกับกตัญญูกตเวทีบุคคล ความกตัญญูกตเวทิตาต่อบุพการีจึงเป็นเรื่อง
ของมโนธรรม เป็นเรื่องของสามัญส านึก ทีมีอยู่ในจิตใจของแต่ละบุคคล ที่จะสามารถแยกแยะความดี
ความชั่ว ความถูกความผิด ที่ เป็นเหตุผลทั้งทางศีลธรรมและทั้งเหตุผลทางด้านปฏิบัติ ที่มี
ความสัมพันธ์กัน ท าหน้าที่ควบคู่กันไปเสมอ เมื่อน าไปปฏิบัติตามหลักทางศีลธรรม ก็เรียกว่า เป็นผู้มี
ศีลธรรมซึ่งเป็นหลักธรรมก ากับชีวิต เมื่อปฏิบัติตามเหตุผลทางด้านปฏิบัติแล้วก็จะเป็นหลักก ากับ
ความประพฤติของมนุษย์ที่เรียกว่า คุณธรรม เมื่อน าหลักศีลธรรมและคุณธรรม มาใช้ในการด าเนิน
ชีวิตให้มีปฏิสัมพันธ์กันในสังคมแล้ว ย่อมท าให้สังคม ตั้งแต่สถาบันครอบครัว จนถึงสถาบันใหญ่สุด
ของสังคมคือ สถาบันชาติ ย่อมอยู่อย่างสงบ สันติสุขหรือเมื่อบุคคลใดเมื่อน าไปประพฤติปฏิบัติแล้ว 
ย่อมมีอานิสงส์ต่อการด าเนินชีวิตทั้งทางโลกและทางธรรม ทั้งในประโยชน์ในโลกนี้และโลกหนา้ 

ข้อเสนอแนะ 
จากข้อค้นพบดังกล่าวผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัย

ไปใช้ และข้อเสนอแนะส าหรบัการวิจัยครั้งต่อไปดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
     ผลการวิจัยที่ได้ค้นพบและได้น าเสนอไว้แล้วนั้นผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย
ส าหรับผู้มีส่วนเกี่ยวข้องดังนี้ ศาลปู่ตาหรือตาปู่เป็นภูมิปัญญาสะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับ
ความเชื่อในอ านาจเหนือธรรมชาต ิความเช่ือดังกล่าวชาวอีสานได้ถือปฏิบัตสิืบต่อกันมาอย่างเคร่งครัด 
ต่อเนื่องเป็นเวลานาน ความชื่อดังกล่าวเป็นส่วนหนึ่งที่ส่งผลท าให้มนุษย์เป็นผู้มีคุณธรรม เช่น ความ



36 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

 

กตัญญู รู้คุณของธรรมชาติ การปฎิบัติต่อธรรมชาติด้วยความเคารพ ย าเกรง ตัวอย่างที่ดีเป็นรูปธรรม
ที่เห็นได้ชัดในเรื่องนี้เห็นได้จากชุนชนของหมู่บ้านชาวอีสานมักสร้างศาลปู่ตาหรือตาปู่ไว้ในที่เป็นที่
ดอนหรือเนินที่เป็นป่าเมื่อมีศาลปู่ตาท าให้ไม่มีคนในชุมชนเข้าไปตัดไม้ท าลายป่าผลที่ดีตามมาคือท าให้
ป่าสาธารณะของชุมชนยังอยู่ควบคู่กับประเพณีพิธีกรรมการสักการระบูชาดอนปู่ตาให้ อนุชนรุ่นหลัง
ได้สืบทอดกันต่อ ๆ ไป ดังนั้น จึงมีข้อเสนอแนะเชิงนโยบายดังนี้ กระทรวงวัฒนธรรม กรวง
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมควรมีนโยบายศึกษาเกี่ยวกับความเชื่อในประเพณีการสร้างศาลปู่
ตาหรือตาปู่ ที่ส่งผลดีต่อการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของชุมชน รวมทั้งถอด
แนวคิดเชิงปรัชญาที่มีอยู่ในประเพณีพิธีกรรมการสักการระบูชาศาลปู่ตามาประยุกต์ใช้ให้เกิด
ประโยชน์ในการอนุรักษ์ธรรมชาติและการอยู่ร่วมกันของคนในชุมชนให้เกิดสันติสุขด้วย 
 2. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช ้
         ผลการวิจัยที่ได้ค้นพบซึ่งได้น าเสนอไว้แล้วก่อนหน้านี้ คือ จริยศาสตร์ เป็นวิชาที่ว่า
ด้วยความดี ความชั่ว ความถูก ความผิด สิ่งที่ควรเว้น สิ่งที่ควรท า หมายถึง ศาสตร์ที่ว่าด้วยศีลธรรม 
หลักศีลธรรม กฎที่ว่าด้วยความประพฤติและพฤติกรรม ลักษณะเนื้อหาและขอบเขตของจริยศาสตร์
ได้เน้นหนักในลักษณะเรื่องความดีอันควรจะเป็น ควรจะท าและคุณค่าต่าง ๆ เกี่ยวกับพฤติกรรมของ
มนุษย์อันเกิดมาจากการมีเสรีภาพในการตัดสินใจ อยู่ในวงขอบเขตเกี่ยวกับอุดมคติทางศีลธรรม 
เกณฑ์ในการตัดสินความประพฤติว่าดีหรือชั่ว กล่าวถึงเสรีภาพแห่งเจตจ านง อิสรภาพของมนุษย์ 
ความรับผิดชอบ สิทธิ หน้าที่ และเป็นศาสตร์ที่เน้นคุณค่าทางศีลธรรม ให้อิสระในการเลือกปฏิบัติใน
สิ่งที่ตนปรารถนา แนวคิดทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที่ปรากฏอยู่ในความกตัญญูกตเวทีต่อประเพณีเซ่นผีปู่
ตาของชาวอีสานนี้ตั้งอยู่บนฐานแนวคิดมโนธรรมนิยม หมายถึง การรู้ว่าอะไรด ีอะไรช่ัว เป็นความรู้สึก
นึกรู้ขึ้นเองในใจหรือสามัญส านึกของเราเอง เป็นคุณภาพทางศีลธรรม คือ ความดี ความชั่ว ความถูก 
ความผิด เราสามารถรับรู้ได้โดยผ่านทางมโนธรรม ประเพณีพิธีกรรมที่ชุมชนชาวอีสานได้ปฏิบัติต่อ
ศาลปู่ตาหรือตาปู่นั้นเป็นมโนธรรมที่แสดงออกเกี่ยวกับความกตัญญูเกี่ยวกับเรื่องที่ตนเองเชื่อและ
เคารพในอ านาจเหนือธรรมชาติ ดังนั้น หลักความกตัญญูกตเวทีในประเพณีพิธีกรรมเซ่นผีปู่ตาของ
ประชาชนชาวอีสานจึงเป็นหลักมโนธรรม กิจกรรมที่ปฏิบัติในประเพณีพิธีกรรมเซ่นผีปู่ตาเป็นเรื่อง
ของการใช้เหตุผลทางศีลธรรม เป็นทั้งหลักเบญจศีล คือ การไม่เบียดเบียนท าร้ายชีวิต ไม่ลักขโมยผู้อื่น 
หลักเบญจธรรม คือ ความมีเมตตากรุณาต่อกัน ประกอบอาชีพสุจริต ส่วนหลักมโนธรรมที่ใช้เป็น
เหตุผลในทางปฏิบัติ ก็คือการท าหน้าที่ของบุตรธิดาต่อบุพการี ดังนั้นผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะในการน า
ผลการวิจัยไปใช้ดังนี้ กระทรวงวัฒนธรรมควรสนับสนุน ส่งเสริม ให้มีการศึกษา อนุรักษ์ สืบสาน ต่อ
ยอด เกี่ยวกับความเชื่อในประเพณีการสร้างศาลปู่ตาหรือตาปู่ส่งผลดีต่อการเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของคน
ในชุมชนให้เกิดความสมานสามัคคีต่อกัน รวมทั้งถอดแนวคิดเชิงปรัชญาที่มีอยู่ในประเพณีพิธีกรรมการ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 37 

 

 
 

สักการระบูชาศาลปู่ตามาประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในการอนุรักษ์ธรรมชาติและการอยู่ร่วมกันของคน
ในชุมชนให้เกิดสันติสุขด้วย 
 3. ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
            ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไปดังนี้ ควรศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อใน
ประเพณีพิธีกรรมการสักการระบูชาศาลปู่ตาระหว่างชุมชนที่มีชาติพันธุ์ต่างกันซึ่งตั้งชุมชนอยู่ในท้องถิ่น
เดียวกัน เช่น ชาติพันธุ์ลาว เขมร ส่วย ซึ่งเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีอยู่ทั่วไปในภาคอีสานตอนใต้  ควร
ศึกษาพัฒนาการและปัจจัยที่มีอิทธิพลต่อความเชื่อประเพณีพิธีกรรมการสักการระบูชาศาลปู่ตาหรือการ
บูชาผีอื่นๆ และควรศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบความเชื่อในประเพณีพิธีกรรมการสักการระบูชาศาลปู่ตา

หรือตาปู่ของชุมชนอีสานเหนือกับชุมชนในอีสานใต้ว่ามีความเหมือนหรือต่างกันอย่างไร เพื่อถอด
แนวคิดเชิงปรัชญาที่มีอยู่ในประเพณีพิธีกรรมการสักการระบูชาศาลปู่ตาหรือตาปู่มาประยุกต์ใช้ให้เกิด
ประโยชน์ในการอนุรักษ์ธรรมชาติและการอยู่ร่วมกันของคนในชุมชนให้เกิดสันติสุข เป็นต้น 

เอกสารอ้างอิง 
ชัยวัฒน์อัตพัฒน.์ (2543). จริยศาสตร์. พิมพค์รั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
ดนัย ไชยโยธา. (2548). ประเพณี. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2554). จริยศาสตร์เบื้องต้น: มนุษย์กับอุดมคติและมาตรการทางศีลธรรม.

กรุงเทพฯ: โอ. เอส. พริ้นติ้งเฮ้า. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิทย์วิศทเวทย์. (2532). จริยศาสตร์เบื้องต้นมนุษย์กับปัญหาจริยธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์อักษรเจริญทัศน.์ 
วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เม็ดทราย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



38 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  6  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 2 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


