
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 41 

 

เปรตกับความสัมพันธ์กับประเพณีแซนโฎนตาของชาวไทยเขมร 
PETA (HUNGRY GHOST WITH THE SANDONTA TRADITION  

OF THE THAI KMER PEOPLE 

ยโสธารา ศิริภาประภากร1, พระส าเริง  อินทยุง (โกวิโท)2, สุริยา คลังฤทธิ์3 
Yasothara Siripaphapagon1 Samrerng Intayung2 Suriya Klangrit3 

ส านักปฏิบัติธรรมวัดป่าโยธาประสิทธิ์ จังหวัดสุรินทร์1-2-3 
The Dhamma Practice Center, Wat Payothaprasit, Surin Province 

E-Mail: Ton_Samroeng@hotmail.com 

ได้รับบทความ: 11 มีนาคม 2561; แก้ไขบทความ: 30 มีนาคม 2561; ตอบรับตีพิมพ์: 10 เมษายน 2561 
Received: March 11, 2018; Revised: March 30, 2018; Accepted: April 10, 2018 

 

บทคัดย่อ 

ฐานคติความเชื่อของชาวไทยเขมร ได้มีความเชื่อว่า  เปรตเป็นลักษณะวิญญาณที่หิวโหย 
อดอยากเป็นผู้ที่อยู่อาศัยอีกภพภูมิหนึ่ง  มีความสัมพันธ์กับประเพณีแซนโฎนตาของชาวไทยเขมร  
ประเพณีแซนโฎนตาเป็นพิธีกรรมการอุทิศบุญกุศล ผู้ที่ล่วงลับ มีความสัมพันธ์เป็นคติธรรมความเชื่อที่
เชื่อมโยงกับหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา เป็นการอุทิศส่วนบุญให้แก่ผู้ล่วงลับ ชาวไทยเขมรมี
ความเชื่อว่าเป็นการสงเคราะห์อนุเคราะห์แก่ญาติผู้วายชนม์ให้ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์  และเป็นการ
แสดงออกถึงความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพบุรุษ ความเชื่อเรื่องกรรมที่ท าให้เกิดเป็นเปรต มีความ
สอดคล้องกันกับความเชื่อของพระพุทธศาสนา มีการปฏิบัติที่สืบทอดกันมา จึงก่อเกิดประเพณีและ
พิธีกรรมแซนโฎนตา ซึ่งได้รับอิทธิพลจากความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องของจิตวิญญาณว่า หลังจากที่ตายไป
แล้ว เชื่อว่าผู้ท ากรรมใดไว้ย่อมได้รับผลกรรมนั้น ท าดีได้ขึ้นสวรรค์ ท าชั่วตกนรก เป็นเปรต ต้องทน
ทุกข์ทรมานเพราะผลแห่งบาปกรรมที่ท าไว้นั่นเอง และในภูมิแห่งเปรตพวกเขาสามารถด ารงชีพอยู่
ด้วยการอาศัยส่วนบุญ  จากการอุปการะของญาติพี่น้อง หรือผู้อื่นเท่านั้นหากไม่มีใครอุทิศไปให้ก็ไม่ได้
รับบุญลักษณะการรับส่วนบุญ สอดคล้องกับความเชื่อเรื่องการรับส่วนบุญเพราะชาวไทยเขมรมีความ
เชื่อว่าการเวียนว่ายตายเกิดนั้นมีจริง และเชื่อว่าการท าบุญอุทิศส่วนกุศลให้แก่ญาติในวัน “แซนโฎน
ตา” ผู้ที่ตายที่เป็นญาติพี่น้อง จะได้รับส่วนบุญแน่นอน และเชื่อว่าผลบุญเหล่านั้น จะช่วยให้ผู้ตายได้
พ้นจากหนี้กรรมที่มีอยู่ และจะได้ไปเกิดใหม่ในภพใหม่ต่อไปแน่นอนในวัน “แซนโฎนตา”ชาวบ้านมี
ความเชื่อถือว่าผีบรรพบุรุษของทุกตระกูลก็จะไปรวมกันที่วัด เพื่อรอรับส่วนกุศลที่ญาติส่งให้ เพื่อจะ
เป็นผลบุญที่ตนได้น าไปสู่ความสุขในภพหน้าต่อไป ดังนั้นเปรตกับประเพณีแซนโฎนตาของชาวไทย



42 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  
 

เขมรได้มีความเกี่ยวข้องกัน ค าว่าเปรตในทางพระพุทธศาสนาคือดวงวิญญาณที่สามารถรับส่วนบุญได้ 
และบรรพบุรุษของชาวไทยเขมรก็มีความเชื่อว่ามารับบุญกุศลจากการอุทิศของลูกหลานได้ในพิธีแซน
โฎนตาแต่ละปีที่จัด  

ค าส าคญั: เปรต, ประเพณ,ี  แซนโฎนตา, ชาวไทยเขมร. 
 

Abstract 

Thai Khmer People's beliefs have believed that Peta (Hungry Ghost) is a 
starving spirit. Starvation is another inhabitant of Bhumibol. There is a relationship with 
Saendonta Tradition of Thai people. Khmer Saendonta Tradition is a ritual of merit. 
The deceased, which is a relationship of morals, beliefs that are related to the 
teachings of Buddhism, especially to dedicated the merit to the deceased. Thai Khmer 
People believes that it is an aid to the dead relatives to be born in the heavenly world, 
and expresses gratitude to the ancestors. The belief in karma that causes it to be jinn 
Is consistent with the beliefs of Buddhism There is a practice inherited from the 
tradition and Saendonta Tradition, which is influenced by the beliefs of the spirituality 
that after death Believing that any person who has committed a crime will receive that 
result. Do good, go to heaven, do evil, go to hell, as Peta (Hungry Ghost) must suffer 
because of the consequences of the sins that have been made. And in the landscape 
of imp, they can live by relying on merit from sponsorship of relatives Or others, only 
if no one is devoted to it, does not receive merit. In accordance with the belief in 
receiving merit, because Thai Khmer People believes that reincarnation is true. And 
believe that making merit for charity for relatives in the day "Saendonta", those who 
died as relatives Will definitely receive merit And believe that those merit Will help 
the deceased to escape from the existing debt And will be born again in the new world 
"Saendonta" The villagers are convinced that the ancestral spirits of every family will 
gather at the temple. To wait for the charity that relatives send To be merit that he 
has led to happiness in the next life Therefore, Peta (Hungry Ghost) with Saendonta 
Tradition of Thai Khmer People is related. The word Peta (Hungry Ghost) is Buddhism 
The belief that the merit received from the dedication of the children in the Saendonta 
Tradition each year is organized. 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 43 

 

Keywords:  Peta (Hungry Ghost), Saendonta Tradition, Thai Khmer People 

บทน า 
พิธีกรรมบูชาธรรมชาติ พระครูคุณสารสัมบัน. (2545)จากที่ได้รู้และเข้าใจกันนั้น ได้ถือ

ก าเนิดมาพร้อมๆกับมนุษย์ในยุคแรกๆ ในสมัยของมนุษย์ยุคก่อน (โบราณ) จึงนับถือธรรมชาติและ
ท้องฟ้า  อาทิ ดวงอาทิตย์  ดวงจันทร์ ดวงดาว ธรรมชาติอาทิ ภูเขาสูง จอมปลวกใหญ่ ต้นไม้ขนาด
ใหญ่ สายน้ า (คณะกรรมการกองต ารา มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2527)  ฯลฯ ในด้านคัมภีรไ์ด้ปรากฏถึง
อัคคิทัตสอนประชาชนและอันเตวาสิกของตนเองว่า “พวกท่านจงถือภูเขาเป็นสรณะ จงถือป่าเป็น
สรณะ จงถืออารามเป็นสรณะ จงถือต้นไม้เป็นสรณะ พวกท่านจักพ้นจากทุกข์ทั้งสิ้นได้ด้วยอาการ
อย่างนี้” ต่อมามีพัฒนาการในรูปแบบของความเชื่อเรื่องวิญญาณบรรพบุรุษ ความเชื่อว่ามนุษย์ที่
สิ้นชีวิตไปแล้วไป จะปรากฏเป็นวิญญาณที่เที่ยววนเวียนอยู่ตามสถานที่ต่างๆ ที่ตนเคยอาศัยอยู่ เมื่อ
ครั้งมีชีวิตอยู่ ความเชื่อของมนุษย์ที่มีต่อวิญญาณเชื่อว่าเมื่อวิญญาณยังมีการยึดติดอยู่จะไม่สามารถ
เดินทางไปสู่ปรโลกได้ และวิญญาณน้ันสามารถอ านวยความสุขและทุกข์ได้มนุษย์ได้เชื่อต่ออ านาจของ
วิญญาณและอ านาจเหนือธรรมชาติในรูปแบบอื่นที่ไม่สามารถจับต้องได้ หรือเข้าใจได้ เมื่อเป็นเช่นนั้น
มนุษย์จึงต้องเซ็นไหว้ และพิธีกรรมเพื่อบูชาสิ่งเหล่า ความเชื่อที่ผสมผสานกันมาจนเป็นแนวทางที่
ได้มาเกี่ยวข้องกับหลักค าสอนทางศาสนาพราหมณ์ ฮินดู  ที่กล่าวไว้ ใน พลีกรรม 5 และ
พระพุทธศาสนาได้มีค าสอนที่เกี่ยวข้องกับ ภพภูมิ ปรโลก ยมโลก และวิญญาณ หรือหลักการท าบุญ
อุทิศให้แก่บรรพบุรุษด้วย ทางความเชื่อของชาวไทยเขมร มีฐานคติอยู่ว่ามนุษย์  มีชีวิตหลังจากที่
สิ้นชีวิตไปแล้ว พญายมจะน าไปสู่ยมโลก (โลกวิญญาณ) จึงมีพิธีกรรมบูชาวิญญาณบรรพบุรุษ คนใน
ครอบครัว จึงต้องประกอบพิธีบูชาข้าวบิณฑ์หรือก้อนข้าวสังเวยวิญญาณของผู้ตาย เมื่อได้รับสังเวย
ข้าวบิณฑ์แล้ว ก็จะพ้นความเป็นเปรตเร่ร่อน จนเป็นเหตุให้ก าหนดเป็นหน้าที่ของบุตร ให้เป็นพิธีที่
เรียกว่า พิธีศราทธ์ ซึ่งแปลว่า กิจพิธีของผู้มีศรัทธา (พระเทพดิลก  (ระแบบ  ฐิตญาโณ), 2548) ส่วนผู้
ที่ท าพิธีศราทธ์จะต้องเป็นบุตรชายเท่านั้น เพราะเชื่อกันว่าลูกชายสามารถช่วยบิดามารดาให้พ้นจาก
ขุมนรกชื่อว่าปุตตะได้ (ฟื้น  ดอกบัว, 2549) ความเชื่อนี้เป็นฐานคติมาจากศาสนาพราหมณ์ ฮินดู 
เพราะมีความเชื่อว่า บุตรนั้นสามารถส่งผลแห่งบุญเพื่อให้ บรรพบุรุษให้ไปสู่สุคติได้ เป็นต้น  

ในพื้นที่จังหวัดสุรินทร์วัฒนธรรมที่หลากหลายและแตกต่างโดยกลุ่มชาติพันธุ์ ที่เข้ามา
อาศัยในพื้นที่นี้ คือ ชาวไทยลาว  ชาวไทยกูย ส่วย ชาวไทยเขมรและชนชาติอื่นอีกแต่ไม่มาก เช่นชาว
จีน อิสลาม ซิก และพราหมณ์ฮินดู เป็นต้น แต่โดยดังเดิมนั้นได้ปรากฏว่าเป็นชนพื้นเมืองมาแต่โบราณ
ก็คือ ชาวไทยเขมรที่มีจ านวนมากที่สุด   

ประเพณีแซนโฎนตา (สารทแห่งการอุทิศ) ของชาวไทยเขมรนี้ เป็นที่รู้จักกันอย่างดี 
เพราะเป็นงานประเพณีที่ยิ่งใหญ่มาก มีการปฏิบัติสืบทอดมาแต่โบราณกาล ประเพณีแซนโฎนตามี
ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องและสืบเนื่องนั้นสามารถกล่าวว่าได้รับอิทธิพลจากความเชื่อเรื่องการบูชาบรรพ



44 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  
 

บุรุษ และการบูชาเทพเจ้าจากศาสนาพราหมณ์ ได้รับอิทธิพลจากความเชื่อเรื่องการบูชาตามทาง
พระพุทธศาสนา และได้รับความเชื่อโบราณที่เกี่ยวกับอ านาจการให้คุณให้โทษของผีบรรพบุรุษ และ
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีอยู่ในชุมชน เพราะเป็นเรื่องของความเชื่อที่ว่า ภูมิจิต เรืองเดช (2548, น. 33) “เชื่อ
กันว่าเป็นที่ยมโลกเปิด โดยอนุญาตจากพยายมราช ได้ให้วิญญาณที่ไม่มีโทษหนักและยังไม่ได้ไปเกิด
นั้นให้สามารถมาขอส่วนบุญ กุศล จากครอบครัว ลูกหลานได้  

ดังนั้นวิญญาณที่ยังไม่ไปเกิดนี้เองและสามารถมารับเอาบุญ กุศล จากครอบครัวนั้น เป็น
จ าพวก  เปรต เพราะถือว่าเป็นอัตภาพที่จ าเป็นที่จะต้องมาขอส่วนบุญ กุศล หรือมารับเครื่องเซ็นอยู่ 
จากที่ปรากฏในเอกสาร ต ารา วรรณกรรมได้กล่าวว่า วิญญาณเหล่านั้นจะเดินทางมาพัก ตามทางสาม
แพรง ตามรั่วบ้าน รั่ววัด ตามทางประตู บานหน้าต่าง หรือตามป่า ต้นไม้ เพราะรอวันเวลาที่สามารถ
มารับเอาเรื่องเซ็นไหว้ และบุญกุศล ได้  ลักษณะวิญญาณนั้นมีอัตภาพผอมโซ หิว กระหาย อ่อนแรง  
และเหน็ดเหน่ือยเป็นต้น  

จากที่กล่าวมานี้ประเพณีแซนโฎนตานั้นก็ถือได้ว่ามีความเกี่ยวข้องกับวิญญาณ  ผี  เปรต 
อยู่มากด้วยเหตุนี้ชาวไทยเขมรจึงถือและปฏิบัติในวันส าคัญเช่นนี้ในรอบปีเพื่อ อุทิศบุญ กุศล และ
ความดี พร้อมทั้งการเซ็นไหว้ต่างๆ เพื่อให้ผู้ตายได้รับและเป็นสุข ตลอดถึงพ้นจากทุกข์ได้  ชาวไทย
เชื้อสายเขมรจึงต้องมีการจัดท าอาหาร ขนมข้าวต้ม เพื่อต้อนรับผีบรรพบุรุษเหล่านั้น การประกอบพิธี
ดังกล่าวเมื่อถึงรุ่งเช้าของวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 10 ก็จะน าอาหารขนมข้าวต้มไปถวายพระสงฆ์ที่วัด เพื่อ
อุทิศส่วนบุญให้ผีบรรพบุรุษของตน มีความเชื่อกันว่า สัตว์นรกจะถูกปลดปล่อยให้มารับส่วนบุญจาก
ครอบครัว ญาติ  เปรตจะเดินทางมาเยี่ยมตามที่ยังมีชีวิตอยู่ สาเหตุที่ต้องเตรียมตัวท าบุญตั้งแต่วันขึ้น 
15 ค่ า เดือน 10 เพราะเชื่อกันว่า ผีบรรพบุรุษถูกปล่อยมาตั้งแต่ช่วงสารทเล็ก และเดินทางมาไกลเกิด
ความเหน็ดเหนื่อย หิวกระหาย เมื่อมาถึงก็จะอยู่ที่วัดรอคอยว่าญาติหรือลูกหลาน จะมาท าบุญอุทิศ
ส่วนบุญให้หรือไม่ จุดนี้เอง หากลูกหลานมาท าบุญให้ผีบรรพบุรุษก็จะดีใจ และได้รับผลบุญจากที่ได้มี
การท าบุญอุทิศให้ ก็จะอวยพรให้ญาติหรือลูกหลานมีความสุขความเจริญ นอกจากจะเป็นการท าบุญ
เพื่ออุทิศส่วนบุญให้ผีบรรพบุรุษแล้ว ยังเป็นการแสดงออกถึงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ การ
สร้างปฏิสัมพันธ์ ความรักความอบอุ่นของสมาชิกในครอบครัวเครือญาติ จนถึงการสร้างความสามัคคี
ของคนในชุมชน 

ฐานคติความความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับผู้วายชนม์ 
ตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงเรื่องกรรมที่ท าให้เกิดเป็นเปรต จึงก่อเกิด

ประเพณีและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้อง จากฐานคตินั้นได้จากความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องของจิตและวิญญาณว่า 
หลังจากที่ตายไปแล้ว ผู้ที่วายชนย่อมประสบกับกรรมที่ตนเองได้กระท ามาเมื่อครั้งมีชีวิต ตามความ
เชื่อของ วิญญาณ (เปรต) เป็นสะภาพที่ต้องทนทุกข์ทรมาน ที่เกี่ยวข้องกับเรื่อง ปากท้อง ที่เป็นผลให้
เกิดความหวิโหย หรือ กระหาย ต้องทนทุกข์ทรมาน เพราะผลแห่งบาปกรรม  คติทางพระพุทธศาสนา



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 45 

 

ได้กล่าวว่าในภูมิ (ที่อาศัย) ของเปรตนั้นพวกเปรตจะสามารถด ารงวิญญาณอยู่ด้วยการอาศัยส่วนบุญ 
จากการอุปการะ (ท าบุญ) ของครอบครัว ญาต ิพี่น้อง และผู้ที่ท าบุญให้เท่านั้น หากไม่มีใครอุทิศไปให้
ก็ไม่ได้รับบุญ วิญญาณก็จะหิวโหย กระหาย ซึ่งสอดคล้องกับความเชื่อเรื่องการรับผลบุญ ที่ชาวไทย
เขมรมีความเชื่อว่า วิญญาณของผู้ตายนั้นมีจริง ถ้ายังไม่ไปเกิดยังวนเวียน รักษา ดูแล ครอบครัว 
ลูกหลานอยู่ เพราะฐานคติของชาวไทยเขมร เชื่อว่า วิญญาณ ภูตผี ปีศาจ สิ่งเหนือธรรมชาติเหล่านี้มี
อยู่จริง แม้นโบราณก็มีการนับถือ บูชา เซ็นไหว้ ต่อมารับอิทธิพลบทบาทของศาสนาพราหมณ์ ฮินดู ก็
มีความเกี่ยวข้องกัน และมีพิธีกรรมอุทิศด้วยพลีกรรม 5 ประการ ครั้งพระพุทธศาสนาเผยแพร่เข้ามา 
ก็ยอมรับ และมีพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการท าบุญอุทิศให้แก่บรรพบุรุษ เช่นกัน ดังน้ันพัฒนาการที่ผ่าน
มานั้นได้ปรากฏมีความเชื่อในเรื่อง จิต วิญญาณ ปีศาจ และเปรต เป็นต้น ที่กล่าวมานี้แสดงถึงความ
เชื่อในเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดนั้นมีอยูจ่ริง ชาวไทยเขมรเชื่อว่าการท าบุญอุทิศส่วนกุศลให้แก่บรรดา
บรรพบุรุษ และญาติ  ในวัน “แซนโฎนตา” ผู้ที่ตาย จะได้รับผลแห่งบุญ  ดังนั้นวันแห่งความส าคัญ  
“แซนโฎนตา” ชาวไทยเขมร มีความเชื่อถือว่าผีบรรพบุรุษของทุกตระกูลก็จะไปรวมกันที่วัด เพื่อรอ
รับส่วนกุศลที่ญาติส่งให้ เพื่อจะเป็นผลบุญที่ตนได้น าไปสู่ความสุขในภพหน้า 

 ความเชื่อของชาวไทยเขมรในเรื่อง เปรต ที่มีต่อประเพณีแซนโฎนตา จนกระทั่งได้มี
พิธีกรรมท าบุญแซนโฎนตา    การท าบุญของชาวไทยเขมรส่วนใหญ่ มีความเชื่อเรื่องผลที่ได้จากการ
ท าบุญพิธีแซนโฎนตา  เนื่องจากกลัวสิ่งที่มองไม่เห็นและอ านาจอันเร้นลับ ผู้ที่มีความเชื่อในเรื่องนี้ ยัง
เชื่อว่าความพึงพอใจของผีบรรพบุรุษและวิญญาณของญาติพี่น้องขึ้นอยู่กับการกระท าของลูกหลานใน
ประเพณีแซนโฎนตานี้ด้วย การท าบุญพิธีแซนโฎนตาแต่ละครั้งที่เคยปฏิบัติกันมาผู้ร่วมท าบุญที่ได้รับ
หน้าที่ให้เป็นผู้น านั้นส่วนใหญ่เป็นผู้อาวุโสและหัวหน้าครอบครัว ซึ่งเป็นตัวแทนชาวบ้านหรือน า
สมาชิกในครอบครัวท าพิธีต่าง ๆบุคคลที่เข้าร่วมพิธีกรรมในประเพณีนี้มักได้แก่บุคคลเคยร่วมในการ
ท าบุญส่วนบุคคลมาก่อน มีเชื่อสายและเกี่ยวกับชาวไทยเขมร บุคคลในกลุ่มนี้จึงมีคติความเชื่อต่อผี
บรรพบุรุษคล้ายคลึง 

เปรตที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
เปรตที่ปรากฏในพระไตรปิฎกนี้ ได้กล่าวถึง เปรต   ที่พระพุทธเจ้าได้ทรงยกขึ้นแสดงเมื่อ

มีเหตุการณ์ที่เกี่ยวข้องกับเปรต เช่น เขตตูปมเปตวัตถุ  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 26/1-3: 167) 
ปิฏฐธีตลิกเปตวัตถุ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 26/10-13/169-170)  ติโรกุฑฑเปตวัตถุ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 26/14-25/170-172) 

ค าว่า “เปรต” หมายถึง ผู้จากโลกนี้ไปแล้วซึ่งอาจจะไปเกิดเป็นยักษ์ เป็นมาร เป็นพรหม 
เป็นเทวดา เป็นสัตว์นรก ก็ได้ หรือหมายเอาผู้ที่ล่วงลับจากโลกหนึ่งไปสู่อีกโลกหนึ่ง  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 26/10/35)แต่ส่วนใหญ่แล้วหมายเอาสัตว์ที่ล่วงลับจากโลกนี้ไปแล้วไปเกิดเป็นเปรตวิสัย ที่
ได้รับความทุกข์ทรมานแสนสาหัส ตามผลกรรมที่ได้กระท าไว้  มีพยานรู้เห็นอย่าง  อาทิ  พระโมคคัล



46 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  
 

ลานะ พระนารทะ ทั้ง 2 องค์ เป็นพระอรหันต์ ท่านจึงได้ยกขึ้นแสดงตรัสว่าเป็นเรื่องจริง และทรง
พยากรณ์ถึงบุพกรรมที่เปรตตนนั้นได้กระท าแล้วไปเสวยผลกรรมในนรกหลายร้อยหลายพันปี แสนปี 
เปรตบางตนที่ท ากรรมชั่วอย่างร้ายแรงก็ท าให้ตนเองนั้นไปเสวยผลกรรมที่นรก เช่น อุสสทนรก  อเวจี
มหานรก โลหกุมภีมหานรก และเสวยทุกขเวทนาเป็นกัปเป็นกัลป์ ครั้นเมื่อพ้นจากนรกก็ต้องมาเป็น
เปรตเสวยเศษกรรมที่เหลือต้องได้รับความทุกข์ทรมาน ร้องโอดโอย ครวญคราง อดอยาก หิวโหย กัน
ไปตามผลกรรมของแต่ละตนได้สร้างไว้  ทรงเปรียบไว้เหมือนคนที่เดินทาง เหน็ดเหนื่อยหิวกระหาย
เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมาน ได้รับเวทนาต่างๆ ต่อไปอีกยาวนานตราบใดที่ยังไม่สิ้นกรรม เป็นต้น 

เปรตที่ปรากฏในคัมภีร์พระวินัยได้กล่าวถึง  เปรต  ที่ได้รับผลจากเศษกรรมที่เหลือ มา
จากการตกนรกหมกไหม้มาแล้ว จากผลของการกระท าของตนเองที่ได้กระท าไว้ ในตอนที่ตนเองได้
เกิดเป็นมนุษย์ จากที่ปรากฏในพระวินัยปิฎกได้กล่าวถึงเปรตในลักษณะต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นเปรตที่มี
โครงสร้างมีแต่กระดูก(พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/228 :220 -  221)., (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
16/202:303 – 304) ที่มีลักษณะเป็นชิ้นเนื้อ(พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229 :222 – 223)  ที่มี
ลักษณะเป็นก้อนเนื้อ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229 :223 – 224) (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
1/229:223 – 224)  มีลักษณะไม่มีผิวหนัง (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229:224 – 225)  มีลักษณะมี
ขนเป็นดาบ(พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229:225 – 226)  มีลักษณะมีขนเป็นหอก(พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 1/229:226 – 227)  มีลักษณะมีขนเป็นลูกศร (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229/228 – 
229)มีลักษณะมีขนเป็นเข็ม (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229/229 – 230)  มีลักษณะที่มีเข็มทิมแทง
จากที่หนึ่งทะลุออกจากที่หนึ่ง (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229 :230 – 231) มีลักษณะมีอัณฑะ
ใหญ่(พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229:231 – 232) มีลักษณะที่จมอยู่ในหลุมคูถ(พระไตรปิฎกภาษาไทย 
1/229:232– 233)  มีลักษณะที่ต้องกินคูถ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229:233 – 235) ที่ถูกไฟลวก
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229 :237 – 238) มีลักษณะที่ไม่มีศีรษะ(พระไตรปิฎกภาษาไทย 
1/229:238 – 239) แม้แต่พระภิกษุ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229:240 – 241) ภิกษุณ(ีพระไตรปิฎก
ภาษาไทย 1/229:241 – 242) นางสิกขมานา (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/229:242 – 243) หลังจากที่
ตายไปแล้ว ก็ไปชดใช้การกระท าของตนเองในนรกก่อน แต่เพราะเศษกรรมยังเหลืออยู่ จึงได้มาเกิด
เปรต เพื่อชดใช้เศษกรรมที่เหลือนั้น ได้รับความทรมาน ร้องครวญคราง โอดโอยเป็นที่ทรมานนัก 
เปรตในคัมภีร์วินัยนี้เป็นเปรตที่พระอัครสาวกเบื้องซ้ายหรือพระโมคคัลลานะได้ไปพบเห็น ตอนที่ท่าน
ได้ออกไปบิณฑบาต ซึ่งก็เป็นที่อัศจรรย์แก่ท่านนัก เพราะท่านได้พบเห็นในสิ่งที่ท่านไม่เคยพบเห็นมา
ก่อน (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/228:220) 

  



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 47 

 

เปรตที่ปรากฏในพระสูตร 
ความหมายค าว่า “เปรต”ในพระสูตรมีอธิบายเป็น 2  ความหมายที่จะอธิบาย 

ดังนี(้พระไตรปิฎกภาษาไทย 26/394:35)  คือ  
1)  ผู้จากไป  ผู้ที่ตายไปแล้ว ผู้ล่วงลับไปแล้ว พวกที่ตายไปเกิดเป็นเทวดา เป็นยักษ์ เป็น

มาร เป็นเทพ เป็นพรหม หรือเป็นสัตว์นรกก็ได้ เรียกว่าเปตะหรือเปรตในความหมายนี้ก็มี เช่น พิธี
ท าบุญอุทิศส่วนกุศลให้ผู้ตายไปแล้ว  เรียกว่า เปตพลี (พระไตรปิฎกภาษาไทย 26/1:35)  

2)  สัตว์พวกหนึ่งที่เกิดในอบายภูมิที่เรียกว่าเปตวิสัย พวกนี้ได้รับทุกข์เวทนา ตามผลแห่ง
กรรมชั่วที่ท าไว้ เช่น อดอยาก ผอมโซ เพราะไม่มีอาหาร หรือมีแต่กินไม่ได้ หรือกินได้แต่กินยากเพราะ
ปากเท่ารูเข็ม หรือกินเข้าไปได้แต่กลายเป็นเลือดเป็นหนอง เป็นมูตร เป็นคูถ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
26/10:35)  มีอีกพวกหนึ่งซึ่งจัดอยู่ในสองความหมายด้วยกันคือ เวมานิกเปรต เป็นเปรตที่เสวยผล
แห่งกรรมดีและกรรมชั่วสลับกันในชาติเดียว คือเป็นเปรตที่มีวิมานอยู่เป็นของตัวเอง มีความสุข
เหมือนเทวดาในเวลาหนึ่ง แต่ในอีกเวลาหนึ่งได้รับทุกขเวทนาแสนสาหัสเหมือนเปรตพวกอื่นๆ  

เปรตที่ปรากฏในพระอภิธรรม 
เปรตที่ปรากฏในพระอภิธรรมได้กล่าวถึงภูมิของเปรต มีการกล่าวถึงความตาย (สิ้นจาก

ความเป็นมนุษย์แล้ว) การจุติในภูมิหนึ่ง ไปสู่อีกมิติหนึ่งของโลก โดยทั่วไปหมายถึง การที่ร่างกายของ
สัตว์ได้ทรุดโทรม และแตกสลายไปตามกฎของธรรมชาติ จะเป็นสิ่งที่มีจิตใจหรือไม่มีจิตใจก็ตาม ก็ล้วน
แต่ต้องตกอยู่ในวังวนของไตรลักษณ์ มนุษย์หรือสัตว์ก็เช่นเดียวกัน ย่อมมีกายกับจิตเป็นของคู่กัน แต่
เมื่อร่างกายต้องแตกสลายไป จ าต้องละทิ้งสังขาร (พระไตรปิฎกภาษาไทย 37/39:47) จากหลักฐาน
ดังกล่าว ท าให้ได้รู้ถึงการจุติจากโลกนี้ ไปสู่อีกโลกอื่น มีความเป็นไปได้ว่า  หลังความตายไปสัตว์หรื
อมนุษย์นั้น แทบจะไม่มีอะไรแตกต่างกัน และในพระอภิธรรมปิฎกยังได้กล่าวถึง เปรตทั้งหลายด ารง
ชีพในเปตโลกด้วยทานที่บุคคล อุทิศให้จากโลกนี้ได้ ไว้ว่า“ฝนที่ตกลงบนที่ดอน  ย่อมไหลไปสู่ที่ลุ่มฉัน
ใดทานที่ทายกอุทิศให้จากมนุษยโลกนี้ย่อมส าเร็จผลแน่นอนแก่พวกเปรต ฉันนั้นเหมือนกันห้วงน้ าที่
เต็มย่อมยังสมุทรสาครให้เต็มเป่ียม ฉันใดทานที่ทายกอุทิศให้จากมนุษยโลกนี้ 

 ย่อมส าเร็จผลแน่นอนแก่พวกเปรต ฉันนั้นเหมือนกัน ในเปตวิสัยนั้น ไม่มีกสิกรรม โครักข
กรรมพาณิชกรรมเช่นนั้น และการแลกเปลี่ยนซื้อขายด้วยเงินผู้ที่ตายไปเกิดเป็นเปรตในเปตวิสัยนั้น
ด ารงชีพด้วยผลทานที่พวกญาติอุทิศให้จากมนุษยโลกนี”้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 37/490:519) ค าว่า 
“เปรต” หมายถึง ผู้จากไป หมายถึง ผู้จากโลกนี้ไป คือ ผู้ตายแล้ว ผู้ล่วงไปแล้ว เป็นความหมาย
โดยทั่วไป พวกที่ตายแล้วไปเกิดเป็นเทวดา ก็เรียกว่า เปตะ หรือ เปรต จากพระพุทธพจน์นี้ ย่อมเป็น
เครื่องยืนยันว่า สัตว์เมื่อได้ละสังขารจากโลกนี้แล้ว จักต้องมีสิ่งใดสิ่งหนึ่งที่ต้องตามตัวไปฉะนั้น สิ่งจะ
ติดตามไปก็ กุศลกรรมและอกุศลกรรม เหล่าสัตว์ที่อุบัติในเปตภูมินี้เพราะผลของอกุศลกรรม แม้จะมี



48 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  
 

ความทุกข์ทรมานน้อยกว่านรก แต่ชีวิตในเปตภูมินี้ ก็ยังอยู่ห่างไกลจากความสุข ผู้ที่อุบัติในที่นี้มี
รูปร่างน่าเกลียด มีลักษณะผิดแผกแตกต่างกันไปตามผลของกรรมที่ท ามาเช่นกัน    

ประเพณแีซนโฎนตาของชาวไทยเขมร 
แซนโฎนตา เป็นประเพณีที่มีความส าคัญและได้ปฏิบัติสืบทอดติดต่อกันมายาวนาน ที่

แสดงออกถึงความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ สะท้อนให้เห็นความเกื้อกูล  สมัคสมาน รักใคร่ ปรองดอง 
เกิดความผูกพัน ในครอบครัว จะประกอบพิธีกรรมตรงกับวันแรม 14 ค่ าเดือน 10 ของทุกปี (กรม
ศิลปากร, 2553)  ชาวไทยเขมรที่เป็นสายโลหิตจะมาท าพิธีกรรม เซ็นไหว้ที่บ้านเพื่อจะท าพิธีแซน
โฎนต เป็นขนบธรรมเนียมประเพณีสืบทอดกันมาตั้งแต่โบราณ และยังคงรักษาประเพณีนี้ไว้จนถึง
ปัจจุบัน  

ประเพณี แซนโฎนตาเป็นบ่อเกิดความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ 
จากประวัติศาสตร์ภูมิภาคอุษาคเนย์ (Southeast Asia) บริเวณผืนแผ่นดินใหญ่มีชื่อเรียก

เก่าแก่มาแต่ยุคดึกด าบรรพ์ว่าสุวรรณภูมิ ทั้งนี้เพราะเป็นส่วนหนึ่งของลุ่มน้ าโขง แม่น้ าชี แม่น้ ามูล 
ทางภาคอีสาน หรือภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย (ช านาญ รอดเหตุภัย, 2519) ส่วนใหญ่ไดน้ับถือ
ศาสนาผ ีโบราณ ที่มีมาแต่เดิม  

เป็นชุมชนที่พูดภาษาเขมร มีขนบธรรมเนียมและวัฒนธรรมที่คลายคลึงกับชาวเขมรใน
ประเทศกัมพูชา ภาษาที่ใช้เป็นภาษาในตระกูลมอญเขมร ชาวบ้านนับถือศาสนาพุทธและมีความเชื่อ
เกี่ยวกับสิ่งเหนือธรรมชาติ ผสมกับหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา 

โดยสรุปแล้วชาวบ้านจะนับถือผีอยู่ 3 ประเภท คือ ผีตาจะสร๊อ (ผีประจ าหมู่บ้าน) ผีพระ
ภูมิ (ผีประจ าบ้าน) และผีบรรพบุรุษของตน  พิธีกรรมที่เกี่ยวกับการเซ่นไหว้บรรพบุรุษของชาวไทย
เขมร จะผูกพันกับการนับถือผี มักให้ความส าคัญและยึดมั่นในการนับถือผี จะเห็นได้ว่าใน
ชีวิตประจ าวันของชาวไทยเขมร ยังผูกพันอยู่กับความเชื่อ ประเพณี และพิธีกรรมดั้งเดิมอยู่มาก 
โดยเฉพาะพิธีกรรมแซนโฎนตา ซึ่งถือว่ามีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชาวไทยเขมร 

ความเช่ือเรื่องผีบรรพบุรุษได้รับอิทธิพลมาจากศาสนาพราหมณ์และวัฒนธรรมของอินเดีย 
ซึ่งก็ได้เห็นหนทางที่จะท าบุญอุทิศให้ถึง ผีตา ผียาย หรือผีบรรพบุรุษ จากต านานเรื่องของพระเจ้าพิม
พิสารนี้ถือเป็นจุดของการเริ่มต้นของประเพณีแซนโฏนตา 

พิธีแซนโฎนตา มีความผูกพันเกี่ยวเนื่องกับทุกช่วงชีวิต ดั้งแต่เกิดจนกระทั้งตาย ไม่ว่าจะ
ประกอบกิจกรรมใดๆ ก็ตามชาวไทยเขมรการเซ่นไหว้บอกกล่าวผีบรรพบุรุษเสมอการนับถือผียายตา 
ผีบ้าน ผีกระท่อมตา (ชาวบ้านเรียก เนี้ยะตา อยู่ที่ศาลปู่ตา) ซึ่งเชื่อว่าผียายตาเป็นผีดีคอยคุ้มครอง
ลูกหลาน แต่พิธีแซนโฎนตา เป็นพิธีกรรมที่แสดงออกถึงการนับถือผีบรรพบุรุษ คือเทศกาล เดือน 10  
(แสง จันทร์งาม, 2531) 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 49 

 

การประกอบพิธีกรรมแซนโฎนตาของชาวไทยเขมร 

ลักษณะของประเพณีแซนโฎนตา ชาวไทยเขมรได้รับอิทธิพลจากศาสนาและวัฒนธรรม
จากอินเดีย ได้เห็นถึงหนทางที่จะอุทิศส่วนกุศลให้ถึงแก่ผีตา ยายหรือ ผีบรรพบุรุษ จากต านานของ
พระเจ้าพิมพิสารเป็นจุดเริ่มต้นของพิธีแซนโฎนตา เชื่อว่าเมื่อถึงวันแรม  1  ค่ า เดือน 10  ประตู
ยมโลกจะเปิด ผีในยมโลกจะเดินทางมาเยี่ยมญาติได้ชาวไทยเขมร จึงมีการจัดท าอาหาร ขนม ข้าวต้ม 
ในตอนเย็นของวันขึ้น 14  ค่ า เดือน 10  และพอรุ่งเช้าวันขึ้น 15   ค่ า เดือน  10  ก็จะก็จะน าอาหาร 
ขนม ข้าวต้ม ไปท าบุญอุทิศส่วนกุศลที่วัด เป็นวัน “เบ็นตูจ” (วันสารทน้อย) โดยเชื่อว่า ผีจะออกมา
จากยมโลกได้   15  วัน หลังจากนั้น ต้องกลับไปรับกรรมในยมโลกตามเดิม จากวันเบ็นตูจนับไปอีก 
15  วัน (นับจากวันขึ้น  14  ค่ า เดือน 10) จะตรงกับวันแรม  14 ค่ า เดือน 10 ของทุกปี คือวัน “เบ็น
ทม” ซึ่งเป็นวันที่ประกอบพิธีแซนโฎนตา 

ผู้น าประกอบพิธีกรรม ผู้น าในการประกอบพิธีแซนโฎนตามีการกล่าวว่าเป็นผู้ที่มีหน้าที่
ติดต่อกับผีบรรพบุรุษ กล่าวคือ มีอยู่ 3 ลักษณะ คือ 

 (1) ครอบครัว  มีหัวหน้าครอบครัวเป็นผู้น าประกอบพิธี ผู้ประกอบพิธีกรรมระดับ
ครอบครัว หมายถึง ผู้ที่เป็นสื่อกลางในการประกอบพิธีกรรมในระดับครอบครัวการเซ่นไหว้ในระดับ
ครอบครัวนั้น ในอดีตจะประกอบพิธีกรรมกันทุกครัวเรือน  

 (2) เครือญาติ คือ มีผู้อาวุโสของตระกูลนั้นๆ เป็นผู้น าประกอบพิธี 
 (3) ชุมชน คือ มีผู้อาวุโส เช่น ครู ผู้ใหญ่บ้าน เป็นต้นเป็นผู้น าประกอบพิธีซึ่งบุคคลเหล่านี้

เป็นบุคคลที่มีความส าคัญในการประกอบพิธีกรรมเนื่องจากชาวบ้านให้ความเคารพนับถือ 
ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม ความเชื่อกับการเคารพนับถือวิญญาณบรรพบุรุษได้แสดงออกโดยเข้า

ร่วมเช่นไหว้ผีบรรพบุรุษได้คุ้มครองตนและครอบครัวให้ได้รบความสุขความเจริญประสบความส าเร็จ
ในชีวิต  

1. ผู้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมในระดับครอบครัว ประกอบไปด้วยสมาชิกของครอบครัว
และเพื่อนบ้านที่เข้ามาร่วมเป็นเกียรติในการเซ่นไหว ้

2. ผู้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมในระดับเครือญาติประกอบด้วยสมาชิกของครอบครัว ผู้
อาวุโสและบุตรหลานที่นับถือบรรพบุรุษเดียวกันรวมถึงเพื่อนบ้านที่มาเป็นเกียรติในการเซ่นไหว้
เช่นกัน 

3. ผู้เข้าร่วมพิธีกรรมในระดับชุมชนประกอบไปด้วยชาวไทยเขมร 
วัตถุสิ่งของที่ใช้ประกอบพิธีกรรม  1. อาหารคาว ปลานึ่ง ปลาย่าง หมูย่าง ไก่ย่าง แกง

วุ้นเส้น แกงกล้วย ต้มย าไก่ ลาบหมู ไก่นึ่ง ซึ่งต้องเป็นไก่ทั้งตัวเอาเครื่องในออก 



50 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  
 

 2. อาหารหวาน ข้าวต้มมัด ขนมเทียน ขนมนางเล็ด ขนมโชค(ขนมดอกบัว) ขนมโกรด 
ข้าวกระยาสารท 

  3. ผลไม้ มะพร้าวอ่อน กล้วย ส้ม ละมุด พุทรา องุ่น  
  4. เครื่องดื่ม น้ าเปล่า เหล้าขาว น้ าอัดลม เหล้าสี เบียร์ สปาย  
  5. เสื่อหวาย ที่นอนแบบพับ หมอน ผ้าขาว ผ้าไหม ผ้าโสร่ง อาภรณ์ พาน ธูป เทียน 

กรวย  ขัน 5 ที่ท าจากใบตองสดม้วนเป็นกรวย แล้วสอดด้วย ธูป ความหมายของการจัดกรวย  5  

สรุป 
เปรต คือผู้ล่วงลับไปแล้วสู่ปรโลก โดยเรียกที่อยู่ของเปรตว่า “ปิตติวิสัย” หรือ “เปตวิสัย” 

แปลว่า แดนแห่งเปรต ซึ่งมีแต่ความทุกข์ทรมานด้วยผลแห่งกรรมชั่วที่ตนได้กระท าไว้เมื่อเป็นมนุษย์ 
จะเห็นว่า เกิดจากการกระท ากรรมชั่วทางกายเรียกกายทุจริต การกระท าทางวาจาเรียกว่า วจีทุจริต 
และการกระท าทางใจ เรียกว่า มโนทุจริต เปรตนั้นมีหลายประเภทแล้วแต่บาปกรรมที่ตนเองเคย
กระท ามาในอดีตชาติตอนที่เกิดเป็นมนุษย์ ไม่ว่าจะกรรมชั่วที่หนักหรือกรรมชั่วที่เบาเมื่อละจากโลกนี้
ไปแล้วย่อมเข้าไปสู่โลกของเปรตได้ เปรตที่ปรากฏในพระไตรปิฎก มีความเกี่ยวข้องโดยตรงกับ
อบายภูมิ 4 ซึ่งประกอบไปด้วย นรก ปิตติวิสัย อสูรกาย และติรัจฉาน เปรตที่ปรากฏในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา  ผู้ล่วงลับไปแล้วสู่ปรโลกและผู้ตาย ผู้จากโลกนี้ไปแล้วซึ่งอาจจะไปเกิดเป็นยักษ์ เป็น
มาร เป็นพรหม เป็นเทวดา เป็นสัตว์นรก ก็ได้ หรือหมายเอาผู้ที่ล่วงลับจากโลกหนึ่งไปสู่อีกโลกหนึ่ง 
ประเพณีแซนโฎนตาของชาวไทยเขมร   เป็นประเพณีที่มีความส าคัญและได้ปฏิบัติสืบทอดติดต่อกัน
มายาวนานนับแต่โบราณ   ประเพณีได้แสดงออกถึงความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณอาทิ บิดา มารดา 
บรรพบุรุษประเพณีแซนโฎนตาเป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็นถึงความเกื้อกูล ความแบ่งปัน สามัคคีเป็นหนึ่ง
ในการบูชาบรรพชน ของสมาชิกในครอบครัว เครือญาติ และชุมชนแต่ละท้องถิ่น  โดยจะประกอบ
พิธีกรรมตรงกับวันแรม 14 ค่ าเดือน 10 ของทุกปี   

เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย. กรงุเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
กรมศิลปากร. (2528). โลกบัญญัติ ฉบับหอสมุดแห่งชาติ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์อักษรไทย (น.ส.พ. ฟ้า 

เมืองไทย) 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  | 51 

 

กิตฺติวุฑโฒ  ภิกขุ. (มปป.). ของดีจากเปรต.  กรุงเทพฯ: อักษรสมัย. 
กิ่งแก้ว อัตถากร. (2519). คติชนวิทยา.  กรุงเทพฯ: หน่วยศึกษานิเทศก์กรมการฝึกหัดคร ู
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2554). เทศกาลและพิธีกรรมทางศาสนา.  

พิมพ์ครั้งที่ 2. พระนครศรีอยุธยา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
จารุวรรณ  ธรรมวัตร. (2524). ขนบธรรมเนียมประเพณีของอีสาน. กรุงเทพฯ: อรุณการพิมพ.์ 
ช านาญ รอดเหตุภัย. คติความเชื่อ-ประเพณีในคติชนวิทยา. กรุงเทพฯ: หน่วยศึกษานิเทศก ์  

กรมการฝึกหัดคร.ู 
ปัญญา ใช้บางยาง. หลักธรรมในพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
ปรีชา  นันตาภิวัฒน์ น.อ.(พิเศษ). ( 2544). พจนานุกรมหลักธรรมพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์ดวงแก้ว. 
ผอบ โปษกฤษณะ. (2524). ความเชื่อของชาวบ้านเป็นความงมงายหรือ. กรุงเทพฯ: วารสารไทย. 
พญาลิไทย. (2545). ไตรภูมิพระร่วง.  กรุงเทพฯ: ศิลปาบรรณาคาร. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________. (2543). ความสุขของครอบครัวคือสันติสุขของสังคม. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
ฟื้น ดอกบัว. (2543). สังสารวัฏกับการเวียนว่ายตายเกิดในพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2. 

กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์บูรพาสาสน์จ ากัด. 
มูลนิธิธรรมกาย. (1977). เปรตผู้ทนทรมานจากผลของบาป. ปทุมธานี: รุ่งศิลป์การพิมพ.์ 
เสฐียร  พันธรังสี. (2521). ศาสนาโบราณ. กรุงเทพฯ: รุ่งเรืองธรรม. 
เสถียร  โกเศศ. (1997). ผีสางเทวดา. กรุงเทพฯ: เอเธนส์บุ๊คส์. 
แสง จันทร์งาม. (2512). พุทธศาสนาวิทยา. กรุงเทพฯ:  เจริญรัตน์การพิมพ์. 
  



52 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  5  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 1 ) :  ม ก ร า ค ม  –  มิ ถุ น า ย น  
 

 


