
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 65 

 

 
 

ความสุขในมุมมองของพระพุทธศาสนาเถรวาท 
AN APPROACH TO HAPPINESS WITH SPECIAL REFERENCE 

TO THERAVADA BUDDHIST PERSPECTIVE 
 

พระราชวิมลโมลี 
Phraratchawimonmoli 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus 

Email: jirarat_02@hotmail.com 
 

ได้รับบทความ: 4 เมษายน 2564; แก้ไขบทความ: 8 มิถุนายน 2564; ตอบรับตีพิมพ์: 11 มิถุนายน 2564 

 

บทคัดย่อ 

ในปฐมเทศนา พระพุทธเจ้าตรัสกับปัญจวัคคีย์ว่า “แม้การเกิดก็เป็นทุกข์” จึงท าให้คน
บางส่วนเห็นว่าพระพุทธศาสนามองโลกในแง่ร้าย แต่ความเป็นจริงนั้น พระพุทธเจ้าทรงอธิบายถึง
ความเป็นเหตุเป็นผล  และในขณะเดียวกันนั้นก็ทรงแนะให้มองในทางกลับกันก็ได้ว่า เมื่อมีทุกข์ก็ต้อง
มีสุข เหมือนมีมืดก็มีสว่างฉันนั้น  ดังนั้น ในพระไตรปิฎก  ค าว่าความสุขจึงได้จัดพระพุทธพจน์ไว้ใน
คัมภีร์พระธรรมบท ภายใต้หมวดธรรมว่า “สุขวรรค”จากการศึกษาในหมวดธรรมในสุขวรรคดังกล่าว
นั้นพบว่า ความสุขเป็นสภาพที่ตรงกันข้ามจากความทุกข์ กล่าวคือความทุกข์อันเกิดจากการวิวาท , 
ความทุกข์อันเกิดจากการมีกิเลสภายใน, ความทุกข์อันเกิดจากการสู้รบ, ความทุกข์อันเกิดจากการ
บริหารขันธ์ 5,  ความทุกข์อันเกิดจากความหิวโหย,  ความทุกข์อันเกิดจากโรคภัยไข้เจ็บ และความ
ทุกข์อันเกิดจากการคบคนชั่ว  เมื่อบ าบัดทุกข์ได้แล้ว ความสุขก็ปรากฏ สรุปได้ว่า ความสุขใน
พระพุทธศาสนามี 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือสุขกายกับสุขใจ  หรือสุขในระดับโลกคือโลกิยสุข และสุขใน
ระดับเหนือโลกคือโลกุตรสุข   

ค าส าคัญ: ความสขุ, มุมมอง 

 

Abstract 

In the orientation, the Lord Buddha said even through birth is suffering. It 
makes someone see that Buddhism is pessimistic. But in the fact that, The Lord Buddha 
explained reasoning. And at the same time suggesting that he can turn the other hand 

mailto:jirarat_02@hotmail.com


66 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

to see that When suffering, must be happy. As if it were dark, it must also be bright. 
Therefore, in the Tipitaka, the word “ happiness”  has been placed in the scriptures 
under the category of Dhamma that says paragraph.According to the study of the 
Dhamma section in the aforementioned paragraph of happiness, it is found that 
happiness is the opposite of suffering. That is to say the suffering caused by contention 
… by internal lust … by the war … by the management of five Khandha … by hunger … 
by illness … by associating with the bad people. After treating these causes, it can be 
considered as happiness. In conclusion, there are 2 types of happiness in Buddhism: 
physical happiness and mental happiness. Or world-class happiness and above world-
class happiness. 

Keyword: Happiness, Perspective 

    

บทน า 
ความสุขถือว่าเป็นยอดแห่งความต้องการของมนุษย์ ไม่ว่าจะอยู่ในสังคมใด โอกาสใด จะมี

การอ านวยอวยพรให้มีความสุขเสมอ  ตัวอย่างเช่น ก่อนปีใหม่ได้มีการอวยพรให้มีความสุขใน
เทศกาลคริสมาส  เมื่อถึงวันปีใหม่ได้อวยพรกันทั่วโลกว่าสุขสันติ์ปีใหม่ (Happy New Year) ต่อมาถึง
เทศกาลตรุษจีนก็ได้อวยพรกันให้อยู่ดีมีสุข ดังนี้เป็นต้น ทั้งหมดนี้เกิดจากมูลเหตุทางจริยธรรมตาม
หลักศาสนาหรือลัทธิความเชื่อ  แม้แต่พระพุทธศาสนาที่มีหลักค าสอนในเรื่องความจริงอันประเสริฐ 
คืออริยสัจ 4 ซึ่งวางทุกข์เป็นข้อแรก  หรือในปฐมเทศนาบอกว่า ชาติปิ ทุกขา การเกิดมาเป็นทุกข์ 
ดังนี้เป็นต้น ก็ตาม  แต่ความมุ่งหวังของการที่พระพุทธองค์ทรงสอนธรรมก็เพื่อความสุข ดังเช่น
ประโยคว่า  จรถ  ภิกฺขเว  จาริก   พหุชนหิตาย  พหุชนสุขาย   โลกานุกมฺปาย   อตฺถาย  หิตาย  สุขาย  
เทวมนุสฺสาน  ... จะเห็นได้ว่า พระพุทธองค์ทรงรับสั่งพระภิกษุสงฆ์สาวกของพระองค์ให้สอนธรรมเพื่อ
ประโยชน์เกื้อกูล  เพื่อความสุข เพื่ออนุเคราะห์ปวงประชา  เพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล เพื่อความสุข
ต่อเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ... นั่นก็คือเป้าหมายสุดท้ายของพระพุทธศาสนาก็คือความสุข นั่นเอง  
มิเพียงเท่านั้น ความสุขดังกล่าวนี้ จะต้องเป็นประโยชน์ด้วย เกื้อกูลด้วย อีกทั้งความสุขก็ยังมีปลีกย่อย
ออกไปอีก คือความสุขในการกิน ความสุขในการนอน ความสุขในการประกอบสัมมาชี ความสุขใน
ความปลอดหนี้สิน  ความสุขในอิริยาบถทั้งสี่ เป็นต้นเหล่านี้ก็เป็นความสุข  อีกประการหนึ่ง แม้ในวิถี
ชีวิตประจ าวันก็ตาม เช่นทุก ๆ วัน ชาวพุทธจะแผ่เมตตาให้แก่สรรพสัตว์ว่า จงเป็นสุขเถิด อย่าได้มีเวร
ต่อกันเลย  จงเป็นสุขเถิด  อย่าพยาบาทเบียดเบียนกันเลย  จงเป็นสุขเถิด อย่าได้มีความทุกข์กายและ
ใจเลย  จงมีความสุขกายสุขใจ  รักษาตนให้พ้นจากทุกข์ภัยทั้งสิ้นเถิด. น้ีเป็นความสุขในเชิงปฏิบัติ.  

จากบทแผ่เมตตาสั้น ๆ นี้ ปรากฏมีประเภทแห่งความสุขคือสุขกายและสุขใจ  มีความสุข



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 67 

 

 
 

ที่อิงอามิสและความสุขที่ไม่อิงอามิส  เมื่อย้อนถึงความสุขดั้งเดิมที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ ได้รับการบรรจุ
ไว้ในพระไตรปิฎก เล่มที่ 25 ภายใต้หัวเรื่องว่าสุขวรรค มีทั้งหมด 8 เรื่อง  และทุกเรื่องเป็นบทร้อย
กรองทั้งสิ้น  ต่อมาจึงมีพระอรรถกถาจารย์นามว่าพระพุทธโฆสาจารย์ได้น ามาเรียงเป็นร้อยแก้ว ท าให้
เห็นในเรื่องที่ในแต่ละเรื่องนั้น พระพุทธเจ้าตรัสที่ไหน ตรัสปรารภใคร ผลของการตรัสพระพุทธนั้น
เป็นเช่นใด  แต่เพื่อความทันยุคสมัย จึงเห็นสมควรแสดงให้เด่นชัดเป็นภาษาไทยแล้วเพิ่มเติมด้วยแง่
คิดของผู้เขียนบทความนี้. 

สุขวรรค 
พระพุทธพจน์ 1. 

สุสุข   วต  ชีวาม  เวริเนสุ  อเวริโน 
เวริเนสุ  มนุสฺเสสุ  วิหราม  อเวริโน. 
สุสุข   วต  ชีวาม อาตุเรสุ  อนาตุรา 
อาตุเรสุ  มนุสฺเสสุ วิหราม  อนาตุรา. 
สุสุข   วต  ชีวาม อุสฺสุเกสุ  อนุสฺสุกา 
อุสฺสุเกสุ  มนุสฺเสสุ วิหราม   อนุสฺสุกา. 

 

พระพุทธพจน์ 2.  
สุสุข   วต  ชีวาม เยสนฺโน  นตฺถิ  กิญฺจน  
ปีติภกฺขา  ภวิสฺสาม เทวา  อาภสฺสรา  ยถา. 

พระพุทธพจน์ 3.  
ชย   เวร   ปสวต ิ ทุกฺข   เสติ  ปราชิโต  
อุปสนฺโต  สุข   เสติ หิตฺวา  ชยปราชย . 

พระพุทธพจน์ 4.  
นตฺถิ  ราคสโม  อคฺคิ นตฺถิ  โทสสโม  กลิ 
นตฺถิ ขนฺธาทิสา ทุกฺขา นตฺถิ  สนฺติปร  สุข .  

พระพุทธพจน์ 5.  
ชิฆจฺฉา  ปรมา  โรคา สงฺขารา  ปรมา  ทุกฺขา 
เอต   ญฺตวา  ยถาภูต  นิพฺพาน   ปรม   สุข . 

พระพุทธพจน์ 6. 
อาโรคฺยปรมา  ลาภา สนฺตุฏฺ  ิปรม   ธน  
วิสฺสาสปรมา  าติ นิพฺพาน   ปรม   สุข   

พระพุทธพจน์ 7.   



68 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

ปวิเวกรส   ปิตฺวา รส   อุปสมสฺส  จ 
นิทฺทโร โหติ นิปฺปาโป ธมฺมปีติรส   ปิว . 

พระพุทธพจน์ 8.  
สาหุ  ทสฺสนมริยาน         สนฺนิวาโส  สทา  สุโข      
อทสฺสเนน  พาลาน         นิจฺจเมว   สุขี   สิยา. 
พาลสงฺคตจารี  หิ           ทีฆมทฺธาน  โสจติ 
ทุกฺโข  พาเลหิ  สวาโส     อมิตฺเตเนว  สพฺพทา. 
ธีโร  จ  สุขส วาโส            าตีน ว  สมาคโม 

                      ตสมฺา  หิ 
ธีรญฺจ  ปญฺ ญฺจ  พหุสฺสุตญฺจ 
โธรยฺหสีล   วตวนฺตมริย  
ต   ตาทิส   สปฺปุริส   สุเมธ  
ภเชถ   นกฺขตฺตปถ ว   จนฺทิมา. 
สุขวคฺโค นิฏฺฐิโต 

ข้อตกลงในบทความนี้ 
ด้วยเหตุทีพ่ระพุทธองค์ทรงภาษิตเกี่ยวกับความสุขเพียงสั้น ๆ ในรูปของร้อยกรอง  และมี

ค าที่พระอรรถกถาจารย์อธิบายความเป็นร้อยแก้วแล้ว  ดังนั้นจึงเรียงเนื้อหาตามกรอบโครงสร้าง
คัมภีรอ์รรถกถาพระธรรมบท ดังต่อไปนี ้

1. ก าหนดเนื้อความตามกรอบเนื้อหาสาระตามคัมภีร์พระธรรมบทภาษาบาลี 
2. เก็บเน้ือหาสาระตามกรอบของคัมภีร์ธรรมปทัฏฐกถา 
3. แยกหัวข้อเป็นความคิดของผู้เขียนในตอนท้ายของธรรมปทัฏฐกถาทั้ง 8 เรื่อง 
4. เมื่อครบทั้ง 8 เรื่องแล้วได้สรุปจบบทความ 

สุขวรรควัณณนา 
 

เรื่องที่ 1. เรื่องระงับความทะเลาะแห่งหมู่พระญาติ  
 

เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพระพุทธองค์ประทับอยู่ในแคว้นของชาวสักกะ ทรงปรารภถึง
หมู่พระประยูรญาตทิี่ทะเลาะกัน  โดยมีพระประสงคเ์พื่อระงับความทะเลาะ  จึงตรัสพระพุทธพจน์นี ้

มูลเหตุของเรื่อง คือเกิดความวิวาทเพราะแย่งน้ า 
พระอรรถกถาจารย์ได้ด าเนินเรื่องว่า พวกเจ้าศากยะกับพวกเจ้าโกลิยะให้กั้นแม่น้ าชื่อว่า

โรหิณี โดยใช้ท านบเดียวกันระหว่างนครกบิลพัสดุ์กับนครโกลิยะแล้วให้ท าการเกษตรเกี่ยวด้วยข้าว



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 69 

 

 
 

กล้า. พอถึงต้นเดือนเชฏฐมาส คือเดือน 7 ตามจันทรคติ หมายถึงก่อนเข้าพรรษา 1 เดือน  เมื่อข้าว
กล้าเหี่ยว  พวกคนงานของสองพระนครก็ประชุมกัน. โดยที่เห็นร่วมกันกับฝ่ายของตนว่าน้ านี้ถ้าผันไป
ใช้ทั้งสองฝั่งจะไม่พอส าหรับข้าวจะให้ผลิตผล จึงขอร้องให้อีกฝ่ายหยุดท าการเกษตร แต่ตกลงกันไม่ได้  
ท าให้เกิดการถกเถียงกัน ทะเลาะกันขนาดลงไม้ลงมือท าร้ายกัน  ต่อมาก็ก็ได้ด่ากันพาดพิงถึงต้น
ตระกูล ซึ่งจุดเกิดของความรุนแรงนี้มาจากคนงานน าความเข้าไปแจ้งแก่อ ามาตย์ชั้นเกษตราธิการ 
พวกอ ามาตย์ก็เข้ากราบทูลราชตระกูล. 

ข้างฝ่ายเจ้าศากยะซึ่งเป็นพระญาติฝ่ายพุทธบิดาคิดว่าจักแสดงเรี่ยวแรงและก าลังของฝ่าย
ตน แล้วตระเตรียมการยุทธ์  จากนั้นก็ออกไปรบ. ฝ่ายเจ้าโกลิยะซึ่งเป็นพระญาติข้างพุทธมารดาก็คิด
ว่าจักส าแดงเรี่ยวแรงและก าลังของฝ่ายตนแล้วตระเตรียมการยุทธ ์ จากนั้นกอ็อกไปรบเช่นเดียวกัน  

แม้พระพุทธองค์ก็ทรงตรวจดูสัตว์โลกในเวลาใกล้รุ่ง ทอดพระเนตร เห็นหมู่พระญาติแล้ว 
ทรงด าริว่า เมื่อเราไม่ไป  พวกญาติเหล่านี้จักฉิบหายแน่นอน เราควรไป ดังนี้แล้วจึงเหาะเสด็จทาง
อากาศแต่เพียงพระองค์เดียวเท่านั้น ประทับนั่งโดยบัลลังก์ในอากาศ  ณ  ท่ามกลางแม่น้ าโรหิณี.  
พระญาติทั้งหลายเห็นพระพุทธองค์แล้วทิ้งอาวุธถวายบังคม. ครั้งนั้น พระพุทธองค์ตรัสกะพระญาติ
เหล่านั้นว่า มหาบพิตร ทะเลาะกันเรื่องอะไร  พวกพระญาติไม่ทราบก็ต้องถามกันไปเป็นชั้น ๆ ว่า 
อุปราชจักทราบ  เสนาบดีจักทราบ เป็นต้น  แล้วได้ความจริงว่าทะเลาะกันเรื่องน้ า  จากนั้นพระพุทธ
องค์ก็ทรงถามถึงมูลค่าของน้ า  และคุณค่าของกษัตริย์  เมื่อทราบค าตอบแล้วก็ถามต่ออีกว่า ควรแล้ว
หรือที่อาศัยมูลค่าของน้ ามาท าให้คุณค่าของกษัตริย์ฉิบหายย่อยยับ  เหล่าพระญาติเหล่านั้นก็ได้แต่นิ่ง
เงียบ. ล าดับนั้น พระพุทธองค์ตรัสเตือนพระญาติเหล่านั้นแล้วตรัสว่า มหาบพิตร  ท าไม พวกท่านจึง
กระท ากรรมเห็นปานนี้.  เมื่อไม่มีเราอยู่  ในวันนี้  แม่น้ าคือโลหิตจักไหลนอง  ท่านทั้งหลายท ากรรม
อันไม่สมควรเลย  ท่านทั้งหลายเป็นผู้มีเวรด้วยเวร 5 อยู่ เราไม่มีเวรอยู่  ท่านทั้งหลายเป็นผู้มีความ
เดือดร้อนด้วยกิเลสอยู่  เราไม่มีความเดือดร้อนอยู่  ท่านทั้งหลายเป็นผู้มีความขวนขวายในการ
แสวงหากามคุณอยู ่ เราไม่มีความขวนขวายอยู ่ ดังนีแ้ล้วได้ทรงภาษิตพระคาถาเหล่านี้ว่า  

สุสุข   วต  ชีวาม เวริเนสุ  อเวริโน 
เวริเนสุ  มนุสฺเสสุ วิหราม  อเวริโน. 
สุสุข   วต  ชีวาม อาตุเรสุ  อนาตุรา 
อาตุเรสุ  มนุสฺเสสุ วิหราม  อนาตุรา. 
สุสุข   วต  ชีวาม อุสฺสุเกสุ  อนุสฺสุกา 
อุสฺสุเกสุ  มนุสฺเสสุ วิหราม   อนุสฺสุกา. 

ถอดความเป็นภาษาไทยได้ดังนี้ 
ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีเวรกัน  พวกเราไม่มีเวร  เป็นอยู่สบายดี



70 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

หนอ  
ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีเวรกัน พวกเราไม่มีเวรอยู ่ 
ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีความเดือดร้อนกัน พวกเราไม่มีความ

เดือดร้อน  เป็นอยู่สบายดีหนอ  
ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีความเดือดร้อนกัน พวกเราไม่มีความ

เดือดร้อนอยู ่  
ในมนุษย์ทั้งหลายผู้ขวนขวายกัน พวกเราไม่มีความขวนขวาย

เป็นอยู่สบายดีหนอ  
ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีความขวนขวายกัน พวกเราไม่มีความ

ขวนขวายอยู”่ 

อธิบายความจากพระพุทธพจน์ 
ค าหลักในพระพุทธพจน์นี้คือค าว่าสบายดี พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสค าอธิบายนี้ไว้ว่า ใน

มนุษย์ทั้งหลายผู้มีเวรกันด้วยเวร 5  พวกเราไม่มีเวร  ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีความเดือดร้อนด้วยกิเลส  
พวกเราชื่อว่าไม่มีความเดือดร้อนเพราะเป็นผู้ไม่มีกิเลส  ในมนุษย์ทั้งหลายผู้มีความขวนขวายในการ
แสวงหากามคุณ 5  พวกเราชื่อว่าไม่มีความขวนขวาย เพราะไม่มีการแสวงหานั้น จึงเป็นอยู่สบายดี  
สบายกว่าพวกคฤหัสถ์ผู้ยังความเป็นไปแห่งชีวิตให้บังเกิดขึ้นด้วยสามารถแห่งการตัดช่องย่องเบาเป็น
ต้น หรือสบายกว่าพวกบรรพชิตผู้ยังความเป็นไปแห่งชีวิตให้บังเกิดขึ้นด้วยสามารถแห่งเวชกรรมเป็น
ต้น  แล้วกล่าวว่า เราเป็นอยู่โดยความสบาย 

ท้ายที่สุด เมื่อพระพุทธองค์แสดงธรรมข้อนี้จบลง ประชาชนเป็นอันมากบรรลุอริยผล
ทั้งหลายมีโสดาปัตติผลเป็นต้น 

แง่คิดจากเรื่องนี้ 
น้ าเป็นสิ่งที่จ าเป็นต่อชีวิตก็จริง แต่เมื่อเทียบมูลค่ากับคุณค่าของกษัตริย์แล้วห่างไกลกัน

มาก  ถ้าจะลดคุณค่าของกษัตริย์เพื่อแย่งเอามูลค่าของน้ า ยิ่งไม่สมควรโดยประการทั้งปวง  ดังนั้น
กษัตริย์จึงต้องมีวิธีการบริหารจัดการน้ าอย่างสุขุมรอบคอบ โดยไม่ต้องเดือดร้อนจนถึงขนาดต้องลงมือ
ออกรบชิงเอาน้ าท าการเกษตร  เพราะเมื่อลงมือขนาดนั้นก็จะกลายเป็นการก่อเวรไปโดยอัตโนมัติ  ค า
ว่าเวรคือเวร 5 ในที่นี้หมายถึงเบญจศีล  คือ ปาณาติบาต,  อทินนาทาน,  กาเมสุ มิจฉาจาร,  มุสาวาท 
และสุราเมรยมัชชปาน.  เมื่อส ารวมจากเวรด้วยการไม่ก่อเวร จึงเป็นความสุข. 

เรื่องที่ 2. เรื่องมาร 
เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพุทธองค์ทรงประทับอยู่ในบ้านพราหมณ์ชื่อปัญจสาลา  ทรง

ปรารภมาร  ตรัสพระธรรมเทศนาเรื่องที่สองน้ี 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 71 

 

 
 

เหตุเกิดของเรื่อง 
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า ความพิสดารว่า ในวันหนึ่งพระพุทธองค์ทรงเห็นอุปนิสัยแห่ง

โสดาปัตติมรรคของเด็กหญิง 500 คน จึงเสด็จเข้าไปอาศัยบ้านนั้นอยู่.  แม้เด็กหญิงเหล่านั้น ในวัน
นักษัตรวันหนึ่ง  ไปสู่แม่น้ าอาบแล้ว  ประดับตกแต่งแล้วบ่ายหน้าไปสู่บ้าน.  แม้พระพุทธองคเ์สด็จเข้า
ไปสู่บ้านนั้น  จรลีไปเพื่อบิณฑบาต.  มารเข้าสิงในสรีระของชาวบ้านทั้งสิ้น  ท าอย่างที่พระพระพุทธ
องค์ไม่ได้แม้ภิกษาเพียงทัพพีหนึ่ง  มารยืนอยู่ที่ประตูบ้านแล้วทูลพระพุทธองค์ซึ่งเสด็จออกมาด้วยทั้ง
บาตรเปล่า ๆ ว่า  ข้าแต่พระสมณะ  ท่านได้ก้อนข้าวบ้างไหม.  พระพุทธองค์ตรัสตอบว่า มารผู้มีบาป  
ก็ท่านได้ท าโดยอาการที่เราไม่พึงได้ภิกษา.  มารได้เสนอแนะว่า  ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ  ถ้ากระนั้นขอ
พระองค์เสด็จเข้าไปอีกเถิด. เรื่องเช่นนี้มีการบอกกล่าวว่า มารได้มีความคิดอย่างนี้ว่า ถ้าพระสมณะจะ
เสด็จเข้าไปอีก เราจักเข้าสิงในสรีระของชนทั้งหมดแล้วปรบมือกระท าการหัวเราะเยาะเย้ยข้างหน้า
พระสมณะนี.้ ในขณะนั้น เด็กหญิงเหล่านั้นถึงประตูบ้าน มองเห็นพระพุทธองค ์ ถวายบังคมแล้วได้ยืน
อยู่ ณ ส่วนข้างหนึ่ง. ฝ่ายมารทูลกะพระพุทธองค์ว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พระองค์เมื่อไม่ได้ก้อนข้าว  
จะเป็นผู้อันความทุกข์อันเกิดจากความหิวบีบคั้นบ้างไหม.  พระพุทธองคต์รัสว่า  มารผู้มีบาป  ในวันนี้ 
เราแม้ไม่ได้อะไร ๆ ก็จักใช้เวลาให้ผ่านไปด้วยความสุขอันเกิดจากปีติเท่านั้น  ดุจพรหมในเทวโลกชั้น
อาภัสระ  แล้วตรัสพระคาถานี้ว่า  

 

สุสุข   วต  ชีวาม เยสนฺโน  นตฺถ ิ กิญฺจน  
ปีติภกฺขา  ภวิสฺสาม เทวา  อาภสฺสรา  ยถา. 

 ถอดความเป็นภาษาไทยว่า 
เราผู้ซึ่งไม่มีกิเลสชาตเป็นเครื่องกังวล  ย่อมเป็นอยู่สบายดี
หนอ   

เราจักเป็นผู้มีปีติเป็นภักษา  เหมือนเหล่าเทวดาชั้นอาภัสระ.  

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
บรรดากิเลสชาต เครื่องกังวลมีราคะเป็นต้น กิเลสชาตเครื่องกังวลแม้อย่างหนึ่ง    โดย

อรรถว่าเครื่องพัวพัน  ไม่มีแก่เรา.  เหล่าเทวดาชั้นอาภัสระเป็นผู้มีปีติเป็นภักษาใช้กาลเวลาให้ผ่านไป
ฉันใด  แม้เราก็จักเป็นฉันนั้น. 

สุดท้ายในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง  เด็กหญิงทั้ง  500 เหล่านั้นตั้งอยู่ในโสดาปัตติ
ผลดังนี้แล. 

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 
ค าว่าอาภัสระ เป็นเทวดาจ าพวกหนึ่งซึ่งเป็นมนุษย์เริ่มแรกของโลกใบนี้ ตามที่ปรากฏอยู่

ในอัคคัญญสูตร คัมภีร์ทีฆนิกาย สุตตันตปิฎก  เมื่อเป็นดังนั้น มนุษย์ในโลกใบนี้จึงมีต้นตอมาจากที่



72 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

เดียวกันโดยกลุ่มเทพเดียวกัน  ส่วนจะมีผิวพรรณ ลักษณะทางกายภาพต่างกัน ความคิด วิธีคิดต่างกัน
ก็เพียงแค่เป็นไปตามสภาพแวดล้อมไม่เหมือนกัน ส่วนคุณค่าของความเป็นมนุษย์เท่าเทียมกัน จะ
ต่างกันก็เพียงหน้าที่ที่ท าเท่านั้น 

 

เรื่องที่ 3. เรื่องพ่ายแพ้ของพระเจ้าโกศล 
เรื่องนี้เกิดขึ้นในสมัยที่พระพุทธองค์ประทับอยู่ในพระเชตวัน ทรงปราชภความพ่ายแพ้

ของพระเจ้าโกศล  ตรัสพระพุทธพจน์น้ี 

เหตุเกิดของเรื่อง 
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า  พระเจ้าโกศลนั้นทรงอาศัยกาสิกคาม  รบอยู่กับพระเจ้าอชาต

ศัตรูผู้เป็นพระเจ้าหลาน  ถูกพระเจ้าอชาตศัตรูนั้นปราบให้แพ้อย่างราบคาบแล้ว  พอในครั้งต่อมาจึง
ทรงด าริว่า เราไม่อาจจะปราบเด็กซึ่งมีปากยังไม่สิ้นกลิ่นน้ านมให้แพ้ได้  มีชีวิตอยู่จะเป็นประโยชน์
อะไร.  ท้าวเธอทรงงดพระกระยาหาร เสด็จบรรทมบนพระแท่น. ครั้งนั้น ประวัติความเป็นไปนั้นของ
ท้าวเธอก็กระฉ่อนไปทั่วพระนคร.  ภิกษุทั้งหลายกราบทูลแด่พระพุทธเจ้าว่า  ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ  
ข่าวว่า พระราชาทรงอาศัยกาสิกคาม ถูกพระเจ้าอชาตศัตรูปราบให้ปราชัยแล้ว 3 ครั้ง  บัดนี้ ท้าวเธอ
ทรงปราชัยกลับมา  แล้วทรงงดขาดพระกระยาหาร ผทมบนพระแท่น ด้วยทรงด าริว่า' เราไม่สามารถ
ปราบเด็กซึ่งมีปากยังไม่สิ้นกลิ่นน้ านมให้แพ้ได้  มีชีวิตอยู่จะได้ประโยชน์อะไร 

พระพุทธองค์สดับค ากราบทูลของภิกษุเหล่านั้นแล้วตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย แม้ผู้ชนะย่อม
ก่อเวร  ฝ่ายผู้แพ้ย่อมอยู่เป็นทุกข์เหมือนกัน  ดังนี้แล้วตรัสพระคาถานี้ว่า  

 

ชย   เวร   ปสวติ  ทุกฺข   เสต ิ ปราชิโต  
อุปสนฺโต  สุข   เสต ิ หิตฺวา  ชยปราชย .  

   ถอดความเป็นภาษาไทยว่า 
ผู้ชนะย่อมก่อเวร ผู้แพ้ย่อมอยู่เป็นทุกข์  ผู้สงบระงับ ละความ

ชนะและความแพ้ได้แลว้  ย่อมอยู่เป็นสุข.” 

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
ผู้ชนะผู้อื่นย่อมกลับได้เวร. ผู้อันคนอื่นให้แพ้แล้วย่อมอยู่เป็นทุกข์  คือย่อมอยู่ล าบาก ใน

อิริยาบถทั้งปวงทีเดียว  ด้วยคิดว่า ในกาลไรเล่าหนอ  เราอาจเห็นหลังของปัจจามิตร.  ส่วนพระ
ขีณาสพผู้มีกิเลสมีราคะเป็นต้นในภายในสงบระงับ  ละความชนะและความแพ้ได้ ย่อมอยู่เป็นสุข คือ
ย่อมอยู่สบายแท้ ในอิริยาบถทั้งปวง. 

ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง ชนเป็นอันมากบรรลุอริยผลทั้งหลาย มีโสดาปัตติผลเป็น
ต้น.  



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 73 

 

 
 

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 
ในเรื่องนี้ ปรากฏเหตุแห่งความทุกข์คือความพ่ายแพ้ แม้กระนั้นก็ตาม ความชนะก็ไม่ได้

เป็นความสุข แต่กลับกลายเป็นผู้ก่อเวรอีกด้วย  ส่วนความสุขในพระพุทธพจน์นี้ก็คือการละความชนะ
และความพ่ายแพ้ เป็นผู้สงบภายในคือสงบราคะโทสะโมหะเด็ดขาดเท่านั้น 

เรื่องที่ 4.  เรื่องเด็กหญิงแห่งตระกูลคนใดคนหนึ่ง 
เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพุทธองค์ประทับอยู่ในพระเชตวัน ทรงปรารภกุมาริกาคนใด

คนหนึ่ง  ตรัสพระพุทธพจนน้ี์ 

เหตุเกิดของเรื่อง 
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า มารดาของกุมาริกนั้นกระท าอาวาหมงคล นิมนต์พระพุทธองค์

ในวันมงคลนั้นด้วย.  พระพุทธองค์แวดล้อมด้วยพระภิกษุสงฆ์เสด็จไปในที่นั้น ประทับนั่งแล้ว. หญิง
สาวนั้นกระท าการกรองน้ าเป็นต้นเพื่อถวายหมู่แห่งภิกษุ  เที่ยวไป ๆ มา ๆ อยู่.  ฝ่ายสามีของนางได้
ยืนมองดูนางอยู่.  เมื่อเขามองดูด้วยอ านาจแห่งราคะ กิเลสในภายในย่อมฟุ้งซ่าน. เขาถูกความไม่
รู้สึกตัวครอบง าแล้วจึงไม่บ ารุงพระพุทธเจ้า ไม่บ ารุงพระมหาเถระ 80 แต่ได้ก าหนดจิตไว้ว่า  เราจัก
เหยียดมือออกจับหญิงสาวนั้น. พระพุทธองค์ทรงเล็งเห็นอัชฌาสัยของเขาแล้ว ได้ทรงกระท า
ปาฏิหาริย์อย่างที่เขามองไม่เห็นหญิงนั้น. เขาไม่เห็นหญิงนั้นแล้วจึงได้ยืนจ้องมองดูพระพุทธองค์.  ใน
เวลาที่เขายืนมองอยู่น้ัน พระพุทธองคต์รัสว่า แน่ะกุมาร  ก็ชื่อว่าไฟเช่นกับไฟคือราคะ ย่อมไม่มี ชื่อว่า
โทษเช่นกับโทษคือโทสะ ย่อมไม่มี ชื่อว่าทุกข์เช่นกับทุกข์เพราะการบริหารขันธ์ ย่อมไม่มี  แม้สุขเช่น
กับนพิพานสุข ก็ไม่มีเหมือนกัน ดังนี้แล้วตรัสพระคาถานี้ว่า  

 

นตฺถ ิ ราคสโม  อคฺค ิ นตฺถ ิ โทสสโม  กลิ 
นตฺถ ิขนฺธาทิสา ทุกฺขา นตฺถ ิ สนฺติปร  สุข .  

ถอดความเป็นภาษาไทย 
ไฟเสมอด้วยราคะ ย่อมไม่มี  
โทษเสมอด้วยโทสะ ย่อมไม่มี  
ทุกข์ทั้งหลายเสมอด้วยขันธ์  ย่อมไม่มี   
สุขอื่นจากความสงบ ย่อมไม่มี. “ 

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
ชื่อว่าไฟอื่นเสมอด้วยราคะซึ่งสามารถเพื่อจะไม่แสดงควัน เปลว หรือถ่าน แต่ไหม้ใน

ภายในเท่านั้นแล้วจึงกระท ากองเถ้า ย่อมไม่มี.  แม้โทษอันเสมอด้วยโทสะ ย่อมไม่มี.  ชื่อว่าทุกข์อย่าง
อื่นเหมือนอย่างขันธ์ทั้งหลายที่บุคคลบริหารอยู่เป็นทุกข์ ย่อมไม่มี.   แม้ความสุขอื่นที่ยิ่งกว่าพระ
นิพพานย่อมไม่มี หมายความว่า อันทีจ่ริง สุขอย่างอื่นก็เป็นสุขเหมือนกัน แต่พระนิพพานเป็นบรมสุข. 



74 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง  กุมาริกาและกุมารตั้งอยู่ในโสดาปัตติผลแล้ว. ในขณะ
นั้น  พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงท าอาการคือให้คนทั้งสองมองเห็นซึ่งกันและกันดังนี้แล. 

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 
เราจะเห็นได้ว่า  ปัญหาในโลกปัจจุบันมีมูลเหตุจากไฟราคะ โทสะ เช่น การฉกชิงวิ่งราว 

การโกง การปล้นการแย่งก็เพราะอยากได้อยากมี การฆ่าล้างแค้นก็เพราะการโกรธด้วยโทสะ เป็นต้น  
ปัญหาสุขภาพ ความเจ็บไข้ได้ป่วยเพราะโรคภัยไข้เจ็บก็เป็นเรื่องของการบริหารขันธ์ คือรูปขันธ์  ส่วน
ปัญหาในการบริหารเวทนาขันธ์  สัญญาขันธ์  สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ก็เป็นทุกข์  ความยาก 
ความล าบาก กลายเป็นปัญหามิเพียงแค่ระดับบุคลเท่านั้น หากแต่เป็นปัญหาถึงการบริหารบ้านเมือง
ด้วย กล่าวคือการตอบโจทก์ความจริงของการแก้ปัญหาไม่ตรงประเด็น ไม่ตรงต่อปัญหาอย่างแท้จริง   

และในที่นี้ขอตั้งข้อสังเกตว่า ในปัจจุบันมีการกล่าวถึงสันติภาพในระดับท้องถิ่น แม้ในระดับ
โลก  ประเด็นนี้ไม่ว่าความอสันติเกิดมาจากสาเหตุอันใด  จะสงบด้วยวิธีการใด ๆ ถ้าหากไม่สงบจิตไม่
สงบใจ คือยอมให้ราคะโทสะครอบง าจิตใจได้แล้ว ก็ไม่สามารถท าให้เกิดสันติได้ 

เรื่องที่ 5. เรื่องอุบาสกคนใดคนหนึ่ง  
เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพุทธองค์ประทับอยู่ในเมืองอาฬวี ทรงปรารภอุบาสกคนหนึ่ง 

ตรัสพระพุทธพจน์นี.้ 

เหตุเกิดของเรื่อง 
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า ในวันหนึ่ง พระพุทธองค์ประทับนั่งในพระคันธกุฎีในพระเช

ตวัน ทรงตรวจดูโลกในเวลาใกล้รุ่ง ทรงเห็นมนุษย์เข็ญใจคนหนึ่งในเมืองอาฬวี  ทรงทราบความถึง
พร้อมแห่งอุปนิสัยของเขา จึงทรงมีภิกษุ 500 เป็นบริวาร ได้เสด็จไปสู่เมืองอาฬวี. ชาวเมืองอาฬวี
นิมนต์พระพุทธองค์. มนุษย์เข็ญใจแม้นั้นได้ยินข่าวว่า พระพุทธองค์เสด็จมา ดังนี้แล้วได้ตั้งใจไว้ว่า เรา
จักฟังธรรมในส านักของพระพุทธองค์. และในวันนั้นเอง  โคของเขาหนีหายไปหนึ่งตัว  เขาคิดว่าจัก
ค้นหาโคหรือจะฟังธรรม  แล้วคิดตัดสินใจว่าค้นหาโคต้อนให้เข้าไปสู่ฝูงโคแล้วจึงจักฟังธรรมภายหลัง 
ดังนี้แล้วจึงออกจากเรือนแต่เช้ามืด. แม้ชาวเมืองอาฬวีนิมนต์ภิกษุสงฆ์มีพระพุทธเจ้าเป็นประธานให้
นั่งแล้วอังคาส รับบาตรเพื่อประโยชน์แก่อนุโมทนา. พระพุทธองค์ได้ทรงนิ่งเสียด้วยหมายพระหฤทัย
ว่า เราอาศัยบุคคลใดมาแล้วตลอดหนทาง 30 โยชน์ บุคคลนั้นเข้าไปสู่ป่าเพื่อแสวงหาโค  เมื่อเขา
มาแล้วนั่นแหละ เราจึงจักแสดงธรรม. มนุษย์แม้นั้นเห็นโคในกลางวัน ต้อนเข้าฝูงโคแล้วคิดว่า  แม้ถ้า
ไม่มีของอย่างอื่น. เราจักกระท ากิจเพียงแค่ว่าการถวายบังคมพระพุทธองค์ แม้ถูกความหิวบีบคั้นก็ไม่
ใฝ่ใจจะไปบ้าน  แต่รีบมาสู่ส านักพระพุทธองค์ ถวายบังคมพระพุทธองค์แล้วได้ยืนอยู่ที่ส่วนข้างหนึ่ง. 
ในเวลาที่เขายืนอยู่  พระพุทธองค์ตรัสกะผู้ขวนขวายในทานว่า ของอะไรที่เป็นเดนของภิกษุสงฆ์ พอมี
อยู่หรือ?  ผู้ขวนขวายในทานกราบทูลว่ามีอยู่ทุกอย่าง. พระพุทธองค์ทรงรับสั่งว่า ถ้ากระนั้น  เธอจง



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 75 

 

 
 

เลี้ยงดูผู้นี้. เขาให้มนุษย์คนนั้นนั่งในที่ที่พระพุทธองค์ตรัสสั่งนั่นเอง แล้วเลี้ยงดูด้วยข้าวยาคู ของควร
เคี้ยวและของควรบริโภค โดยเคารพ. มนุษย์ผู้นั้นบริโภคภัตเสร็จแล้วบ้วนปาก. ได้ยินว่า ชื่อว่าการจัด
ภัตของพระพุทธเจ้า ย่อมไม่มีในที่อื่นในพระไตรปิฎก ยกเว้นที่นี่ที่เดียว. จิตของเขามีความกระวน
กระวายสงบแล้วได้เป็นจิตมีอารมณ์เป็นอันเดียว. ครั้งนั้น พระพุทธองค์ตรัสอนุปุพพีกถาแล้วทรง
ประกาศสัจจะทั้งหลายแก่เขา. พอตรัสพระพุทธพจน์จบ เขาก็ตั้งอยู่ในโสดาปัตติผล แม้พระพุทธองค์
ทรงกระท าอนุโมทนาแล้วเสด็จลุกจากอาสนะหลีกไป.  มหาชนตามส่งเสด็จพระพุทธองคแ์ล้วก็กลับ.  

ภิกษุทั้งหลายที่ไปกับพระพุทธองค์นั่นเองได้ยกโทษว่า พวกท่านจงดูการกระท าของพระ
พุทธองค์เถิด. ในวันอื่นๆ ไม่เคยมีเหมือนในวันนี้ แต่วันนี้ พระพุทธองค์ทรงอาศัยมนุษย์คนหนึ่งรับสั่ง
ให้คนจัดแจงข้าวยาคูเป็นต้นให้ให้แล้ว. พระพุทธองค์เสด็จกลับประทับยืนอยู่แล้วตรัสถามถึงเรื่องราว
ที่พระภิกษุกลุ่มนั้นพูดกัน ครั้นสดับเนื้อความนั้นแล้วจึงตรัสว่า  เป็นจริงอย่างที่พูดนั้นแหละ เราคิดว่า
เมื่อมาสิ้นทางกันดาร 30 โยชน์ เห็นอุปนิสัยของอุบาสกคนนั้นแล้วจึงมา  อุบาสกนั้นหิวยิ่งนัก  เขาลุก
ขึ้นแต่เช้าตรู่แล้วเที่ยวไปหาโคในป่า  แม้เมื่อเราแสดงธรรมให้เขาฟังอยู่ ก็ไม่อาจบรรลุได้  เพราะเขามี
ความเป็นทุกข์อันเกิดแต่ความหิว  จึงได้กระท าอย่างนี้  ด้วยว่า ชื่อว่าโรคเช่นกับโรคคือความหิว ย่อม
ไม่มี ดังนี้แล้ว จึงตรัสพระคาถานี้ว่า  

 

ชิฆจฺฉา  ปรมา  โรคา สงฺขารา  ปรมา  ทุกฺขา 
เอต   ญฺตวา  ยถาภูต  นิพฺพาน   ปรม   สุข . 
ถอดความเป็นภาษาไทย 
ความหิวเป็นโรคอย่างยิ่ง สังขารทั้งหลาย เป็นทุกข์อย่างยิ่ง 

บัณฑิตทราบเนื้อความนั่น  ตามความจริงแล้ว  (กระท าให้แจ้งซึ่งพระ
นิพพาน) เพราะพระนิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง. 

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
ที่พระพุทธองค์ตรัสว่าความหิวเป็นโรคอย่างยิ่งก็เพราะเหตุผลว่า โรคอย่างอื่นรักษาคราว

เดียวก็หาย  หรือว่าอันบุคคลย่อมบ าบัดได้ด้วยอ านาจแห่งองค์นั้น ๆ (คือตามอาการ). ส่วนความหิว
ต้องรักษากันตลอดกาลเป็นนิตย์ทีเดียว  เหตุนั้น  ความหิวนี้จึงจัดเป็นเยี่ยมกว่าโรคที่เหลือ.  ขันธ์ 5 
ชื่อว่าสังขารทั้งหลาย.  ความว่า บัณฑิตทราบเนื้อความตามเป็นจริงว่า โรคเสมอด้วยความหิวย่อมไม่มี 
ชื่อว่าทุกขอ์ันเสมอด้วยการบริหารขันธ์ ย่อมไม่ม ี แล้วกระท าพระนิพพานให้แจ้ง.  เพราะพระนิพพาน
น้ันเป็นสุขอย่างยอด คืออย่างสูงสุดกว่าสุขทัง้หมด. 

ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง ชนเป็นอันมากบรรลุอริยผลทั้งหลายมีโสดาปัตติผลเป็น
ต้น. 

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 



76 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

ค าอธิบายพระพุทธพจน์นี้ชัดเจนแล้ว  แต่เมื่อลงรายละเอียดจะพบว่า ความสุขอันเกิด
จากการมีกินมีใช้ได้กลายเป็นเหตุแห่งทุกข์ด้วยอุปาทาน ความยึดมั่นถือมั่นว่า การกินจะต้องพิถีพิถัน
จนถึงขนาดว่าต้องมีตรา ต้องมียี่ห้อ ต้องล าดับการผลิต ก าหนดอาการจับช้อนวางช้อน วิธีการจัด
ภาชนะ  เป็นต้น  เหล่านี้เป็นการเพิ่มภาระที่เกินความจ าเป็นต่อจุดมุ่งหมายของการกินคือเพื่อก าจัด
ความหิวและเพื่อเพียงแค่ด ารงกายให้อยู่เท่านั้น. 

เรื่องที่ 6. เรื่องพระเจ้าปเสนทิโกศล 
เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่ในพระเชตวัน ทรงปรารภพระเจ้าปเสนทิ

โกศล ตรัสพระพุทธพจนน้ี์. 

เหตุเกิดของเรื่องคือพระราชาเสวยพระกระยาหารจ ุ
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า  ในสมัยหนึ่ง พระราชาเสวยพระกระยาหารหมดเป็นทะนาน

แห่งข้าวสาร โดยมีสูปะและพยัญชนะอันสมควรแก่พระกระยาหารนั้น. วันหนึ่ง ท้าวเธอเสวยพระ
กระยาหารเช้าแล้วยังไม่บรรเทาความเมาอาหารเลย  เสด็จไปสู่ส านักของพระพุทธองค์  มีพระรูปอึด
อัด ทรงพลิกกลับไปมาข้างโน้นข้างนี้อยู่  แม้ถูกความหลับครอบง า แต่เมื่อไม่สามารถจะทรงผทมตรง
ได ้จึงประทับนั่ง ณ ส่วนข้างหน่ึง.  ครั้งนั้นพระพุทธองคต์รัสกะท้าวเธอว่า มหาบพิตรยังไม่ทันพักผ่อน
เลย ท าไมรีบเสด็จมา. พระราชากราบทูลความเป็นจริงว่า ตั้งแต่เวลาบริโภคแล้วหม่อมฉันมีทุกข์มาก. 
จากนั้นพระพุทธองค์ก็ทรงประทานอุบายในการแก้การบริโภคอาหารจุ  โดยตรัสกะท้าวเธอว่า การ
บริโภคมากเกินไปเป็นทุกข์อย่างนี้  ดังนี้แล้วตรัสสอนด้วยพระพุทธพจนว์่า  

 

ในกาลใด บุคคลเป็นผู้กินจุ  มักง่วงและมักนอนหลับ 
กระสับกระส่าย เป็นดุจสุกรใหญ่ที่เขาเลี้ยงด้วยอาหาร ใน
กาลนั้น เขาเป็นคนมึนซึม ย่อมเข้าห้องแล้ว ๆ เล่า  

เสร็จแล้วจึงตรัสว่า มหาบพิตร ควรบริโภคโภชนะแต่พอประมาณ เพราะผู้บริโภค
พอประมาณย่อมมีความสุข  เมื่อจะทรงโอวาทให้ยิ่งจึงตรัสพระคาถานี้ว่า  
 

คนมีสติทุกเมื่อ รู้ประมาณในโภชนะที่ได้แล้วนั้น จึงมีเวทนา
เบาบาง อาหารที่บริโภคแล้วเลี้ยงอายุอยู่  ค่อยๆ ย่อยไป 

พระราชาไม่อาจจะทรงเรียนพระคาถาได้  แต่ตรัสกะเจ้าหลานชื่อสุทัสนะซึ่งยืนอยู่ในที่
ใกล้ ๆ ให้เรียนคาถานี้. สุทัสนะนั้นทรงเรียนพระคาถานั้นแล้วทูลถามพระพุทธองค์ถึงวิธีปฏิบัติ  ครั้ง
นั้น  พระพุทธองค์ตรัสว่า  เมื่อพระราชาเสวยอยู่   ท่านพึงกล่าวคาถานี้ในกาลเสวยก้อนล่าสุด  
พระราชาทรงก าหนดเนื้อความได้แล้วจักทรงทิ้งก้อนข้าวนั้น.  ในการหุงภัตเพื่อพระราชา  เธอพึงให้
ลดข้าวสารมีประมาณเท่านั้น  ด้วยอันนับเมล็ดข้าวในก้อนข้าวนั้น. สุทัสนะนั้นทูลรับพระพุทธด ารัส  



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 77 

 

 
 

เมื่อพระราชาเสวยเวลาเช้าก็ตาม เวลาเย็นก็ตาม ก็กล่าวคาถานั้นขึ้นในการเสวยก้อนสุดท้ายแล้วให้
ลดข้าวสารด้วยอันนับเมล็ด  ในก้อนข้าวที่พระราชานั้นทรงทิ้ง. แม้พระราชาทรงสดับคาถาของสุทัส
นะนั้นแล้วรับสั่งให้พระราชทานทรัพย์ครั้งละพัน. การท าเช่นนี้เป็นเหตุให้พระราชาลดพระกระยาหาร
ได้ พระราชานั้นทรงตั้งอยู่ในความเป็นผู้มีพระกระยาหารแห่งข้าวสารทะนานหนึ่งเป็นอย่างยิ่ง ทรงถึง
ความสุขแล้วได้มีพระสรีระอันเบา. ภายหลังวันหนึ่ง ท้าวเธอเสด็จไปเข้าเฝ้าพระพุทธองค์ ถวายบังคม
แล้วทูลพรรณนาถึงอานิสงส์แห่งการบริโภคน้อย ลดความอ้วนได้ ปราดเปรียวสามารถเข้าป่าล่าเนื้อได้ 
เป็นต้น. พระพุทธองค์ตรัสว่า ชื่อว่าความไม่มีโรคเป็นลาภอย่างยิ่ง  ทรัพย์แม้เช่นกับความเป็นผู้
สันโดษด้วยวัตถุตามที่ตนได้แล้ว ย่อมไม่มี  ชื่อว่าญาติเช่นกับด้วยผู้คุ้นเคยกัน ย่อมไม่มี  ชื่อว่าความสุข
อย่างยิ่งเช่นกับพระนิพพานย่อมไม่มี  ดังนี้แล้วจึงตรัสพระคาถานี้ว่า 

อาโรคฺยปรมา  ลาภา สนฺตุฏฺ  ิปรม   ธน  
วิสฺสาสปรมา  าติ นิพฺพาน   ปรม   สุข   

ถอดความเป็นภาษาไทยว่า 
ลาภทั้งหลายมีความไม่มีโรคเป็นอย่างยิ่ง  
ทรัพย์มีความสันโดษเป็นอย่างยิ่ง 
ญาติมีความคุ้นเคยเป็นอย่างยิ่ง  
พระนิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง  ”  

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
ลาภทั้งหลายมีความเป็นผู้ไม่มีโรคเป็นอย่างยิ่ง.  จริงอยู่ ลาภทั้งหลายแม้มีอยู่แก่คนมีโรค 

ไม่จัดเป็นลาภแท ้เพราะฉะนั้น ลาภทั้งปวงจึงมาถึงแก่คนไม่มีโรคเท่านั้น  เหตุนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้า
จึงตรัสว่า อาโรคฺยปรมา  ลาภา.  ภาวะคืออันยินดีด้วยวัตถุที่ตนได้แล้วซึ่งเป็นของมีอยู่แห่งตน ของ
คฤหัสถ์หรือบรรพชิตนั่นแล ชื่อว่าสันโดษ.  สันโดษนั้นเป็นทรัพย์อันยิ่งกว่าทรัพย์ที่เหลือ.  มารดาก็
ตาม บิดาก็ตามจงยกไว้. ไม่มีความคุ้นเคยกับคนใด. คนนั้นไม่ใช่ญาติแท้:  แต่มีความคุ้นเคยกับคนใด  
คนนั่นแม้ไม่เนื่องกันก็ชื่อว่าเป็นญาติอย่างยิ่งคืออย่างสูง เหตุนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าจึงตรัสว่า วิสฺ
สาสปรมา  าตี. อนึ่ง ชื่อว่าความสุขเหมือนพระนิพพาน  ย่อมไม่มี  เหตุนั้น   พระผู้มีพระภาคเจ้า
จึงตรัสว่า  นิพฺพาน   ปรม   สุข  

ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง ชนเป็นอันมากบรรลุอริยผลทั้งหลายมีโสดาปัตติผลเป็น
ต้น.  

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 
ค าอธิบายของพระอรรถกถาจารย์เป็นความจริงที่ว่า ทรัพย์สมบัติไม่ได้ก่อให้เกิดความสุข

แก่คนที่มีโรคภัยเบียดเบียน.  และเรื่องของทรัพย์มีปรากฏในสุภาษิตค าคมของไทยเราว่า ยินดีเท่าที่ได้ 



78 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

พอใจเท่าที่มี โชคดีที่สุด  กล่าวคือมีความสุขในความมี  ไม่ต้องทุกข์ใจที่อยากเพ้อฝันอยากได้มากขึ้น
เรื่อย ๆ .  ในประเด็นเรื่องญาติก็มีค าไทยกล่าวว่า แม้เป็นชาติเป็นเชื้อ  ถ้าไม่เอื้อเฟื้อก็เหมือนเนื้อใน
ป่า  แม้ไม่ใช่ชาติ ไม่ใช่เชื้อ  ถ้ามีความเอื้อเฟื้อก็เหมือนเนื้ ออาตมา  ความเอื้อเฟื้อในที่นี้ก็คือ
ความคุ้นเคยนั่นเอง.  ส่วนค าว่านิพพานเป็นสุขนั้นเป็นที่เข้าใจกันดีแล้ว. 

เรื่องที่  7. เรื่องพระติสสเถระ 
เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพุทธองค์ทรงประทับอยู่ในเมืองไพศาลี ทรงปรารภภิกษุรูปใด

รูปหนึ่ง  ตรัสพระพุทธพจนน้ี์. 

มูลเหตุของเรื่อง 
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า เมื่อพระพุทธองคต์รัสกับภิกษุทั้งหลายว่า  นับจากนี้ไป 4 เดือน 

เราจักปรินิพพาน. ภิกษุ 700 ในส านักของพระพุทธองค์ถึงความสะดุ้งแล้ว. ธรรมสังเวชเกิดขึ้นแก่พระ
ขีณาสพทั้งหลาย. ภิกษุปุถุชนทั้งหลายไม่สามารถจะอดกลั้นน้ าตาได้. ภิกษุทั้งหลายเป็นพวก ๆ เที่ยว
ปรึกษากันว่า จะเอาอย่างไรกันดี.  ครั้งนั้น ภิกษุรูปหนึ่งชื่อว่าติสสเถระคิดว่า ข่าวว่า อีก 4 เดือน พระ
พุทธองค์จักปรินิพพาน  ก็ตอนนี้เรายังไม่ปราศจากราคะ  เมื่อพระพุทธองค์ยังทรงพระชนม์อยู่นั่น
แหละ  เราควรถือเอาพระอรหัตให้ได ้แล้วจึงอยู่ผู้เดียวเท่านั้นในอิริยาบถทั้ง 4. ไม่มีการไปสู่ส านักของ
ภิกษุทั้งหลายหรือการสนทนาปราศรัยกับผู้ใดผู้หนึ่ง.   ครั้งนั้นภิกษุทั้งหลายกล่าวกะท่านติสสะว่า  
ท าไมคุณจึงท าตัวอย่างนี้. ท่านก็ไม่ฟังถ้อยค าของภิกษุเหล่านั้น.  ภิกษุเหล่านั้นกราบทูลความเป็นไป
นั้นแด่พระพุทธองค์แล้ว  กราบทูลว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พระติสสเถระไม่มีความรักในพระองค์.  
พระพุทธองค์รับสั่งให้หาท่านติสสะมาแล้วตรัสถามติสสะว่า ท าไมเธอจึงท าตัวอย่างนี้. เมื่อท่านกราบ
ทูลความประสงค์ของตนแล้ว ก็ทรงประทานสาธุการแล้วตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย ผู้มีความรักในเรา  จง
ท าตัวเป็นเหมือนติสสะเถิด  แม้คนกระท าการบูชาอยู่ด้วยของหอมและระเบียบดอกไม้เป็นต้น ก็ไม่ชื่อ
ว่าบูชาเราเลย แต่คนผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรมนั่นแหละชื่อว่าบูชาเรา  แล้วตรัสพระคาถานี้ว่า   

ปวิเวกรส   ปิตฺวา รส   อุปสมสฺส  จ 
นิทฺทโร โหติ นิปฺปาโป ธมฺมปีติรส   ปิว . 

 ถอดความเป็นภาษาไทย 
บุคคลดื่มรสอันเกิดแต่วิเวกและรสพระนิพพานเป็นที่เข้าไป

สงบ ดื่มรสปีติอันเกิดแต่ธรรม  ย่อมเป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวาย  ไม่
มีบาป.” 

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
รสอันเกิดแล้วจากวิเวก อธิบายว่า ความสุขอันเกิดแต่ความเป็นผู้เดียว. ค าว่าดื่มรสวิเวกก็

คือดื่มแล้วด้วยความสามารถแห่งอันเป็นผู้ท ากิจมีอันก าหนดรู้ทุกข์เป็นต้น   ท าให้แจ้งโดยความเป็น



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 79 

 

 
 

อารมณ์.  ค าว่ารสแห่งพระนิพพานอันเป็นที่สงบ ก็คือดื่มแล้วซึ่งรสแห่งพระนิพพานอันเป็นที่เข้าไป
สงบกิเลส. ภิกษุผู้ขีณาสพ  ชื่อว่าเป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวายและไม่มีบาป เพราะความไม่มีความ
กระวนกระวายคือราคะเป็นต้นในภายใน  เพราะดื่มรสทั้งสองอย่างนั้น. แม้เมื่อดื่มรสแห่งปีติอัน
เกิดขึ้นแล้วด้วยสามารถแห่งโลกุตรธรรม 9 ย่อมเป็นผู้ไม่มีความกระวนกระวาย  และไม่มีบาป. 

ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง พระติสสเถระบรรลุพระอรหัตแล้ว. เทศนาได้มี
ประโยชน์แม้แก่มหาชนดังนี้. 

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 
จากเรื่องนี้ สามารถมองเห็นถึงความใส่ใจในอุดมการณ์ทางพระพุทธศาสนาของพระสงฆ์

สมัยพุทธกาลที่เมื่อบวชแล้วมุ่งตรงต่อพระนิพพาน ตามที่ผู้บวชตั้งเจตนาว่า สพฺพทุกฺขนิสฺสรณนิพฺ
พานสจฺฉิกรณตฺถาย ...  เพียงได้ยินข่าวว่าอีก 4 เดือนพระพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธปรินิพพานก็ส ารวจ
ตนเองว่ายังไม่บรรลุตามอุดมการณ์จึงรีบเร่งปฏิบัติธรรมเพื่อเข้าถึงอุดมการณ์นั้น  ซึ่งต่างจากสมัยนี้ 
แม้ตั้งใจบรรพชาอุปสมบทตามอุดมการณ์เดิม แต่ทุ่มเทกับงานก่อสร้างอาณาจักรของตน  ท าตัวเป็น
เหยื่อของวัสดุก่อสร้าง เป็นเหยื่อของผู้รับเหมาก่อสร้าง และอื่น ๆ ที่ สุดท้ายก็ไม่มีแม้แต่เวลาจะใส่ใจ
ถึงอุดมการณ์ทางพระพุทธศาสนาชนิดที่ไม่น่าจะเป็น 

เรื่องที่ 8 เรื่องท้าวสักกะ 
เรื่องนี้เกิดขึ้นในคราวที่พระพุทธองค์ทรงประทับอยู่ในเวฬุวคาม ทรงปรารภท้าวสักกะ 

ตรัสพระพุทธพจนน้ี์ 

มูลเหตุของเรื่อง 
พระอรรถกถาจารย์เล่าว่า ท้าวสักกเทวราชทรงทราบความว่าพระพุทธเจ้าอาพาธมีอัน

แล่นไปแห่งพระโลหิตเป็นสมุฏฐาน ในเมื่อพระองค์ทรงปลงอายุสังขารแล้ว จึงทรงด าริว่าควรที่เราจะ
ไปสู่ส านักของพระพุทธองค์แล้วท าคิลานุปัฏฐาก  ทรงละอัตภาพประมาณ 3 คาวุตเสีย  เข้าไปเฝ้า
พระพุทธองค์ถวายบังคมแล้ว  ใช้พระหัตถ์ทั้งสองนวดพระบาท  ครั้งนั้นพระพุทธองค์ตรัสถามท้าว
สักกะนั้นว่าผู้นั้นเป็นใคร  เมื่อทรงทราบค าตอบว่าเป็นท้าวสักกะแล้วถามถึงสาเหตุที่ต้องมาหา.  ท้าว
สักกะกราบทูลว่า มาเพื่อบ ารุงพระองค์ผู้ประชวร. พระพุทธองคต์รัสกับท้าวสักกะว่า  กลิ่นมนุษย์ย่อม
ปรากฏแก่เทวดาทั้งหลายเหมือนซากศพที่ผูกไว้ที่คอ ตั้งแต่ 100 โยชน์ขึ้นไป  ท่านจงไปเถิด  เรามี
ภิกษุผู้คิลานุปัฏฐากของเราคอยดูแลแล้ว. ท้าวสักกะกราบทูลถึงความมุ่งมั่นในการที่พระองค์จะ
กระท า โดยไม่ค านึงถึงว่าระยะทางจะไกลเท่าใด  ค านึงแต่เพียงว่าจะมาดูแลพระพุทธองค์เท่านั้น  เช่น 
ใช้ศีรษะทูนพระบังคนหนักของพระพุทธองค์ไปทิ้ง  จนกระทั่งพระพุทธองค์ทรงหายประชวรดีแล้ว จึง
เสด็จกลับไปสวรรค์  เหล่าพระภิกษุก็ชื่นชมต่อการที่ท้าวสักกะมีความรักและเคารพในพระพุทธเจ้า .  
พระพุทธองค์สดับถ้อยค าชื่นชมของภิกษุเหล่านั้นแล้วตรัสถามถึงเรื่องที่สนทนากัน  ครั้นได้ค ากราบ



80 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

ทูลตอบแล้วตรัสว่า ข้อซึ่งท้าวสักกเทวราชท าสิเนหาในเรานั้น ไม่น่าแปลก. เพราะท้าวสักกเทวราชนี้ 
ฟังธรรมเทศนาแล้วเป็นโสดาบัน ละความเป็นท้าวสักกะชรา ถึงความเป็นท้าวสักกะหนุ่ม  เหตทุี่อาศัย
เรา แท้จริงเมื่อท้าวเธอเสด็จนั่งในท่ามกลางเทพบริษัท ณ อินทสาลคูหา ในกาลเมื่อตนถูกมรณภัย
คุกคาม ท าคนธรรพ์เทพบุตรชื่อปัญจสิขะออกหน้าเสด็จมาหาเรา  เราได้กล่าวว่า  

 

ดูก่อนท้าววาสวะ      ท่านจงถามปัญหากะเรา 
ท่านปรารถนาปัญหาข้อใดข้อหนึ่งในพระหฤทัย  
เราจะท าที่สุดแห่งปัญหานั้น ๆ ของท่านได้แน่แท้ “  

เมื่อจะบรรเทาความสงสัยของท้าวเธอ จึงได้แสดงธรรมเทศนา ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์
จบลง ธรรมาภิสมัยได้มีแก่สัตว์ทั้งหลายประมาณ 14 โกฎิ.  ส่วนท้าวสักกเทวราชบรรลุโสดาปัตติผล
ตามที่ประทับนั่งแล้วนั่นเอง  กลายเป็นท้าวสักกะหนุ่มแล้ว เรามีอุปการะเป็นอันมากแก่ท้าวสักก
เทวราชนั้นด้วยประการอย่างนี้ ชื่อว่าความสิเนหาในเราของท้าวสักกเทวราชนั้น   ไม่น่าแปลก ไม่น่า
อัศจรรย์  ก็การพบเห็นเหล่าอริยบุคคลก็ดี  การอยู่ ณ ที่เดียวกันกับเหล่าอริยบุคคลก็ดี  ก่อให้เกิดสุข  
แต่ว่ากิจเช่นน้ันกับพวกคนพาลให้เกิดทุกข์ทั้งนั้น  แล้วจึงได้ทรงภาษิตคาถาเหล่านี้ว่า  
 

สาหุ  ทสฺสนมริยาน         สนฺนิวาโส  สทา  สุโข      
อทสฺสเนน  พาลาน         นิจฺจเมว  สุขี  สิยา. 
พาลสงฺคตจารี  หิ           ทีฆมทฺธาน  โสจติ 
ทุกฺโข  พาเลหิ  สวาโส     อมิตฺเตเนว  สพฺพทา. 
ธีโร  จ  สุขส วาโส            าตีน ว  สมาคโม 

                    ตสฺมา  หิ 
ธีรญฺจ  ปญฺ ญฺจ  พหุสฺสุตญฺจ 
โธรยฺหสีล   วตวนฺตมริย  
ต   ตาทิส   สปฺปุริส   สุเมธ  
ภเชถ   นกฺขตฺตปถ ว   จนฺทิมา. 

ถอดความเป็นภาษาไทยว่า 
การพบเห็นเหล่าอริยบุคคลเป็นการดี 
การอยู่ร่วมกับด้วยเหล่าอริยบุคคลให้เกิดสุขทุกเมื่อ 
บุคคลพึงเป็นผู้มีสุข เป็นนิตย์แท้จริง เพราะไม่พบเห็นพวกคนาล  
เพราะว่า คนเที่ยวสมาคมกับคนพาลย่อมโศกเศร้า ตลอดกาล
ยืดยาวนาน  
ความอยู่ร่วมกับพวกคนพาลให้เกิดทุกข์เสมอไป เหมือนความ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 81 

 

 
 

อยู่ร่วมด้วยศัตรู 
ปราชญ์มีความอยู่ร่วมกันเป็นสุข เหมือนสมาคมแห่งญาติ.  

  เพราะฉะนั้น  แล 
ท่านทั้งหลาย จงคบหาผู้ที่เป็นปราชญ์ และมีปัญญาทั้งเป็นพหุ
 สูต  น าธุระไปเป็นปกติ มีวัตร   เป็นอริยบุคคล  เป็น
สัตบุรุษมีปัญญาดีเช่นนั้น    
เหมือนพระจันทร์ ซ่องเสพคลองแห่งนักขัตฤกษ์ฉะนั้น.” 

อธิบายความในพระพุทธพจน์ 
ค าว่า สาหุ  ในพระพุทธขอนี้มีความหมายว่า เป็นการยังประโยชน์ให้ส าเร็จ  คือว่าเป็น

ความงาม  ได้แก่กรรมอันเจริญ. หาใช่เพียงการพบพระอริยบุคคลเหล่านั้นอย่างเดียวเป็นการดีไม่  ถึง
ความเป็นคือเป็นต้นว่าการนั่งร่วมกับพระอริยบุคคลเหล่านั้น ณ ที่เดียวกันก็ดี  ความเป็นคืออันได้เพื่อ
จะกระท าวัตรและปฏิวัตรแก่พระอริยบุคคลเหล่านั้นก็ดี  เป็นการดีโดยแท้. เพราะผู้ใดเที่ยวร่วมกับคน
พาล เป็นความทุกข์ตลอดกาลนาน. เพราะผู้นั้นถูกสหายพาลพูดชักชวนให้กระท ากรรมมีอันตัดที่ต่อ
เป็นต้น เป็นผู้ร่วมฉันทะกับสหายพาลนั้น กระท ากรรมเหล่านั้นต้องกรรมกรณ์หลายอย่างมีถูกตัดมือ
เป็นต้น ชื่อว่าย่อมโศกเศร้าสิ้นกาลยาวนาน.  ขึ้นชื่อว่าการอยู่ ณ ที่เดียวกันกับผู้เป็นศัตรูมีมือถือดาบก็
ดี พวกสัตว์ร้ายมีอสรพิษเป็นต้นก็ดี ก่อให้เกิดทุกข์เป็นนิตย์ฉันใด  การอยู่ร่วมกับคนพาลก็ฉันนั้น
เหมือนกัน.  การอยู่ร่วมด้วยปราชญ์นั้นเป็นสุข  เหตุนั้นจึงชื่อว่ามีการอยู่ร่วมให้เกิดสุข  หมายความว่า 
การอยู่ ณ ที่เดียวกันกับด้วยบัณฑิตให้เกิดสุข. ถามว่า การอยู่ร่วมด้วยปราชญ์ให้เกิดสุขอย่างไร? ตอบ
ว่า  เหมือนสมาคมแห่งหมู่ญาติฉะนั้น.  อธิบายเพิ่มเติมว่า  การสมาคมแห่งหมู่ญาติอันเป็นที่รักให้เกิด
สุขฉันใด  การอยู่ร่วมด้วยปราชญ์ให้เกิดสุขฉันนั้น. เพราะการอยู่ร่วมกับคนพาลให้เกิดทุกข์ อยู่ร่วมกับ
ด้วยบัณฑิตให้เกิดสุข  ฉะนั้นแล  ท่านทั้งหลายจงคบหา คือว่าเข้าไปนั่งใกล้ท่านที่เป็นปราชญ์สมบูรณ์
ด้วยปัญญา และผู้สมบูรณ์ด้วยปัญญาเป็นโลกิยะและโลกุตระ ซึ่งชื่อว่าผู้มีปัญญา และผู้ถึงพร้อมด้วย
อาคมและอธิคมที่ชื่อว่าพหุสูต  ผู้ชื่อว่าน าธุระไปเป็นปกติ  เพราะความเป็นผู้มีอันน าธุระไปเป็นปกติ  
คือให้ถึงพระอรหัต  ผู้ช่ือว่ามีวัตร   เพราะวัตรคือศีลและวัตรคือธุดงค์ ผู้ชื่อว่าอริยะ เพราะความเป็นผู้
ไกลจากกองกิเลสผู้สัตบุรุษ ผู้มีปัญญางามเห็นปานนั้น เหมือนพระจันทร์ซ่องเสพอากาศที่กล่าวกันว่า
คลองแห่งนักขัตฤกษ์  อันไม่มัวหมองฉะนั้น. 

ในกาลที่ตรัสพระพุทธพจน์จบลง  คนเป็นอันมากบรรลุอริยผลทั้งหลายมีโสดาปัตติผลเป็น
ต้นแล้ว 

 

แง่คิดจากพระพุทธพจน์ 
คนพาลกับบัณฑิตมีทุกสังคม ทุกยุค ทุกสมัย เป็นของคู่กันที่ อยู่ตรงกันข้ามกันเสมอ 



82 | ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  

เหมือนมือแขนขามีซ้ายขวา  คนพาลกับบัณฑิตมีผลต่อชะตาชีวิตด้วยกันแต่ตรงกันข้ามกัน  คือคบคน
พาล คนพาลก่อทุกข์  คบบัณฑิต บัณฑิตก่อสุข  คนพาลมีคุณภาพเชิงลบ  พาลมากเท่าใด ลบมาก
เท่านั้น  บัณฑิตมีคุณภาพเชิงบวก  ฉลาดมากเท่าใด  บวกมากเท่านั้น  ดังนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัสใน
มงคลสูตรว่า  อเสวนา  จ  พาลาน   ปณฺฑิตานญฺจ  เสวนา ... เอตมฺมงฺคลมุตฺตม  ฯ  แปลว่าการไม่คบ
คนพาลเป็นมงคลอย่างสูงสุด  การคบบัณฑิตเป็นมงคลอย่างสูงสุด.  หรือแม้แต่ในสุภาษิตของไทยก็
ปรากฏมีว่า  คบคนพาล พาลพาไปหาผิด  คบบัณฑิต บัณฑิตพาไปหาผล 

สรุป 
พระพุทธศาสนาสอนว่าการเกิดเป็นทุกข์ แก่ก็เป็นทุกข์ ... จากการศึกษาพระไตรปิฎกแล้ว

พบว่า พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงความสุขเหมือนกันดังที่ปรากฏในพระธรรมบทซึ่งเป็นบทร้อยกรอง  
ต่อมาพระอรรถกถาจารย์ได้อธิบายในรูปของร้อยแก้ว  ท าให้ผู้ศึกษาได้เห็นชัดเจนถึงสถานที่ตรัส 
บุคคลที่ปรารภถึง และตรัสแล้วเกิดผลอย่างใด  เมื่อว่าโดยสรุปแล้วความสุขที่ได้ศึกษามานี้ มี 2 
ประเภท และ 2 กลุ่มหลัก คือ 

กลุ่มหนึ่งคือ 
1. สุขกาย เช่น อาโรคฺยปรมา  ลาภา ไม่มีโรคก็อยู่สุขสบาย 
2. สุขใจ  เช่น อุปสนฺโต  สุข   เสติ  (ละความแพ้ชนะได้) เข้าไปสงบภายใน(คือจิต) ย่อม     
     อยู่เป็นสุข 

และกลุ่มสองคือ 
1. สามิสสุข  ความสุขอิงอามิส  เช่น ชิฆจฺฉา  ปรมา  โรคา  ความหิวเป็นโรคอย่างยิ่ง น่ี

เป็นความทุกข์  นัยะอันตรงกันข้ามก็คือ ความอิ่มหน าส าราญเป็นอาการหายโรค 
นั่นก็คือเป็นความสุขนั่นเอง 

2. นิรามิสสุข  ความสุขที่ไม่อิงอามิส  เช่น นิพฺพาน   ปรม   สุข   นิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2539). พจนานุกรมพุทธศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ ๑๒.กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500.

 กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ:  

 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2529). สารานุกรมพระพุทศาสนา. ประมวล

พระนิพนธ์. พิมพ์ครั้งที่ 1. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 


