
ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 123 

 

 
 

ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 
A STUDY OF THE RELATIONSHIP  

BETWEEN THERAVADA AND MAHAYANA BUDDHISM 
 

พระสุขุม สุขวฑฺฒโก1, พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม2, สามเณรประสงค์ จันค า3, 
Phrasukhum Sukhuwatthko1 Phramaha Maghavin Purisuttamo2 Samanera Prasong Chankham3 

กตัญญู มูลแสง4, อรรถพล นารี5, ชาลิสา ใจบุญ6, แลมนัสวี ศรีนนท์7 

Katunyu Mulseang4, Attaphol Naree5, Chalisa Jaiboon6, and Manatsawee Srinont7 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย1-6  
Mahamakut Buddhist University1-6 

มหาวิทยาลัยมหิดล7 

Mahidol University7 

E-mail: Phrasukum001@hotmail.com 

 
ได้รับบทความ: 3 พฤษภาคม 2564; แก้ไขบทความ: 2 มิถุนายน 2564; ตอบรับตีพิมพ์: 18 มิถุนายน 2564 

 

บทคัดย่อ 

ประวัติพระพุทธศาสนามีความเป็นมายาวนานกว่าสองพันปีมาแล้ว ผ่านมาหลายยุคหลาย
สมัย หลังจากที่ผ่านกาลเวลามาเป็นระยะเวลาอันยาวนานและการเดินทางไปเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ในที่ต่างๆ ท าให้เกิดนิกายที่มากมายที่เปลี่ยนแปลงไปตามสภาพภูมิประเทศและท้องถิ่นนั้นๆ 
พระพุทธศาสนาได้มีการปรับปรุง เปลี่ยนแปลง แก้ไขในบางส่วนเพื่อให้เข้ากับผู้ปฏิบัติได้ง่าย เหมาะ
กับรูปแบบหรือวิถีชีวิตดั้งเดิมของท้องถิ่นนั้นๆ เพราะเหตุนี้ จึงเกิดเป็นนิกายต่างๆ ขึ้นมามากมายถึง 
18 นิกายใหญ่ แต่ที่เราเห็นกันในปัจจุบันนี้มีอยู่ 2 นิกายใหญ่ๆ คือ หินยาน (เถรวาท) และมหายาน 
โดยนิกายทั้งสองนี้ได้มีความแตกต่างกันหลายประการอันเนื่องมาจากการปรับหลักธรรมให้เข้ากับภูมิ
ประเทศและวิถีชีวิตของประชาชน แต่ถึงอย่างไรก็ตาม ไม่ว่าพุทธศาสนาจะมีหลายนิกายเพียงใด แต่ก็
มาจากที่เดียวกันคือมาจากองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จึงท าให้ข้อวัตรปฏิบัติหรือหลักธรรม
บางอย่างมีความสัมพันธ์คล้ายคลึงกัน แต่คงจะท าให้ทั้งสองนิกายเหมือนกันทั้งหมดก็คงเป็นไปไม่ได้ 
ถึงอย่างไรก็ตาม ทั้งสองนิกายเน้นสอนให้ทุกคนเป็นคนดีและหลุดพ้นจากความทุกข์ 

ค าส าคัญ: ความสัมพันธ์, พุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 

 

mailto:Phrasukum001@hotmail.com


124 | ว ร ส ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  
 

 
Abstract 

The history of Buddhism is more than two thousand years ago. For many 
generations, after a long period of time and the journey of spreading Buddhism in 
various places, these caused many Buddhist sects that changed in accordance with 
the terrain and the local areas. Buddhism had been improved and changed some parts 
in order to be easy to follow, suitable for the form and the original way of life of the 
local regions. Consequently, many sects of Buddhism had occurred for 18 main sects. 
But in the present day, there are two main sects; Hinayana (Theravada) and Mahayana 
which both sects are different in many matters due to the alteration of Dhamma which 
is suitable for the terrain and people’s way of life. However, all the sects are from the 
same Buddha although they are various. Therefore, some routines, customs or 
disciplines are similar. But it may be impossible that these of both sects are the same. 
However, both of them focus on teaching everyone to be good and free from suffering. 

Keywords: the relationship, Theravada and Mahayana Buddhism 

 

บทน า 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนาเถรวาทและ
มหายาน ในประเด็นที่ว่าด้วยเรื่องของพระพุทธเจ้า การเผยแผ่ของนิกาย ค าสอนเรื่องสุขาวดีและ
นิพพาน และความเช่ือเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์ ซึ่งผู้วิจัยได้เห็นถึงความส าคัญในการศึกษาเกี่ยวกับเรื่องนี้
เนื่องจากพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีความเก่าแก่ มีศาสนิกชนที่นับถือมากมายทั่วโลก และด้วย
เหตุที่เป็นศาสนาที่เก่าแก่จึงท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงหลักธรรมบางข้อ ตลอดทั้งรูปแบบการเผยแผ่
ศาสนาเพื่อให้เข้ากับสภาพแวดล้อม ที่อยู่อาศัยในแต่ละท้องถิ่น เมื่อเวลาได้ล่วงเลยประมาณ 100 ปี 
ภายหลังพุทธปรินิพพานได้เกิดความแตกแยกทางความคิดเห็น ท าให้พุทธศาสนาถูกแบ่งออกเป็น      
2 นิกาย ได้แก่นิกายมหาสังฆิกะ ซึ่งมีความเห็นว่า ควรมีการแก้ไขปรับปรุงพระธรรมวินัยบางข้อ      
กับนิกายเถรวาทหรือหินยานที่เห็นควรให้คงไว้ซึ่งพระธรรมวินัยดั้งเดิม ต่อมานิกายสังฆิกะได้พัฒนา
กลายมาเป็นพุทธศาสนานิกายวัชรยาน ทั้งสองนิกายนี้ถึงจะมีความแตกต่างกันไปมากแต่ก็ยังมีต้น
ก าเนิดของนิกายมาจากที่เดียวกัน จึงท าให้ทั้งนิกายเถรวาทและมหายานนั้นมีความสัมพันธ์กันอยู่
หลายประการ ในการเขียนบทความเรื่องศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 125 

 

 
 

จึงศึกษาค้นคว้าหาข้อมูลของทั้งสองนิกายว่ามีความสัมพันธ์กันมากน้อยประการใดอันจะเป็น
ประโยชน์ในการประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวันของเรา 

ค าสอนในพระพุทธศาสนาของทัง้สองนิกาย 

ค าสอนของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท : พระพุทธศาสนานิกายเถรวาท (หินยาน) ยึด
มั่นอยู่ในธรรมวินัยอันเป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าตามแบบเดิมตั้งแต่ครั้งปฐมสังคายนา ไม่ยอม
เปลี่ยนแปลง ยกพระธรรมวินัยไว้ในฐานะอันสูงส่งและศักดิสิทธิ์ แม้พระไตรปิฎกก็ไม่เปลี่ยนแปลง คง
รักษาของเดิมซึ่งเป็นภาษามคธเอาไว้เป็นหลักเป็นธรรมนูญของพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท ใครจะ
แปลเป็นภาษาอะไรก็แปลไป แต่ไม่ทิ้งของเดิมคงรักษาของเดิมภาษามคธเป็นหลัก 

ค าสอนของพระพุทธศาสนานิกายมหายาน : พระพุทธศาสนานิกายมหายานเป็นพวก
ก้าวหน้าและเปลี่ยนแปลง มองพระพุทธพจน์ในแง่ปรัชญา วิพากษ์วิจารณ์ความหมายพระพุทธพจน์
ไปในแง่ต่าง ๆ ตามความคิดของบุคคลแต่ละบุคคล ปรับปรุงธรรมวินัยไปตามกาละเทศะ เพื่อความ
เหมาะสมแก่ประชาชนและสิ่งแวดล้อม เพื่อประโยชน์แก่พระพุทธศาสนา มีการแปลพระไตรปิฎกเป็น
ภาษาจีน แล้วใช้ต้นฉบับน้ันเป็นหลัก 

บ่อเกิดของพระพุทธศาสนานิกายมหายาน 

พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทหรือหินยาน เป็นนิกายที่เก่าแก่ที่สุดในพระพุทธศาสนาและ
ได้รับการเคารพนับถือมากในเอเชียตะวันตะวันออกเฉียงใต้ ได้แก่ ไทย ลาม พม่า และกัมพูชา เป็น
นิกายที่ได้รับความเคารพน้อยมากในประเทศจีน เวียดนาม ส าหรับประเทศไทยนิกายเถรวาทได้รับ
การเคารพนับถือเป็นอันมากถึง 94 % แต่ถรวาทในประเทศไทยยังได้แบ่งเป็นนิกายย่อยอีก 2 นิกาย 
คือ มหานิกาย และ ธรรมยุตินิกาย 

มหายานได้รับการเคารพนับถือ อยู่ประเทศแถบตอนเหนือของอินเดีย เนปาล จีน ญี่ปุ่น 
เกาหลี เวียดนาม มองโกเลีย ไปจนถึงบางส่วนของรัสเซีย ที่มีผู้นับถือมากในประเทศแถบเหนือจึง
เรียกได้อีกชื่อหนึ่งว่า อุตตร นิกายปัจจุบันพุทธศาสนิกชนส่วนใหญ่ของโลกเป็นผู้นับถือนิกายมหายาน
จ าเดิมแต่ศตวรรษที่ 6 เป็นต้นมา ความเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวงได้เกิดขึ้นแก่พระพุทธศาสนา คือ
การอุบัติแห่งนิกายมหายานอันเป็นนิกายส าคัญคู่กับเถรวาทจากอดีตกาลถึงปัจจุบัน มูลเหตุให้เกิด
นิกายมหายานขึน้มานั้นมีหลายกรณีด้วยกัน ดังนี้ 

1. ศาสนาพราหมณ์ ได้มีการปฏิรูปตั วเองขนาดใหญ่ เพราะมีฐานะตกต่ ากว่า
พระพุทธศาสนามานาน ความคิดที่จะเอาชนะพระพุทธศาสนาจึงเกิดขึ้น การเปลี่ยนแปลงในศาสนา
พราหมณ์นั้นท าหลายด้านที่กระทบกระเทือนต่อพระพุทธศาสนา คือ  “น าเอาหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาเข้าไปบรรจุในตอนท้ายของพระเวท สร้างพระเจ้าส าคัญขึ้น 3 องค์ เลียนแบบพระ



126 | ว ร ส ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  
 

รัตนตรัย คือ พระพรหม ผู้สร้าง พระศิวะ ผู้ท าลาย พระนารายณ์ ผู้ธ ารงรักษา เรียกว่า ตรีมูรติ และ
ให้พระนารายณ์ผู้มีหน้าที่ธ ารงรักษาโลก อวตารลงมาช่วยโลกเมือเกิดยุคเข็ญ โดยการน าเอา
พระพุทธเจ้าเป็นอวตารปางหนึ่งของพระนารายณ์ เรียกว่า พุทธวตาร แต่อธิบายในทางเสียหายกว่า 
เนื่องจากมีแทตย์คืออสูรพวกหนึ่ง บ าเพ็ญตบะไปเกิดบนในสวรรค์กันมากพระนารายณ์จึงอวตารลงมา 
เพื่อสอนให้คนทั้งหลาย และพวกแทตย์ไม่ให้ไปเกิดบนสวรรค์ ทั้งนี้เพื่อที่จะกลืนพระพุทธศาสนา และ
ให้คนทั้งหลายเห็นว่าค าสอนในพระพุทธศาสนาเป็นอสูร คือพวกแทตย์เท่านั้น ไม่อาจสู้ค าสอนของ
พราหมณ์ได้” เนื่องจากพระเวท มีคนศึกษาเรียนรู้กันได้น้อย พวกพราหมณ์จึงสร้างคัมภีร์ประเภทที่
เรียกว่า ปุราณะขึ้นเพื่อให้ตนทั่วไปได้ศึกษาในคัมภีร์เหล่านั้น ในยุคปราณะนี้ คัมภีร์ที่เด่นดังมากคือ 
รามายณะ ของ ฤษีวาลมิกีและ มหาภารตยุทธ ซึ่งมีจุดเด่นอยู่ที่ ภควัตตีตา ของท่าน กฤษณะปายวาส 
ตัวเอกในเรื่องทั้ง 2 นี้ คือ พระราม และ พระกฤษณะ พราหมณ์บอกว่าเป็นอวตารของพราหมณ์  
ความเปลี่ยนแปลงของพราหมณ์ในคราวนี้ ได้สร้างความสนใจให้เกิดขึ้นแก่คนเป็นอันมาก     ท าให้
ชาวพุธโดยเฉพาะที่เป็นฆราวาสเกิดความคิดต่ืนตัวที่จะตอบโต้ศาสนาพราหมณ์ และแสวงหาพวก โดย
ถือปริมาณส าคัญกว่าคุณภาพ ลัทธิธรรมเนียม พิธีกรรม ความเชื่อถือ ต่าง  ๆ ที่ไม่เคยปรากฏใน
พระพุทธศาสนาจึงเกิดขึ้น เพื่อเป็นอุบายวิธีที่จะดึงคนทั้งหลายให้มานับถือพระพุทธศาสนา โดยแสดง
ให้เขาเห็นว่ามีอะไรที่มีอยู่ในศาสนาพราหมณ์ ในพระพุทธศาสนาก็มี และดีกว่าเสียด้วยบางอบ่างใน
ศาสนาพราหมณ์ไม่มีแต่พระพุทธศาสนากลับมีสิ่งเหล่านั้น 

2. นิกายมหายาน เกิดจากนิกายมหาสังฆิกะ เพราะนิกายนี้มีความศรัทธาในพระพุทธเจ้า
สูงมาก พระพุทธเจ้าในความรู้สึกของมหาสังฆิกวาท มีฐานะเป็นเทพเจ้ามากกว่าจะเป็นมนุษย์ ความ
เชื่อของมหาสังฆิ-กะมีว่า ทั้งนักบวช ฆราวาส และแม้แต่สัตว์ดิรัจฉาน อาจเป็นพระโพธิสัตว์ได้ทั้งนั้น     
หากบ าเพ็ญบารมี 6 ประการ คือ ทาน ศีล ขันติ วิริยะ ฌาน ปรัชญา ซึ่งเป็นแนวเดียวกับมหายาน     
ที่เน้นหนักไปในทางที่จะให้คนเป็นพระโพธิสัตว์ ท าหน้าที่ช่วยสัตว์โลกให้หลุดพ้นจากความทุกข์     
โดยขอหลุดพ้นเองเป็นคนสุดท้าย จึงได้เรียกตนเองว่ามหายาน แปลว่า ยานใหญ่ที่อาจขนสัตว์ข้าม
สังสารวัฏได้มาก 

3. เกิดจากอิทธิพลของวัฒนาธรรมต่างชาติ หลังพุทธปรินิพานมีชาติต่าง ๆ ไหลบ่าเข้าไป
ในชมพูทวีปมาก เช่น สกะ กรีก ง้วยสี ปาร์เตียน เป็นต้น แต่ละชาติที่เข้าไปได้มีการแลกเปลี่ยนแปลง 
น าเอาระบบความคิดวัฒนธรรมต่าง ๆ มาผสมผสานกัน เพื่อแสวงหาพวก อย่างไรก็ตาม สาเหตุทั้ง 3 
นั้น ยังคงเป็นสาเหตุภายนอกอยู่นั่นเองปัจจัยส าคัญในการแตกแยกกันในพระพุทธศาสนาคงอยู่ที่
ความไม่เสมอกันในด้านสีลสามัญญตา ความเสมอกันในด้านศีลคือระเบียบระเบียบวินัย และด้านทิฏฐิ
สมามัญญตา ความเสมอกันในด้านทิฏฐิ คือสร้างความแตกแยกให้ เกิดขึ้นในหมู่สงฆ์มาทุยุคทุกสมัย 
เช่นในกรณีของการแยกออกเป็นนิกายต่าง ๆ ถึง 18 นิกาย เป็นต้น (พระเทพดิลก, 2548) 



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 127 

 

 
 

ทรรศนะเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและมหายาน 

ชาวพุทธเถรวาทเมื่อกล่าวถึงพระกายของพระพุทธองค์จึงมักจะแยกกล่าวเป็นสองส่วน
ด้วยกัน คือ พระกายส่วนที่เป็นเนื้อหนัง กับ พระกายที่เป็นคุณธรรม พระกายอย่างแรกสามารถ
แตกดับได้ตามกาลเวลา แต่พระกายอย่างหลังไม่มีวันแตกดับ ทุกครั่งที่ชาวพุทธร าลึกถึงพระพุทธคุณ 
แล้วน้อมใจยึดเอาพระพุทธคุณนั้นเป็นสิ่งกระตุ้นให้กล้าหาญเบิกบานและทดทนในการท าความดีก็ถือ
ว่าได้สัมผัสกับพระกายนี้แล้ว แต่ส าหรับพุทธศาสนามหายาน พระพุทธเจ้าทรงมี พระกายสามภาค    
จะเห็นได้ว่าพระกายทั้งสามนี่ตรงกับกายในความเชื่อของฝ่ายเถรวาทอยู่สองกาย คือ ธรรมกาย      
กับนิรมาณกาย ที่มหายานเพิ่มเข้ามาคือสัมโภคกาย สิ่งที่ทั้งสองนิกายยอมรับเกี่ยวกับพระพุทธเจ้า 
คือ 

1. ทั้ งสองนิกายรับรองว่า พระพุทธเจ้าได้ก าเนิดและทรงเป็นพระประมุขของ
พระพุทธศาสนาก็ตามแต่ผิดกับการให้ก าเนิดและทรงเป็นประมุขของศาสนาอื่น พระองค์ทรงบรรลุ
อนุตตรสัมมา-โพธิญาณจากสามัญชน โดยการสั่งสมบารมีมาในอดีตชาติมากมาย  

2. ทั้งสองนิกายรับรองว่า ขณะที่พระองค์ด ารงพระชนม์ชีพอยู่ แม้จะมีความเป็นอยู่อย่าง
สามัญชน แต่ในความรู้สึกของชาวพุทธแล้ว พระองค์มีฐานะเหนือกว่ามวลเทพของอินเดียและทรงเป็น
ศาสดาใน 3 โลกธาตุ คือ มนุษย์โลก เทวโลก และพรหมโลก 

3. ทั้งสองนิกายรับรองว่า พระพุทธเจ้ากับพระอรหันต์ แม้จะหลุดพ้นกิเลสแล้วก็ตามแต่มี
ฐานะต่างกันมาก พระพุทธเจ้าทรงบ าเพ็ญบารมีมามากในอดีต ซึ่งพระอรหันต์ไม่อาจเปรียบเทียบได้
เลย และพระพุทธเจ้าจะมีเพียงองค์เดียวในหลายๆ กัลป์ส าหรับโลกเรานี้ อีกประการหนึ่งพระพุทธเจ้า
ประสูติมาเพื่อโปรดสัตว์ แต่พระอรหันต์จะไม่มีหน้าที่โดยตรงเช่นนั้น 

4. ทั้งสองนิกายรับรองว่า การปฏิบัติธรรมมี 2 อย่าง คือ อาศัยทฤษฏีกับการปฏิบัติ แต่จะ
เห็นแจ้งอย่างไร เร็วหรือช้า อยู่ที่ความขยันหมั่นเพียร หรือ ด้วยกุศลธรรมในปางก่อน 

5. ทั้งสองนิกายรับรองว่า การเห็นแจ้งโดยไม่มีการปฏิบัติ จะไร้ประโยชน์ แต่การปฏิบัติที่
ไม่เห็นแจ้งก็ไร้ผล แต่ในข้อปลีกย่อยอาจจะต่างกันบ้าง (บุญมี แท่นแก้ว, 2548) 

ความสัมพันธ์ด้านการเผยแผ่ของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและมหายาน 

มหายานกับหินยานนั้น ท่านทั้งหลายก็เห็นแล้วว่าเป็นพุทธศาสนาหรือแสงสว่างด้วยกัน      
จะมีผิดกันบ้างก็ตรงที่เครื่องประกอบภายนอกเล็กๆน้อยๆอันเนื่องมาจากความต้องการปลีกย่อยของ
บุคคลผู้น าพระศาสนาไปเผยแผ่ในที่นั้นๆชึ่งมีประชาชนต่างกัน มีขนบธรรมเนียมต่างกัน มีความ
จ าเป็นบางอย่างที่ครอบง าเข้าอยู่ต่างกัน แต่ทั้งสองนิกายก็ยังคงเป็นศาสนา หรือแสงสว่างอยู่นั้นเอง 
เวลาล่วงมาตั้ง 2,000 ปีกว่าแล้ว ใครจะไปชี้ได้โดยเด็ดขาดว่าตะเกียงดวงไหนเป็นตะเกียงดวงเก่า    
และมันจะไม่ให้แสงสว่าง ใครบ้างที่สามารถท าตะเกียงที่จุดขึ้นแล้ว จะไม่ให้มีแสงเสียเลยแม้แต่



128 | ว ร ส ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  
 

เล็กน้อย และใครบ้างจะคัดค้านว่า ถ้าใช้กระจกหน้าตะเกียงเป็นสีต่างๆแล้วมันจะหมดคุณภาพในการ
ส่องถนนหนทางส าหรับเดิน พุทธศาสนาในธิเบต ก็ไม่เหมือนกับพุทธศาสนาในประเทศจีน ในประเทศ
จีน ก็ไม่เหมือนกันแม้ในญี่ปุ่น ในญี่ปุ่นก็ยิ่งไม่เหมือนกับในอินเดีย ในอินเดียก็ไม่เหมือนในพม่า ในพม่า
ก็ไม่เหมือนในลังกา ถึงแม้ในลังกา ก็มิใช่ว่าจะตรงกันทุกประการกับพุทธศาสนาในประเทศไทย แต่
ทั้งนี้ทั้งนี้ ขอให้เข้าใจว่า มันไม่เหมือนกันเฉพาะตะเกียง หรือ สีของกระจกหน้าตะเกียงทั้งหมดย่อม
ส่องให้เห็นภาพของสิ่งที่อยู่รอบตัวเราได้ด้วยกันทั้งนั้น แม้ว่าแสงสว่างนั้นๆ จะมากน้อยกว่ากันบ้าง 
มันก็ไม่อาจจะลวงตาจนท าให้เราเห็นภาพน้ัน ผิดจากความเป็นจริงไป  พระพุทธเจ้าทุกๆ พระองค์ จะ
เป็นกี่ล้านองค์ก็ตามสอนอย่างเดียวกันหมด ไม่แตกต่างกันเลยฉันใด พุทธศาสนาของพระองค์ ไม่ว่า
นิกายไหน ย่อมสอนมีความมุ่งหมายอย่างเดียวกัน ให้แสงสว่างมีปัญญาดับทุกข์ ในท านองเดียวกัน
(พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.). 

ความสัมพันธ์ระหว่างสุขาวดีกับนิพพานในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและมหายาน 

ค าว่า “นิพพาน” ในพุทธศาสนาซึ่งฝ่ายเถรวาทแสดงไว้มีอยู่ ๒ สภาพ ในขุททกนิกาย          
อิติวุตตกะ ธาตุสูตร พระพุทธเจ้ากล่าวถึงนิพพานธาตุ 2 ประเภท คือ  1. สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ 
หมายถึง นิพพานโดยที่ยังมีอินทรีย์ 5 ยังคงอยู่ (ยังมีชีวิตอยู่)  2. อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ หมายถึง 
นิพพานทั้งดับภพและเวทนาได้สิ้นเชิงแล้ว สิทธัตถพุทธเจ้ามีเทศนาว่า ผู้หมดกิเลสย่อมไม่กลับมาเกิด 
ไม่มีภพไม่มีชาติ คือไม่มีความเป็นไปโดยธรรมดานั้นอีก ความหมายในที่นี้จึงมีเป็น 2 นัย อันหนึ่ง
หมายว่าไม่กลับมามีภพ มีชาติอย่างเดิมอีก คือ ไม่มีภพ ไม่มีชาติ เช่น ภพและชาติของคนมีกิเลส
ทั้งหลายอีก อีกนัยหนึ่งหมายความว่าภพเช่นเดิมหรือชาติเช่นเดิมสูญสิ้นไป คือ ไม่มีการกลับมาสู่ภพ
และชาติเช่นเดิมอีก ส่วนปัญหาว่า พระอรหันต์ เมื่อสิ้นชีพแล้วมีคดีอย่างไร จักต้องยืนยันตามพระ
ด ารัสของพระพุทธเจ้าที่มีเป็นความว่า “การดับสิ้นของพระอรหันตขีณาสพ เหมือนประทีปที่
ปราศจากเชื้อคือหมดไส้หมดน้ ามัน ย่อมดับหายไปไม่ติดเป็นดวงไฟอีก อีกนัยหนึ่งเปรียบเหมือนเมล็ด
พืชที่ถูกต้มแล้วหรือเผาแล้วหมดยางในพืชจะงอกอีกไม่ได้ฉะนั้น” (เสถียร พันธรังสี, 2554)  

ฝ่ายมหายานแสดงถึงสภาวะหมดกิเลสว่าเป็นนิพพานเช่นเดียวกัน โฮเน็นอธิบาย
คุณลักษณะของแดนสุขาวดี กล่าวโดยสรุปได้ดังนี้ แดนสุขาวดีคือแดนที่ท าให้สรรพสัตว์บริสุทธิ์ ถ้าคน
ที่มาเกิด ณ แดนสุขาวดียังมีกิเลสตัณหาหลงเหลืออยู่สิ่งเหล่านี้จะหมดไปเมื่อเข้ามาในแดนสุขาวดี ใน
แดนสุขาวดีจะไม่มีกิเลสตัณหาหรือมลทินใดๆ เหลืออีกเลยทุกผู้ทุกนามจะตรัสรู้ ณ แดนนี้ ดังนั้นจึง
กล่าวได้ว่าแดนสุขาวดีในทรรศนะของโฮเน็นก็คือแดนแห่งพระนิพพานซึ่งอาจเรียกว่าเป็นแดนแห่ง
ความสุขสงบยิ่ง โฮเน็นรับการตีความเช่นนี้มาจากปรมาจารย์จีนของนิกายสุขาวดีไม่ว่าจะเป็นการ
ตีความของถันหลวนหรือฉานเต้า แม้ว่าลักษณะของแดนสุขาวดีที่โฮเน็นเสนอไว้ข้างต้นมีทั้งลักษณะที่
เป็นนามธรรมและรูปธรรม แต่สิ่งส าคัญคือเป็นภาพของแดนสุขาวดีที่สรรพสัตว์ในโลกแห่งสังสารวัฏ



ว า ร ส า ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  | 129 

 

 
 

ไปอุบัติและจะได้ตรัสรู้ ณ ที่นั้น ใน Senchakushu โฮเน็นกล่าวไว้ชัดเจนว่าบรรดาสรรพสัตว์ที่มา
อุบัติ ณ แดนสุขาวดีหลังจากสิ้นชีวิต ละจากโลกแห่งสังสารวัฏแล้วจะไม่ย้อนกลับไปเวียนว่ายตายเกิด
ในโลกแห่งสังสารวัฏ (non-retrogression) อีก (ประทุม อังกูรโลหิต, 2553) อย่างไรก็ตาม หากดูโดย
องค์รวมแล้วก็พอสรุปได้ว่าทั้งเถรวาทและมหายาน เมื่อกล่าวถึงนิพพานหรือสุขาวดีก็คือเป็นที่ที่มี
ความสุขเหนือที่อื่นใดในทั้งจักวาร เป็นที่สงบเย็น ใครเข้าถึงสภาวะนั้นแล้วจะเป็นผู้ที่ไม่มีกิเลส ไม่
กลับมาเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารไม่ได้รับความทุกขเวทนาอีก 

ความสัมพันธ์ด้านความเชื่อเรื่องพระโพธิสัตว์ในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและ
มหายาน 

โพธิ แปลว่า ความรู้ คือ ความรู้เรื่องการดับทุกข์ สรุปอยู่ในข้อที่ว่า สิ่งทั้งปวงไม่ควรยึดมั่น
ถือมั่น,สิ่งทั้งปวงเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา เป็นสุญญตาหรือที่ดีกว่านั้นก็จะพูดว่า เป็นตถตา หรือ     
ตถาตา. ความรู้ หรือ โพธิท่ีถึงที่สุด ก็คือรู้ว่าสิ่งทั้งปวงเป็นอย่างนั้นเอง แล้วก็ไม่ไปหมายมั่นในสิ่งใด  
อยู่อย่างไม่มีความทุกข์ มีความเยือกเย็นเป็นนิพพาน.(พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.) แนวคิดเกี่ยวกับพระ
โพธิสัตว์ มิใช่เป็นแนวความคิดที่เกิดขึ้นใหม่เพียงเป็นการน าเอาวิถีการปฏิบัติของพระพุทธเจ้ามา
ปฏิบัติเพี่อที่จะด าเนินตามโพธิสัตว์ดังที่พระพุทธเจ้าเคยใช้ในการบ าเพ็ญเพียรเพื่อความเป็น
พระพุทธเจ้าเท่านั้น การเสวยชาติเป็นพระโพธิสัตว์ ก็คือเรื่องที่มีในชาดกซึ่งพระองค์ทรงพระโพธิสัตว์
ในหลายรูปลักษณ์เป็นทั้งสัตว์ดิรัจฉาน มนุษย์ เทวดา พรหม เป็นต้น (สุวิญ รักสัตย์, 2555). 

พระโพธิสัตว์กล่าวโดยย่อแบ่งเป็น 2 ได้แก่ อนิยตะ 1 นิยตะ 1 โดยอนิยตะ แปลว่า ไม่แน่ 
หมายความว่า พระโพธิสัตว์ทั้งสามประเภทนั้น ถ้าไม่ได้รับพยากรณ์คือค ายืนยันหรือรับรองจาก
พระพุทธเจ้า จะได้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต นี้เรียกว่าอนิยตะโพธิสัตว์ เพราะยังไม่แน่ว่าจะได้เป็น
พระพุทธเจ้าหรือไม่ อาจเป็นพระปัจเจกพระพุทธเจ้าหรือสาวกตามที่ได้ตั้งปณิธาน หรือความ
ปรารถนาเอาไว้ เรียกว่าอนิยตะโพธิสัตว์ แต่ถ้าพระโพธิสัตว์ที่ได้รับการพยากรณ์จากพระพุทธเจ้าแล้ว
เรียกว่านิยตโพธิสัตว์ คือจะต้องมาตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าอย่างแน่นอน (ปุ้ย แสงฉาย, ม.ป.ป.) 

ดังนั้น ลักษณะของพระโพธิสัตว์ จึงเป็นการแสดงถึงคุณลักษณะพิเศษที่ได้สั่งสมบุญญา
บารมีมาอย่างต่อเนื่อง กล่าวคือหากพระโพธิสัตว์เป็นผู้มีความเชี่ยวชาญด้านปัญญาย่อมแสดงว่าพระ
โพธิสัตว์ได้สั่งสม ปัญญาบารมีมาอย่างไม่ขาดสาย สรุปแล้วการที่พระโพธิสัตว์องค์ใดองค์หนึ่งจะมีคุณ
วิเศษในด้านใดก็ย่อมขึ้นอยู่กับการได้พบภูมิบารมีในด้านนั้นมาอย่างช้านานพร้อมกันนี้เมื่อพระ
โพธิสัตว์ได้สั่งสมบารมีแล้วย่อมเป็นการยืนยันถึงความเที่ยงตรงต่อการเข้าถึงพุทธภูมิหรือส าเร็จความ
เป็นพระพุทธเจ้าได้ไวด้้วยเช่นกัน (พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, 2557). 

 
 



130 | ว ร ส ร ว นั ม ฎ อ ง แ ห ร ก พุ ท ธ ศ า ส ต ร ป ริ ท ร ร ศ น์  
ปี ที่  8  ฉ บั บ ที่  1 ( 2 5 6 4 ) :  ม ก ร า ค ม  -  มิ ถุ น า ย น  
 

สรุป 

พระพุทธสานาเป็นศาสนาที่มีมานานหลายพันปี นิกายในพุทธศาสนาก็แตกออกไปหลาย
นิกายอันเกิดจากความเปลี่ยนแปลงของพราหมณ์ในคราวได้สร้างความสนใจให้เกิดขึ้นแก่คนเป็นอัน
มาก ท าให้ชาวพุทธโดยเฉพาะที่เป็นฆราวาสเกิดความคิดตื่นตัวที่จะตอบโต้ศาสนาพราหมณ์ และ
แสวงหาพวก โดยถือปริมาณส าคัญกว่าคุณภาพ แต่ถึงจะมีการเปลี่ยนแปลงไปมากขนาดไหนก็ตาม 
แต่ละนิกายล้วนมีจุดก าเนิดเกิดมาจากที่เดียวกัน คือมาจากพระพุทธเจ้านั่นเอง ดังนั้นรากฐานต่าง  ๆ 
รวมถึงข้อวัตรปฏิบัติที่มีมาตั้งแต่อดีตก็ยังคงรักษาไว้ เมื่อเราได้ศึกษาและเข้าใจถึงความสัมพันธ์ของทั้ง
สองนิกายแล้วย่อมจะท าให้เราเข้าใจกันง่ายขึ้น ยอมรับในการปฏิบัติหน้าที่ ไม่ก้าวก่ายหน้าที่ แต่ละ
คนปฏิบัติหน้าที่ของตนเองอย่างเต็มความสามารถ เพื่อการรักษาไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาและเพื่อ
ความสุขของเหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลาย เมื่อเราเข้าใจเช่นนี้แล้วยังจะกล่าวโทษฝ่ายตรงข้ามที่ไม่ยอมท า
เหมือนฝ่ายของตนอีกหรือไม่ 

เอกสารอ้างอิง 

บุญมี แท่นแก้ว. (2548). พระพุทธศาสนาในเอเชีย. กรุงเทพฯ: โอ.เอส. พริ้นติ้ง เฮ้าส์.  
ประทุม อังกูรโลหิต. (2553). พระมหาปณิธานของพระโพธิสัตว์-ข้อโต้แย้งทางปรัชญา. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์แห่งจุฬาฯ.  
ปุ้ย แสงฉาย. (ม.ป.ป.). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: ลูก ส.ธรรมภักดี.  
พระเทพดิลก. (2548). ประวัติศาสตร์พุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. (2557). เอกสารประกอบการสอนวิชาเปรียบเทียบค าสอนพุทธ

ศาสนาเถรวาทกับมหายาน. กรุงเทพฯ: จรัลสนิทวงศ์การพิมพ์.  
พุทธทาสภิกขุ. (ม.ป.ป.). ฟ้าสางฯ 1. ม.ป.ท.: ม.ป.พ.  
พุทธทาสภิกขุ. (ม.ป.ป.). ลัทธิความเป็นมาแห่งพระศาสนาหินยาน-มหายาน. ม.ป.ท.: ม.ป.พ.  
สุวิญ รักสัตย.์ (2555). พระพุทธศาสนามหายาน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: บางกอกบล๊อก.  
เสถียร พันธรังสี. (2554). พุทธประวัติมหายาน.  พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพฯ: ศยาม.  


