
วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 165 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

แนวทางการจัดการศึกษาที่ย่ังยืนของพระสงฆ์ในกลุ่มประเทศตามแนวภูเขาพนมดง
รัก: ไทย กัมพูชา และลาว 

SUSTAINABLE APPROACHES TO EDUCATION OF SANGHA IN THE COUNTRY 
ALONG THE PHANOM DONGRAK MOUNTAIN RANGE: THAILAND CAMBODIA 

AND LAOS 
 

พระครูปริยัติวสิุทธิคุณ1, ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม2 

Phrakhrupariyatvisuttikhun1, Thanarat Sa-ard-iam2 

วัดโพธิพฤกษาราม ตำบลท่าตมู อำเภอท่าตูม จังหวดัสรุินทร์1 

Watphopruksaram Tha Tum Subdistrict, Tha Tum District, Surin Province1 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทาเขตสุรินทร์2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus2 

E-mail: epgsurin2557@gmail.com 
 

ได้รับบทความ: 16 พฤศจิกายน 2564;  แก้ไขบทความ:26 ธันวาคม 2565;  ตอบรับบทความ:26 ธันวาคม 2565; 

 

บทคัดย่อ 

อารยธรรมพนมดงรัก เป็นอารยธรรมเก่าแก่ที่สุดแห่งหนึ่งในอาณาบริเวณนี้ โดยเฉพาะอารยธรรม
ที่มีพระพุทธศาสนาเป็นแกนกลางการสืบต่อของอารยธรรม ดังนั้น ในบทความนี้กำหนดวัตถุประสงค์ 4 
ประเด็น 1) เพื่อนำเสนอข้อมูลพื้นฐานของอารยธรรมพนมดงรัก 2) เพื่อศึกษาพระพุทธศาสนาตามแนวเขา
พนมดงรัก 3) เพื่อนำเสนอการศึกษาของสงฆ์ตามแนวเขาพนมดงรัก และ 4) เพื่อนำเสนอแนวทางการพัฒนา
การศึกษาที่ยั่งยืนของประเทศตามแนวเขาพนมดงรักโดยผ่านมิติการศึกษาสงฆ์ บทความนี้เป็นการศึกษาเชิง
เอกสาร แล้วนำเสนอเชิงพรรณนาวิเคราะห์ ผลการศึกษาพบว่า พนมฎองแหรก เป็นภูเขาที่ตั้งอยู่ด้านภาค
อีสานใต้ของประเทศไทย เป็นพรมแดนไทยกับกัมพูชาโดยเริ่มจากที่ราบสูงโคราชทอดตัวยาวไปทางทิศ
ตะวันออกถึงปราสาทวัดพู เมืองจำปาศักดิ์ ประเทศลาว ในสองฝั่งของพนมดงรักนี้ ปรากฏร่องรอยอายธรรมที่
มีมาตั้งแต่อดีต 3,000 ปีล่วงมาแล้ว และยังคงมีกลุ่มชาติพันธุ์ตั้งถิ ่นฐานในแถบเทือกเขาพนมดงรักอย่าง
ต่อเนื่อง ดังปรากฏศาสนสถาน คือ ปราสาทหิน แหล่งโบราณสถาน หรือวัสดุอุปกรณ์เครื่องใช้ในอดีต เช่น 
เครื่องมือโลหะ รวมทั้งภาพวาดยุคก่อนประวัติศาสตร์ เช่นผาแต้ม อำเภอโขงเจียม จังหวัดอุบลราชธานี และใน
แง่ของวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ เช่น วัฒนธรรมข้าว  การแต่งตัว วรรณกรรมต่าง ๆ วัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับ
พระพุทธศาสนา  เป็นต้น หากต้องการเห็นความยั่งยืนของการจัดการศึกษาพระสงฆ์ตามแนวเขาพนมดงรัก 
และมีผลเชิงรูปธรรมมากขึ้น ควรมีการบูรณาการการทำงานด้วยหลัก “บวร” คือ “บ้าน วัด หน่วยงานราชการ

mailto:epgsurin2557@gmail.com


Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

166 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

หรือโรงเรียน” ของทั้ง 3 ประเทศในแทบเทือกเขาพนมดงรัก ทั้งนี้ เพื่อให้การจัดการศึกษาสงฆ์เป็นไปใน
ทิศทางเดียวกัน และเป็นการสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างประเทศ โดยใช้ความเป็นวัฒนธรรมพุทธเดียวกัน
มาเป็นเครื่องหล่อหลอม หรือเป็นสะพานเชื่อมคนในตามแนวเขาพนมดงรักให้ได้เข้าถึงแก่นพุทธธรรมอัน
เดียวกัน 

คำสำคัญ: พระพุทธศาสนา, พระสงฆ์, การศึกษา, ภูเขาพนมดงรัก 
 

Abstract 

Phanom Dongrak civilization is one of the oldest civilizations in this sub- region. 
Especially the civilization that has Buddhism as the core, the continuation of civilization. 
Therefore, in this article, the author has set 4  objectives which are 1 )  to present basic 
information about the Phanom Ngaeng civilization 2 )  to study Buddhism in Khao Phanom 
Dongrak, 3 )  to present the monastic study of the Phanom Daeng mountain particles, and 4 ) 
to propose a sustainable development approach in Khao Phanom Dongrak through the 
monk’ s education dimension.  The prostitution of this paper is a descriptive analysis. The 
results showed that:The Phanom Dongrak which used in the contemporary Thai language. It 
is a mountain located in the southeastern part of Thailand as the border between Thailand 
and Cambodia, starting from the Korat Plateau, stretching to the east to the Prasat Wat Phu 
in Champasak, Laos.  Both sides of Phanom Dongrak show signs of embarrassment that have 
existed for the past 3 ,000  years ago, and there are still many ethnic groups inhabiting the 
particles of the Phanom Dong Mountains.  It appears as a place of worship, namely stone 
castles, historic sites, or past materials such as various metal tools, including prehistoric 
paintings.  Such as Pha Taem, Khong Chiam district Ubon Ratchathani province, and in terms 
of the intangible culture such as rice culture, dress culture, literature, culture related to 
Buddhism, etc. If we want to see the sustainability of monk education in the Phanom Ngaong 
mountain range and have very tangible results up.  There should be an integration of work 
according to the “BAWORN” principle namely “families, temples, government or schools” of 
all three countries in almost Phanom Dong Rak mountain range. To manage monk education 
in the same direction and to build good relations between countries by using the same 
Buddhist culture as a casting machine or as a bridge connecting people in the particles to the 
same Buddhist essence. 

Keywords: Buddhism, Sangha, Education, Khao Phanom Dongrak 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 167 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

บทนำ 
ในบรรดาอารยธรรมที่เคยเจริญรุ่งเรืองในอดีตของโลกนั้น อารยธรรมที่ตั้งอยู่ในแนวทิวเขาพนมดง

รัก ซึ่งกั้นเขตแดนระหว่างประเทศไทยและประเทศกัมพูชา และเป็นภูเขาที่ทอดตัวยาวเริ่มจากทิศตะวันตก
บริเวณท่ีราบสูงโคราชทอดยาวไปทางทิศตะวันออกถึงเมืองจำปาศักดิ์ ประเทศลาว อารยธรรมนี้ในแถบนี้ เป็น
อารยธรรมของกลุ่มชาติพันธ์เขมร, ลาว, ส่วย และเยอ ซึ่งเจริญรุ่งเรืองมาตั้งแต่อดีต และยังคงอยู่ถึงปัจจุบัน 
ในบริเวณท่ีกลุ่มชาติพันธ์เหล่านี้อาศัยนั้นเรียกว่า “บริเวณเทือกเขาพนมฎองแหรก” ซึ่งเป็นภาษาเขมรถิ่นไทย 
และมีการเรียกในภาษาไทยในปัจจุบันว่า “ภูเขาพนมดงรัก” 

ในส่วนของพระพุทธศาสนานั้นได้เข้ามาเผยแผ่ศาสนธรรมในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักนี้ตั้งแต่ยุค
พุทธศตวรรษที่ 3 ในยุคพระเจ้าอโศกมหาราช โดยพระองค์ได้ทรงสมณทูตออกมาประกาศศาสนธรรม จำนวน 
9 สาย และสายที่ 8 คือ พระโสณะและพระอุตตระไปสุวรรณภูมิ อันได้แก่กลุ่มประเทศในอุษาคเนย์ในปัจจุบัน 
คือ ไทย พม่า กัมพูชา และลาวในปัจจุบัน เมื่อพระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับจากกลุ่มชาติพันธ์ท้องถิ่นแล้ว 
ก็สามารถเริ่มประดิษฐานตั้งมั่นจากอดีตกระทั้งถึงปัจจุบัน ดังปรากฏผ่านจากศาสนสถาน ศาสนวัตถุ ศาสน
บุคคลที่มีปรากฏจากอดีตตราบถึงปัจจุบัน ในท่ามกลางกระแสการเคลื่อนย้ายทางวัฒนธรรมโดยมีพุทธศาสนา
เป็นแกนกลางนั้น ได้มีการนำเอาอารยธรรมของชนชาวชมพูทวีป ซึ่งเป็นมาตุภูมิของพุทธศาสนาไปเลยแพร่ใน
เขตดินแดนอุษาคเนย์อีกด้วย ทั้งแนวคิดการเมืองการปกครอง ภาษา วัฒนธรรม คติความเชื่อต่าง ๆ ร่วมทั้ง
ศิลปวิทยากรต่างด้วย  

ในอิทธิพลของพระพุทธศาสนาทีมีต่ออุษาคเนย์นั้น ซึ่งหนึ่งที่ยังคงสืบเนื่องจากอดีตถึงปัจจุบัน ก็คือ
เรื่องศึกษาของพระสงฆ์ ซึ่งในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักนั้น การศึกษาสงฆ์มีความสำคัญต่อการคงอยู่ของ
วัฒนธรรม สังคมของชุมชนในบริเวณเทือกเขานี้ การศึกษาสงฆ์ในแถบเทือกเขานี้อาจจะดูเหมือนมีความ
แตกต่าง ในแง่ของวิธีการ และระบบการจัดการเรียนการสอน อันเนื่องมาจากการเข้าไปจัดการดูระบบ
การศึกษาโดยรัฐของแต่ละประเทศ แต่เหนือสิ่งอ่ืนใด สิ่งที่เหมือนกันของการจัดการศึกษาสงฆ์ก็คือ การมุ่งหวัง
สันติสุขให้บังเกิดขึ้นในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก โดยผ่านมิติของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ (Human 
Resources) ให้กลายเป็นทรัพยากรที่มีคุณค่า และมีคุณธรรมในการดำเนินชีวิต นำสันติสันติสุขสู่สังคม 

ดังนั้น ในบทความวิชาการนี้ ผู้เขียนจึงขอนำเสนอความยั่งยืนของของพระพุทธศาสนาในมิติของ
การศึกษาสงฆ์ที่อยู่ในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก ทั้งนี้ เพื่อนำเสนอมุมมองในมิติของการพัฒนาการศึกษาของ
คณะสงฆ์ให้ยั่งยืน ในท่ามกลางโลกที่กำลังเปลี่ยนแปลง ในท่ามกลางความแตกต่างของประเทศและชาติพันธ์ 
แต่กลุ่มชนในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก ก็ยังคงอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขตราบเท่าในปัจจุบัน 

ข้อมูลพื้นฐานของเทือกเขาพนมดงรัก 
เทือกเขาพนมฎองแหรก หรือทิวเขาพนมดงรัก  (เขมร: ជួរភ្ន ំដងររក , Chuor Phnom 

Dângrêk; ไทย: ทิวเขาพนมดงรัก, อักษรโรมัน: Thio Khao Phanom Dongrak, ลาว: Sayphou Damlek) 
มาจากภาษาเขมรว่า "พนมดองแร็ก" มีความหมายว่า "ภูเขาไม้คาน" เป็นภูเขาที่ทอดตัวในแนวตะวันออก -
ตะวันออก เป็นพรมแดนกั้นระหว่าง ประเทศไทย และประเทศกัมพูชา (wikipedia.org, 2563: ออนไลน์)  

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B9%80%E0%B8%82%E0%B8%A1%E0%B8%A3
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%96%E0%B8%AD%E0%B8%94%E0%B8%AD%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%A3%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99%E0%B8%AD%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%A3%E0%B9%82%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B9%81%E0%B8%9A%E0%B8%9A%E0%B8%96%E0%B9%88%E0%B8%B2%E0%B8%A2%E0%B9%80%E0%B8%AA%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%87%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%91%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%A2%E0%B8%AA%E0%B8%96%E0%B8%B2%E0%B8%99
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B8%A5%E0%B8%B2%E0%B8%A7
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A8%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A8%E0%B8%81%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%9E%E0%B8%B9%E0%B8%8A%E0%B8%B2


Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

168 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

คำว่า ว่า “พนมฎองแหรก” นี ้ เป็นภาษาเขมรถิ ่นไทย หากมีการแยกคำออก เพื ่อให้เห็น
ความหมายของรากศัพท์ที่แท้จริงของคำนี้ ก็จะประกอบไปด้วย “พนม+ฏองแหรก” คำว่า “พนม” เป็นคำ
เขมร แปลว่า ภูเขา หรือ ลักษณะของสิ่งที่เป็นพุ่มยอดแหลมอย่างดอกบัวตูม (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556: 802) 
ส่วนคำว่า “ฎองแหรก” แปลว่า “ไม้คาน” (รายการพันสายรุ้ง ตอน พนมดงรักศึกษา 1 ภูมิศาสตร์ชาติพันธ์ 
2558) ดังนั้น เมื่อเอาสองคำมาต่อกัน ก็จะแปลว่า ภูเขาไม้คาน หรือชาวเขมรถิ่นไทยจะเรียกว่า “ไม้คานหาบ
น้ำ” บางก็มี หรือภูเขาที่มีลักษณะทอดยาวจากตะวันตกไปตะวันออก แต่ในปัจจุบันนั้นคำว่า “พนมฎองแห
รก” ได้เพี้ยนมาเป็น “พนมดงรัก” ในปัจจุบัน ซึ่งเป็นชื่อเรียกอำเภอหนึ่งในจังหวัดสุรินทร์ คือ อำเภอพนมดง
รัก ดังนั้น ในบริเวณของภาคอีสานมีเทือกเขาที่ยิ่งใหญ่ทอดยาวไปทางทิศตะวันออก เป็นเทือกเขาที่ยิ่งใหญ่ใน
อุษาคเนย์ที่มีประวัติศาสตร์เรื่องราวของผู้คนที่นับเนื่องตั้งแต่ยุค 3-4 พันปีก่อนจนกระทั่งถึงปัจจุบัน ในบริเวณ
เทือกเขาพนมดงรักนี้ มีกลุ่มชาติพันธ์ที่อาศัยอยู่มาตั้งแต่อดีต คือ กลุ่มชาติพันธ์เขมร, ลาว, ส่วย, และเยอ และ
ในบริเวณดังกล่าวนี้ไม่เคยห่างหายจากการตั้งถิ่นฐานของผู้คนมาตั้งแต่อดีตตราบเท่าถึงทุกวันนี้  

เทือกเขาพนมดงรัก เป็นเทือกเขาที่ลักษณะทอดยาว ในบริเวณทิศเหนือหรือฝั่งบนของเทือกเขานี้
เป็นที่ตั้งถิ่นฐานของชาวเขมรถิ่นไทย หรือ “เขมรลือ” ส่วนด้านล่างของเทือกเขานี้เป็นที่ตั้งของเขมรล่าง หรือ
เขมรกัมพูชา และทั้งสองฝั่งเรียกภูเขาดังกล่าวนี้ว่า “พนมฎองแหรก”  หรือ “พนมดงรัก” ในภาษไทย ดังนั้น 
พนมฎองแรก / พนมดงรัก จึงแปลว่า เขาไม้คาน อันยาวตรง ต่อเนื่องจากที่ราบสูงโคราช คือผ่านจังหวัด
นครราชสีมา จังหวัดบุรีรัมย์ จังหวัดสุรินทร์ ตลอดแนว และผ่านจังหวัดศรีสะเกษ จังหวัดอุบลราชธานี 
จนกระท่ังถงึนครจำปาสักของประเทศลาวในปัจจุบัน ในส่วนของความเห็นของ เรือง คชมาย์ มหาวิทยาลัยราช
ภัฏสุรินทร์ ซึ่งได้กล่าวไว้ในรายการพันแสงรุ้ง ตอน พนมดงรักศึกษา 1 ภูมิศาสตร์ชาติพันธุ์ ระบุว่า...ในอดีตนั้น 
เทือกเขานี้ เรียกว่า “พนมเวง” ซึ่งแปลว่า “ภูเขายาว” แต่ภายหลังเรียกว่า “พนมฎองแหรก” หรือ “พนมดง
รัก” เทือกเขานี้...เป็นดินแดนเชื่อมโยงระหว่างมาตุภูมิกับมิตรภูมิ เพราะในแถบนี้มีกลุ่มชาติพันธ์เขมรอื่น ๆ 
อีก 12 กลุ ่มชาติพันธ์อาศัยอยู่ในบริเวณดังกล่าวนี ้ด้วย... (รายการพันสายรุ ้ง ตอน พนมดงรักศึกษา 1 
ภูมิศาสตร์ชาติพันธ์, 2558: ออนไลน์) ซึ่งมีความสอดคล้องกับข้อมูลการสัมภาษณ์ของ สุรัตน์ เลิศล้ำ ใน
รายการพันสายรุ้ง ที่ได้กล่าวเอาไว้ว่า “...เทือกเขาพนมดงรักอาจจะทำให้การเคลื่อนที่ของผู้คนในทั้ง 2 ฝั่งทั้ง
ฝั่งไทยและฝั่งกัมพูชา อาจจะช้าลงหน่อย เพราะต้องข้ามภูเขา ทั้งสองฝั่งมีความสัมพัน ธ์กันมาตั้งแต่โบราณ 
ตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ ทั้งสองฝั่งมีความสัมพันธ์กัน มีเรื่องเล่า มีเรื่องราว มีชีวิต ซึ่งมีความสัมพันธ์กัน
มาตั้งแต่โบราณ จนถึงปัจจุบัน ซึ่งมีมาตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์...มีการใช้ขวานหิน มีปราสาทในยุคก่อน
ประวัติศาสตร์ ก่อนพระนคร  มีปราสาทบายน นอกจากบายน ก็มีวัดพุทธ ในสมัยอยุธยา ก็มีการเผยแผ่พุทธ
ศาสนาจากกรุงศรีอยุธยาไป เพราะฉะนั้น ก็มีความเชื่อมโยงกันตลอด ต่อเนื่อง กระทั่งถึงปัจจุบัน”  ใน
ความเห็นของ พงศ์ธันว์ ลำเภาเงิน นักโบราณคดี ได้กล่าวเอาไว้ว่า “ในการขุดค้นข้อมูลทางโบราณคดีใน
บริเวณนี้ก็พบว่า...ในบริเวณนี้มีการตั้งรกราก ชุมชนตั้งแต่ก่อนประวัติศาสตร์ เช่น มีการค้นพบเครื่องมือหินขัด
พวกนี้ เครื่องมือโลหะต่างๆ ดังนั้น เป็นตัวชี้ยืนยันได้อย่างชัดเจนว่า มีการสืบต่อ หรือมีการใช้พื้นที่นี้อย่าง
ต่อเนื่อง มีมาตั้งแต่ดังเดิม บางครั้งก็มีมาเป็นลำดับ ๆ ....ในบริเวณดังกล่าวนี้ มีชุมชนกระจายอยู่ทั ่วไป 
โดยเฉพาะชุมชนที่มีการทำเหมืองเกลือและถลุงแร่โลหะมาตั้งแต่โบราณ 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 169 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

จากประเด็นที่กล่าวมาแล้วข้างต้น จึงสรุปได้ว่า พนมฎองแหรก หรือ พนมดงรักที่ใช้ในภาษาไทย
ปัจจุบัน เป็นภูเขาท่ีตั้งอยู่ด้านภาคอีสานใต้ของประเทศไทย เป็นเขตพรมแดนไทยกับกัมพูชาโดยเริ่มจากที่ราบ
สูงโคราชทอดตัวยาวไปทางทิศตะวันออกถึงปราสาทวัดพู เมืองจำปาศักดิ์ ประเทศลาว ในสองฝั่งของภูเขา
พนมดงรักนี้ ปรากฏร่องรอยอายธรรมที่มีมาตั้งแต่อดีต 3,000 ปีล่วงมาแล้ว และยังคงมีกลุ่มชาติพันธ์ต่าง ๆ 
อาศัยตั้งถิ่นฐานในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักอย่างต่อเนื่อง ดังปรากฏเป็นศาสนสถาน คือ ปราสาทหิน แหล่ง
โบราณสถานต่างๆ หรือวัสดุอุปกรณ์เครื่องใช้ในอดีต เช่น เครื่องมือโลหะต่าง ๆ รวมทั้งภาพวาดยุคก่อน
ประวัติศาสตร์ เช่นที่ผาแต้ม อำเภอโขงเจียม จังหวัดอุบลราชธานี และในแง่ของวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ 
(Intangible Cultural Heritage) เช่น วัฒนธรรมข้าว วัฒนธรรมการแต่งตัว วรรณกรรมต่างๆ วัฒนธรรมที่
เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เป็นต้น 

พระพุทธศาสนาในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก 

พระพุทธศาสนาได้เริ่มเข้ามาเผยแผ่พุทธธรรมในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักมาตั้งแต่สมั ยพุทธ
ศตวรรษท่ี 3 ในยุคของพระเจ้าอโศกมหาราช  

พระพุทธศาสนาในราชอาณาจักรไทย: ราชอาณาจักรไทย หรือประเทศไทยเป็นดินแดนหนึ่ง
ภายใต้สุวรรณภูมิ ประเทศไทยได้รับพระพุทธศาสนามจากสมณทูตสายที่ 8 คณะพระโสณะและพระอุตตรถระ
ซึ่งในกาลแห่งพระพุทธศาสนาแผ่มาสู่สุวรรณภูมินั้น ประเทศสยาม หรือประเทศไทยในปัจจุบันยังไม่ปรากฏ ซึ่ง
อาณาจักรที่ปรากฏอยู่ก่อนหน้าอาณาจักรสุโขทัย คือ อาณาจักรศรีวิชัย อาจักรทวารวดี อาณาจักรละไว้ หรือ
ลพบุรี อาณาจักรเจนละ อาณาจักรฟูนัน อาณาจักรจัมปา เป็นต้น 

พระพุทธศาสนาสมัยสุโขทัย (1792-1981) ในสมัยสุโขทัยนี้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองที่สุดใน
สมัยของพ่อขุนรามคำแหงมหาราช เมื่อปี พ.ศ.1820 ได้อาราธนาพระเถระจากพระนครศรีธรรมราช ซึ่งเป็น
แหล่งที่นิกายลังกาวงศ์กำลังเฟื้องฟูมาเผยพุทธศาสนาในกรุงสุโขทัย  ดังในศิลาจารึกหลักที่ 1 ด้านที่ 2 ว่า “พ่อ
ขุนรามคำแหง กระทำการโอย (ให้) ทานแก่พระมหาเถระสังฆราชปราชญ์เรียนจบปิฎกไตร หลวก (ฉลาด) กว่า
ปู ่ครูในเมืองนี ้ทุกคนลุก (ขึ ้นมา) แต่เมืองธรรมราช” พ่อขุนรามคำแหงทรงอาราธนาให้พระสงฆ์จาก
นครศรีธรรมราช พำนักอยู่ที่วัดอริญญิก หรือ วัดป่า จึงเกิดการปกครองสงฆ์เป็น 2 ฝ่าย คือ ฝ่ายคามวาสี และ
ฝ่ายอรัญญวาสีขึ ้นมา ในยุคสุโขทัยนี้ สยามประเทศมีความปกติสุข พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรือง 
ประชาชนชอบทำบุญให้ทาน ดังมีข้อความในศิลาจารึกว่า “คนในเมืองสุโขทัยนี้ มีทั้งชาวแม่ ชาวเจ้า ท้วยปั่ว 
ท่วยนา ลูกเจ้าลูกขุนทั้งสิ้นทั้งหลาย ทั้งผู้ชายผู้หญิงฝูงท่วย มีศรัทธาในพระพุทธศาสนา”  

พระพุทธศาสนาสมัยอยุธยา (1892-2310) อยุธยาเป็นเมืองหลวงของประเทศไทย (สยาม) ที่มี
อายุยืนยาวที่สุด คือ เป็นราชธานี เป็นระยะเวลา 417 ปี มีพระมหากษัตริย์ถึง 34 องค์จาก 5 ราชวงศ์ 
พระพุทธศาสนาในสมัยอยุธยานั้นแม้จะเจริญรุ่งเรืองด้วยดี มีบทบาทในพัฒนาประเทศชาติเคียงคู่กันมากับ
สถาบันมหากษัตริย์มาตลอดก็ตาม แต่ในบางยุคสมัย จะได้เผชิญกับปัญหาอุปสรรคบ้าง โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน
ยุคล่าอาณานิคมของชาติตะวันตกในคริสต์ศตวรรษที่ 16 โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสมัยรัชกาลของสมเด็จพระ
นารายณ์มหาราช พระองค์จะต้องเผชิญภัยคุกคามจากชาติวันตกทั้งในด้านความมั่นคง การเมือง เศรษฐกิจ 



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

170 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

การค้า และการพระพุทธศาสนาพระองค์ต้องใช้พระปรีชาสามารถ และกุศโลบายอันฉลาดและแยบยล จึงรอด
พ้นจากการรุกรานของชาติตะวันตกได้ 

พระพุทธศาสนาสมัยกรุงธนบุรี (2310-2325) พระพุทธศาสนาในสมัยกรุงธนบุรีนี้ เนื่องจากพระ
เจ้าตากสินมหาราช ทรงมีพระอัธยาศัยน้อมไปในทางบรรลุมรรคผลเห็นโทษทุกข์ภัยในสังสารวัฎ ปรารถนาจะ
บำเพ็ญสมณวิปัสสนาอย่างจริงจัง หากมีผู้ใดสามารถมาเป็นพระเจ้าแผ่นดินปกครองบ้านเมืองให้สงบสุขได้ 
พระองค์จะทรงมอบให้ทันที พระองค์จะได้ผนวชปฏิบัติสมณธรรมแต่ผู้เดียว เรื่องนี้มีปรากฏในจดหมายรายวัน
ในการนำทัพไปตีกรุงกัมพูชา พระเจ้าตากสินมหาราชทรงหาโอกาสเสด็จไปสนทนาธรรมกับพระมหาเถระอยู่
เสมอ จนพระองค์ทรงมีความรู้แตกฉานในทางธรรม จนกระทั่งทรงราชนิพนธ์เรื่อง “ลักษณะบุญ” ขึ้น 1 เล่ม 
ซึ่งยังปรากฏอยู่ในปัจจุบัน  

พระพุทธศาสนาสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ (2325-ปัจจุบัน) พระพุทธศาสนาในยุคต้นรัตนโกสินทร์
นั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสมัยรัชกาลที่ 1 ทรงทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก ดังจะเห็นได้จาก 
ส่งเสริมการศึกษาสงฆ์, การทำสังคายนาพระไตรปิฎก, การกวดขันวินัยของพระสงฆ์และศีลธรรมของประชาชน
, การสร้างปฏิสังขรณ์และรักษาวัดและวัตถุมีค่าทางพุทธศาสนา เป็นต้น และนอกจากนี้ในรัชสมัยอื่นๆ ก็มี
เหตุการณ์ที่สำคัญๆ เช่น มีการจัดวันวิสาขบูชาขึ้นในรัชกาลที่ 2 มีการสังคายนาบทสวดมนต์, มีการเกิดขึ้นของ
ธรรมยุตนิกาย พ.ศ.2376 ในรัชสมัยราชกาลที่ 3, มีการจัดวันมาฆบูชาขึ้นในรัชกาลที่ 4, มีการสถาปนา
มหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง 2 แห่งในรัชสมัยราชกาลที่ 5,  การจัดวันอาสาฬหบูชาขึ้นที่รัชสมัยราชการที่ 9 รวมทั้งมี
การจัดสร้างพุทธมณฑลที่เฉลิมฉลอง 25 พุทธศตวรรษ บนเนื้อที่ 25,000 ไร่ รวมทั้งจัดพิมพ์พระไตรปิฎก
ภาษาไทย จำนวน 25,000 ชุด เพ่ือพระราชทานไปในที่ต่าง ๆ ทั้งในและนอกประเทศ 

พระพุทธศาสนาในราชอาณาจักรกัมพูชา : ราชอาณาจักรกัมพูชา หรือประเทศกัมพูชาเป็น
ประเทศหนึ่งในอุษาคเนย์ที่ต้องอยู่ในเชิงเขาพนมฎองแหรก ในทิศเหนือติดชายแดนประเทศไทย ประเทศ
กัมพูชานั้นมีการเปลี่ยนแปลงชื่อประเทศมาหลายครั้ง ด้วยเหตุผลทางการเมืองเป็นหลัก แต่ในปัจจุบัน (ปี 
2565) เรียกชื ่อเป็นทางการว่า “พระราชอาณาจักรกัมพูชา” มีการปกครองในระบอบประชาธิปไตย มี
พระมหากษัตริย์เป็นประมุขเฉกเช่นกับประเทศไทย 

ในส่วนของพระพุทธศาสนานั้น ได้เข้ามาเผยแผ่ศาสนธรรมในราชอาณาจักรกัมพูชามาตั้งแต่ยุคต้น
พุทธกาล คือ ยุคพระเจ้าอโศก โดยการอ้างอิงหลักฐานทางอรรถกถาพระวินัยปิฎกเป็นสำคัญ แต่โดยภาพรวม
แล้ว การเข้ามาของพระพุทธศาสนานั้น มีการแบ่งออกเป็น 10 ยุคด้วยกัน คือ (1) พระพุทธศาสนาสมัยเมือง
พนม (ฟูนัน) (พ.ศ.543-พ.ศ.1093) (2) พระพุทธศาสนาสมัยเจนละ (พ.ศ.1093-1993) (3) พระพุทธศาสนา
สมัยพระนคร (พ.ศ.1345-1975) (4) พระพุทธศาสนาสมัยไทยมีอิทธิพล (พ.ศ.2134-2406) (5) พระพุทธศาสนา
ยุคฝรั ่งเศสปกครอง (พ.ศ.2406-2496) (6) พระพุทธศาสนาในยุคได้รับเอกราช (พ.ศ.2496-2513) (7) 
พระพุทธศาสนาในยุคสาธารณรัฐ (พ.ศ.2513-2518) (8) พระพุทธศาสนาในยุคเขมรแดง (พ.ศ.2518-2520) 9) 
พระพุทธศาสนาในยุคเวียดนาม-เฮงสัมริน (พ.ศ.2520-2535) และ (10) พระพุทธศาสนาในปัจจุบัน (พ.ศ.
2535-ปัจจุบัน) 

ในบทความฉบับนี้ ผู้เขียนขอนำเสนอเฉพาะในส่วนเหตุการณ์สำคัญๆ เท่านั้น ดังนี้ 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 171 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

1. ยุครุ่งเรืองที่สุด: คือ ยุคของพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 (Jayavarman VIII)  ซึ่งจัดอยู่ในยุคของพระ
นคร (พ.ศ.1345-1975) พระพุทธศาสนาในพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 (Jayavarman VIII) เป็นยุคที่มีความรุ่งเรือง
มากที่สุด พระองค์ทรงเปลี่ยนแปลงนโยบายการบริหารบ้านเมืองจากโลกทัศน์ของฮินดู “เทวสิทธิ” มาเป็น 
“พุทธราช” แทน ทำให้บทบาทของศาสนาฮินดูต่ำลง และศาสนาพุทธแบบมหายานเจริญรุ่งเรือง พระองค์ทรง
สร้างปราสาทหลายแห่ง เช่น ปราสาทบายน, ปราสาทนครธม, ปราสาทตาพรหม เพื่ออุทิศให้กับพระราช
มารดา, ปราสาทพระขรรค์ หรือปราสาทชัยศรี เพ่ืออุทิศให้กับพระราชบิดา, ปราสาทตาแก้ว, ปราสาทตาโสม, 
ปราสาทบันทายกุฎี, ปราสาทนาคพันธุ, ปราสาทบันทายฉมาร์ และนอกจากนี้มีการสร้างโรงพยาบาล 102 
แห่ง อโรคยศาลา 121 แห่ง สร้างชลประทาน บ่อน้ำ ธรรมศาลาเป็นที่พักอาศัยของประชาชนระหว่างทางเป็น
ต้น มีการสร้างพระพุทธรูปด้วยสำริด และหิน จำนวนถึง 20,000 องค์เพื ่อแจกจ่ายทั ้งในและนอก
ราชอาณาจักร ดังมีปรากฏหลักฐานจากจารึกในปราสาทตาพรหมซึ่งได้พรรณนาไว้ดังนี้ 

“...พระพุทธเจ้าผู้มีบุญพระองค์ใด มีกายแบ่งเป็น 3 ส่วนคือ ธรรมกาย 1 สัมโภคกาย 1 นิรมาน
กาย 1 ซึ่งเป็นผลมาจากสัมภาระ คือ บุญ เรานมัสการต่อพระพุทธเจ้า พระองค์นั้น ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งแห่ง
ร่างกายแห่งพระชินศรี บุตรแห่งพระชินศรีและได้เกิดเป็นสรณะแห่งสัตว์โลก...”  

นอกจากนี้พระองค์ยังได้สร้างพระพุทธรูปสำคัญให้นำไปประดิษฐานทั่วราชอาณาจักร  (ในเขตไทย
ที่อยู่ในราชอำนาจ คือ สุพรรณบุรี สิงห์บุรี เพชรบุรี และลพบุรี) พระองค์สวรรคตเมื่อ  พ.ศ.1762 ในยุคของ
พระองค์นี้นับได้ว่าเป็นยุคทองของกัมพูชาอย่างแท้จริง 

2. ยุคเสื่อมสุด: ยุคที่พระพุทธศาสนาในราชอาณาจักรกัมพูชาเสื่อมสุดคือยุคเขมรแดงปกครอง ซึ่ง
อยู่ในระห่าง พ.ศ.2518-2520 ในระยะเวลาแค่ 3 ปี 8 เดือน ที่เขมรแดงเข้ามาปกครองกัมพูชา ได้ยกเลิก 5 
อย่างคือ 1) ยกเลิกการศึกษา 2) ยกเลิกเงินตรา 3) ยกเลิกศาสนา 4) การสาธารณสุข  และ 5) การบันเทิง และ
ปรากฏว่ามีชาวกัมพูชาเสียชีวิตมากกว่า 2 ล้านคนเศษในที่นี้รวมทั้งพระภิกษุสามเณรด้วย พระพุทธศาสนาได้
ถูกล้มล้างโดยลัทธิคอมมิวนิสต์อย่างหนัก 

แต่ในยุคปัจจุบันนั้น ประเทศกัมพูชาได้รับความสงบสุขอีกครั้งหลังจากองค์การสหประชาชาติ 
(UN) ได้เข้ามาจัดการเลือกตั้งทั่วไป ทำให้พระพุทธศาสนาได้รับการฟื้นฟูขึ้นมาอีกครั้ง และรัฐบาลกัมพูชาได้
บรรจุพระพุทธศาสนาไว้ในรัฐธรรมนูญให้เป็นศาสนาประจำชาติ มาตั้งแต่ พ.ศ.2555 ในจำนวนนี้ชาวกัมพูชามี
ทั้งหมด 14.8 ล้านคน แบ่งเป็นชาวพุทธ ร้อยละ 96.4 นับถือศาสนาอิสลาม ร้อยละ 2.1 นับถือศาสนาคริสต์ 
ร้อยละ 1.3 

พระพุทธศาสนาในสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว: สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชน
ลาวหรือประเทศลาวเป็นประเทศเพื่อนบ้านที่อยู่ใกล้ชิดกับประเทศไทยมาช้านาน อีกทั้งมีพื้นฐานของภาษา 
วัฒนธรรม ค่านิยม ตลอดจนประเพณีต่าง ๆ ที่คล้ายคลึงกับประเทศไทย (ดารารัตน์ เมตตาริกานนท์, 2555: 
24) ในสมัยอดีดนั้น ชนชาติลาวได้นับถือศาสนาบูชาผีและบูชาธรรมชาติ ดังเช่นชนชาติไทย แม้กระทั่งในเวลา
ต่อมาเมื่อศาสนาพุทธได้เข้ามาเผยแผ่ในสังคมลาว ความเชื่อเรื่องดังกล่าวก็ยังคงปรากฏอยู่และปรับเปลี่ยน
ตนเอง เพ่ือให้เข้ากับพุทธศาสนาลาวในปัจจุบันพระพุทธศาสนาได้เข้ามาเผยแผ่ในรัชสมัยเจ้าฟ้างุ่ม พระองค์ที่
มีบทบาทสำคัญในการนำเอาพระพุทธศาสนาเข้ามาเผยแผ่ในประเทศลาว พระองค์ทรงเป็นพุทธมามกะให้



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

172 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

ความอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา (ดารารัตน์ เมตตาริกานนท์, 2548: 126) ประชาชนชาวที่มีที่พึ่งทางใจ และ
ประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา ดังนั้น ทุกหมู่บ้านจึงมีวัดวาอารามเกิดขึ้นอย่าง
มากมาย นอกจากนี้ยังมีวรรณกรรม ประเภทนิทานพื้นบ้าน กาพย์กลอน นิยาย ธรรมะ และเรื่องราวในชาดก
ต่าง ๆ (กะวิน เกียงคำชนนี, 1979: 8) เกิดขึ้นมากมาย ดังนั้น การเข้ามาของพระพุทธศาสนาในประเทศลาว
นั้นมีระยะเวลาที่แตกต่างในหลายยุค หลายสมัย ดังที่ท่านจันสุข สุริยจักรนักปราชญ์ลาว (จันสุข สุริยจักร, 
2544: บทบรรยายทางสถานีวิทยุเอเชียเสรี เมื่อวันที่ 17 มิถุนายน 2544)  ได้แบ่งประเด็นการเข้ามาเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในสังคมลาวออกเป็น 3 ยุคสมัยได้แก่ 1) พุทธศาสนาแบบเถรวาทดั้งเดิม 2) พุทธศาสนาแบบ
เถรวาทกัมพูชา และ 3) พุทธศาสนาเถรวาทแบบนิกายธรรมยุตนิกายจากประเทศไทย แต่ในงานวิจัยของพระ
โสภณพัฒนบัณฑิต  (สุกันยา) และคณะ (พระโสภณพัฒนบัณฑิต และคณะ, 2556:27-46) ได้แบ่งระยะการเข้า
มาของพระพุทธศาสนาในประเทศลาวเอาไว้ทั้งหมด 4 ระยะ คือ 

1.พระพุทธศาสนาเริ่มเข้ามาตั้งแต่หลังพุทธกาลโดยอ้างเอาตำนวนอุรังคธาตุ และตำนานขนบบรม
ราชาธิราช โดยกล่าวว่า “เมื่อพระมหาสมณโคดมสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ปรินิพพานได้ 8 ปีปลาย พระมหากัสสป
เถระเจ้าได้นำอุรังคธาตุ หรือคือ กระดูกหน้าอกของพระพุทธเจ้ามาประดิษฐานที่ภูกำพร้า (ธาตุพนม) โดยมี
พระมหากษัตริย์ที่ 5 นครมาร่วมชุมนุม” (มหาลีลา วีรวงศ์, 2010:7) ในตำนานอุรังคธาตุยังได้กล่าวเพ่ิมเติมว่า 
“ต่อมาพระอรหันต์ 5 องค์ได้นำเอาพระบรมธาตุของพระพุทธเจ้ามาจากเมืองราชคฤห์ อินเดียเป็นธาตุหัวเน่า 
27 องค์ พระธาตุแข้วฝาง 7 องค์ พระธาตุฝ่าตีนขวา 9 องค์ พระธาตุหัวเน่าบรรจุไว้ที่ภูเขาหลวง (พระธาตุ
หลวง) โดยมีพระยาจันทบุรีประสิทธิศักดิ์ เจ้าเมืองเวียงจันทร์ในยุคนั้นได้ก่อประธาตุบรรจุมีความสูงเพียง 4 วา 
3 ศอกเท่านั้น ต่อมาอีก 2,000 ปีพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชจึงสร้างเจดีย์ขนาดใหญ่ครอบทับอีกที อย่างไรก็ตาม
ทฤษฎีนี้มีหลักฐานทางประวัติศาสตร์น้อย จึงไม่ค่อยมีน้ำหนักมากนัก 

2. พระพุทธศาสนาระยะที่ 2 ได้รับจากสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชส่งสมณทูตมายังดินแดนสุวรรณ
ภูมิโดยอาศัยอาณาจักรล้านช้าง ก็ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของสุวรรณภูมิเช่นกัน พระมหาเถรนาว่า พระโสภณและ
พระอุตตระได้มาขึ้นฝั่งแม่น้ำโขงทางทิศใต้ของประเทศ ต่อมาจึงเรียกเมืองนี้ว่า ท่าแขก ตามนามของคณะที่
เป็นแขกอินเดีย (ลีลา วีรวงศ์, 1985: 45) 

3. พุทธศาสนาระยะที่ 3 เข้าสู่อาณาจักรล้านช้างเป็นมหายาน โดยสมัยนั้นอาณาจักรอ้ายลาวได้ตั้ง
เมืองหลวงอยู่ที่หนองแส ปกครองโดยขุนหลวงลิเมา ได้รับอิทธิพลพุทธศาสนามหายานจากจีนเผยแผ่เข้ามา แต่
ไม่แพร่หลายหนัก เพราะพุทธศาสนามหายานไม่ค่อยจะถูกนิสัยใจคอของคนลาวจนถึงระยะที่ 4 จึงได้มั่นคง 
(ลีลา วีรวงศ,์ 1985: 45)  

4. พระพุทธศาสนาระยะที่ 4 เป็นพุทธศาสนาเถรวาทจากกัมพูชา ในยุคสมัยของพระเจ้าฟ้างุ่ม
มหาราช โดยมีพระมหาเถระปาสมันต์เป็นพระอาจารย์นำเอาพุทธศาสนาเถรวาทมาประดิษฐาน โดยได้รับการ
สนับสนุนอย่างแข้งขันจากพระมหามเหสีของเจ้าฟ้างุ่ม นามว่าแก้วเก็งยาหรือแก้วกัลยา จนพัฒนาการมาเป็น
ศาสนาประชาติต่อมา (พระมหาจันดา ดันบัวลี, 2528: 12) 

ดังนั้น ระยะการเข้ามาของพระพุทธศาสนาในประเทศลาว สามารถสรุปย่อลงได้ 2 ด้าน คือ  



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 173 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

1) ด้านทิศเหนือ คือ การเข้าของพระพุทธศาสนาแบบมหายานที่เข้ามาทางประเทศจีนในสมัยของ
คุณหลวงลิเมา ซึ่งยุคนี้พระพุทธศาสนายังไม่ได้รับการยอมรับจากพุทธศาสนิกชนชาวลาวเท่าไหร่หนัก  

2) ด้านทิศใต้ คือ การเข้ามาของพระพุทธศาสนาทางด้านทิศใต้ของประเทศ ทั้งในระยะเริ่มแรกใน
ยุคสมัยพระพุทธศาสนาดั้งเดิมตามตำนวนพระอุรังคธาตุ, สมัยพระเจ้าอโศกมหาราชในพุทธศตวรรษที่ 3, สมัย
พุทธศาสนาเถรวาทแบบกัมพูชาในยุคของเจ้าฟ้าง ุ ่ม และสมัยเถรวาทแบบไทยที ่ม ีการรับเอานิกาย
ธรรมยุติกนิกายเข้าไปในประเทศลาว 

ในสภาวการณ์โลกที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา พระพุทธศาสนาในประเทศลาวก็การเปลี่ยนแปลง
ด้วย ทั้งการเปลี่ยนแปลงในด้านบวกและลบ ดังมีรายละเอียดดังนี้ 

1) ด้านบวก  คือ ยุคที่เจริญรุ่งเรืองโดยเฉพาะในยุคของเจ้าฟ้างุ่ม เช่น การบัญญัติพุทธศาสนาเป็น
ศาสนาประจำชาติลาว, การสถาปนาสมเด็จพระสังฆราช เป็นประธานสูงสุดของฝ่ายสงฆ์, การตรากฎหมาย
คณะสงฆ์โดยมีพระมหากษัตริย์ลาวลงนาม, การจัดตั้งโรงเรียนพระปริยัติธรรมที่นครหลวงเวียงจันทร์ ชื่อว่า 
“สถาบันพุทธบัณฑิตสภาจันทบุรี” มีการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกบาลี เปรียญธรรม 1-2 ถึง ป.ธ.9, 
มีการจัดสร้างพระไตรปิฎกฉบับอักษรธรรม” เป็นฉบับอักษภาษาบาลี ในปี พ.ศ.2498  พิมพ์ด้วยปกสีขาว 
จำนวน 26 เล่ม และในปี พ.ศ.2514 มีการจัดพิมพ์พระไตรปิฎกแปลเป็นภาษาลาวสะกดตามศัพท์ จำนวน 34 
เล่ม ฉบับนี้เรียกว่า ฉบับปกแดง (พระหลักคำจันทะบุรีเมทาจารย์, 2518: 8) และพระไตรปิฎกลาว ฉบับ
สมบูรณ์ 45 เล่ม ในปี พ.ศ.2545 ในการฉลองนครเวียงจันทร์ครบ 450 ปี (พระโสภณพัฒนบัณฑิต และคณะ, 
2556: 68) 

2) ด้านลบ คือ ยุคที่มีการเปลี่ยนแปลงการปกครอง พ.ศ.2518-ปัจจุบัน จากเหตุการณ์ในปีนี้ เมื่อ
การขบวนการประเทศลาวภายใต้การนำของเจ้าสุภานุวงศ์ นายไกรศร พรหมวิหาร นายหนูฮัก ภูมิสวรรค์ นาย
พลคำไต สีทันดร ได้ยึดอำนาจการปกครองจากรัฐบาลเสด็จเจ้าสุวรรณภูมาได้อย่างเด็ดขาด และผลจากการยึด
อำนาจ จึงมีการเปลี่ยนแปลงหลายๆ อย่างในประเทศลาว รวมทั้งพระพุทธศาสนาด้วยซึ่งก็ได้รับผลกระทบด้วย
เช่นกัน โดยเฉพาะเหตุการณ์ในด้านลบต่างๆ อันได้แก่ การยกเลิกระบบสมณศักดิ์, การยกเลิกการศึกษา
แบบเดิม, รื้อของเก่า สร้างของใหม่ คือ การสร้างหอธรรมสภาแห่งใหม่, การเบียดเบียนพระสงฆ์ฝ่ายวิปัสสนา
กรรมฐาน เป็นต้น (พระโสภณพัฒนบัณฑิต และคณะ, 2556: 68-72) 

จากทั้งสองประเด็นที่กล่าวมานี้ ย่อมสะท้อนให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาในประเทศลาวนั้น มีการ
ปรับเปลี่ยนตลอดเวลา ทั้งเชิงบวกและเชิงลบ แต่ในท่ามกลางเกลียวคลื่นที่ไหล่ผ่านมานั้น พระพุทธศาสนา
แบบลาวโดยมีพระสงฆ์เป็นผู้นำ ก็สามารถดำรงอยู่อย่างงดงามในท่ามกลางความแตกต่างของลัทธิและความ
เชื่อทางการเมือง ซึ่งพระพุทธศาสนานั้นสามารถอยู่กับอย่างปกติสุขกับทุกระบบการปกครอง ดังนั้น ความเป็น
พุทธจึงสามารถดำรงอยู ่ได้โดยปราศจากความขัดแย้งกับทุกระบบการเมือง ซึ่งจัดได้ว่าเป็นโดดเด่นของ
พระพุทธศาสนาแบบลาว ที่ประเทศอ่ืนควรศึกษาและเอาเป็นต้นแบบ 

  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

174 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

การศึกษาของสงฆ์ในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก 

การศึกษาของในบริเวณเทือกเขาพนมดงรักนั้น มีความหลากหลาย แต่ก็กลายเป็นหนึ่งได้ด้วยมิติ
ของการศึกษาสงฆ์ในพระพุทธศาสนา เพ่ือให้เห็นความชัดเจนในบริบททั่วไปในประเด็นนี้ผู้เขียนจึงขอนำเสนอ
ประเทศซึ่งตั้งอยู่สองข้างเทือกเขาพนมดงรัก ประกอบไปด้วยประเทศไทย ประเทศกัมพูชา และประเทศลาว 
ซึ่งทั้ง 3 ประเทศนี้มีแนวเขาพนมดงรักก้ันอยู่ระหว่าง 3 ประเทศดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น 

การศึกษาของสงฆ์ในประเทศไทย  การศึกษาของสงฆ์ในประเทศไทยนั้นในปัจจุบันแบ่งออกเป็น 3 
แผนกใหญ่ ๆ คือ ดังนี้  

1) แผนกธรรม การศึกษาแผนกนี้มีแม่กองธรรมสนามหลวงเป็นผู้กำกับ ปัจจุบัน พ.ศ.2563 สมเด็จ
พระมหามุนีวงศ์ (สุชิน อคฺคชิโน) วัดราชบพิธสถิตมหาสีมารามราชวรวิหาร กรุงเทพฯ เป็นแม่กองธรรม
สนามหลวง โดยมีมหาเถรสมาคมเป็นผู้มอบนโยบาย มีสำนักงานพระพุทธศาสนาคอยให้การสนองงานในฐานะ
หน่วยงานของรัฐ โดยระดับชั้นการสอน 3 ระดับ คือ นักธรรมตรี, นักธรรมโท และนักธรรมเอก และยังเปิด
โอกาสให้นักศึกษา รวมทั้งบุคคลทั่วไป ได้เข้ามาศึกษา ซึ่งได้มีการแบ่ง 3 ระดับเหมือนกันกับพระภิกษุสามเณร 
ในระบบนี้มีการจัดการเรียนการสอนเป็นส่วนกลางและส่วนภูมิภาค ส่วนกลางเรียกตามชื่อวัด เช่น เจ้าสำนัก
เรียนวัดบวรนิเวศวิหาร ส่วนภูมิภาคเรียกรวมทั้งจังหวัด เช่น สำนักเรียนคณะจังหวัดสุรินทร์ เป็นต้น การ
จัดการเรียนการสอนนั้นเจ้าสำนักเรียนจะเป็นผู้บริหารและจัดการ ส่วนการสอบนั้นเป็นหน้าที่ของแม่กองธรรม
สนามหลวงเป็นผู้ดำเนินการ โดยมีสำนักงานกองธรรมเป็นฝ่ายสนับสนุนในการออกข้อสอบและงานบริหารอ่ืน 
ๆ ซึ่งปัจจุบัน (พ.ศ.2565) ตั้งอยู่ที่วัดบวรนิเวศวิหาร กรุงเทพฯ  

2) แผนกบาลี มีแม่กองบาลีเป็นผู้กำกับ ปัจจุบัน (พ.ศ.2565) มีพระพรหมโมลี (สุชาติ   ธมฺมรตโน 
ป.ธ.9) วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพฯ เป็นแม่กองบาลีสนามหลวง โดยมีมหาเถรสมาคมเป็นผู้มอบนโยบาย
และสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติคอยให้การสนองงานในฐานะหน่วยงานของรัฐ และมีการเปิดสอนตั้งแต่
ประโยค 1-2 ถึงเปรียญธรรม 9 ประโยค (ป.ธ.9) ซึ่งในปัจจุบันนั้นรัฐบาลไทยได้ให้การยอมรับและเทียบวุฒิ
การศึกษาแผนกบาลีให้เข้ากับการศึกษาทั่วไป คือ ป.ธ.3 เทียบเท่า ม.6, ป.ธ.9 เทียบเท่าปริญญาตรีในสาย
อักษรศาสตร์ แต่คณะสงฆ์ไทยโดยกรรมการมหาเถรสมาคม ก็ได้จัดตั้งคณะกรรมการขึ้นมาเพื่อศึกษาความ
เป็นไปได้ในการให้การยอมรับและเทียบวุฒิเปรียญธรรม 9 ประโยค (ป.ธ.9) ให้เทียบเท่ากับการศึ กษาระดับ
ดุษฎีบัณฑิต (ดร.) ของการศึกษาในระบบทั่วไป และนอกจากนี้ยังมีการเปิดโอกาสให้มีการจัดสอบบาลี
สนามหลวงสำหรับฆราวาสทั่วไป ซึ่งเรียกว่า “บาลีศึกษา” ในส่วนของผู้สำเร็จการศึกษาจะได้วุฒิ “บ.ศ.” คือ 
บาลีศึกษา และในปัจจุบัน (2565) ก็มีแม่ชีและบุคคลทั่วไปให้ความสนใจและเข้ามาศึกษารวมทั้งสอบวัดผลใน
สนามหลวงเพิ่มขึ้นตามลำดับ ในระบบการศึกษานี้มีการจัดการเรียนการสอนเป็นส่วนกลาง และส่วนภูมิภาค 
ส่วนกลางจะเรียกตามชื่อวัด เช่น เจ้าสำนักเรียนวัดบวรนิเวศวิหาร ส่วนภูมิภาคจะเรียกรวมทั้งจังหวัด เช่น เจ้า
สำนักเรียนคณะจังหวัดสุรินทร์ เป็นต้น การจัดการเรียนการสอนนั้นเจ้าสำนักเรียนจะเป็นผู้บริหารและจัดการ 
ส่วนการสอบนั้นเป็นหน้าที่ของแม่กองบาลีสนามหลวงเป็นผู้ดำเนินการ โดยมีสำนักงานแม่กองบาลีสนามหลวง
เป็นฝ่ายสนับสนุน ซึ่งปัจจุบัน (พ.ศ.2565) ตั้งอยู่ที่วัดปากน้ำ ภาษีเจริญ กรุงเทพฯ  



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 175 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

3) การศึกษาทางโลก  การจัดการศึกษาของคณะสงฆ์ในส่วนของการจัดการจัดการศึกษาทางโลก
นั้นในปัจจุบันมี 2 ระดับ คือ (3.1) ระดับมัธยมศึกษา ซึ่งในปัจจุบันในระดับการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรม
แผนกสามัญศึกษา มีโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา เปิดสอนให้กับพระภิกษุ -สามเณรตั้งแต่ระดับ
มัธยมศึกษาตอนต้น (ม.1) - มัธยมศึกษาตอนปลาย (ม.6) ทั่วประเทศ จากข้อมูลของสำนักงานพระพุทธศาสนา
แห่งชาติ ระบุว่าในปี 2561 มีจำนวน 406 โรง มีจำนวนนักเรียน 36,057 รูป มีครูประจำการ 1,450 คน  
(สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2561: ออนไลน์) .  (3.2) ระดับมหาวิทยาลัย มีอยู ่ 2 แห่ง คือ 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยลัย และมหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย ซึ่งทั้ง 2 มหาวิทยาลัยนี้มี
การจัดการศึกษาทั้งในระดับส่วนกลาง และส่วนภูมิภาค กระจายการศึกษาทั่วประเทศในเกือบทุกจังหวัดของ
ประเทศไทย และนอกจากนี้ในส่วนของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก็ยังมีสถาบันสมทบจาก
ต่างประเทศอีก เช่น สาธารณรัฐเกาหลี, ประเทศศรีลังกา, สิงคโปร์ และฮังการี 

2) การศึกษาของสงฆ์ในประเทศกัมพูชา : การศึกษาของสงฆ์ในประเทศกัมพูชาโดยส่วนมาก
รูปแบบและแผนกการจัดการศึกษาจะได้รับอิทธิพลจากประเทศไทยเป็นหลัก อาจจะแตกต่างในเร ื ่อง
รายละเอียดบ้าง คือ มีการจัดการศึกษาทั้ง 3 แผนก คือ แผนกธรรมวินัย มี ตรี -โท-เอกเรียกว่าโรงเรียนสมณ
ศึกษา วิชาหลักๆ ที่ต้องศึกษา คือ พุทธประวัติ, พุทธศาสน, วินัย, ธรรม (สุภาษิต) คล้ายๆ กับประเทศไทย แต่
ในกัมพูชานั้นเรียกว่า ธรรมโกศลตรี, ธรรมโกศลโท, ธรรมโกศลเอก ในข้อมูลปี 2551 มีจำนวน 726 โรงเรียน 
มีนักเรียนจำนวน 13,612 รูป และแผนกสามัญศึกษา ระดับปฐมศึกษาเรียกว่า โรงเรียนพุทธิกปฐมศึกษา 
ระดับมัธยมเรียกว่าโรงเรียนพุทธิมัธยมศึกษาในส่วนของระดับอุดมศึกษานั้นมี 2 แห่ง คือ พุทธิกสากวิทยาลัย
พระสีหนุราช กับ พุทธิกสากลวิทยาลัยพระสีหมุนี วุฒิการศึกษาที่จบจากมหาวิทยาลัยสงฆ์ในกัมพูชานั้น 
ปริญญาตรี เรียกว่า ปริญญาบัตร, ปริญญาโท เรียกว่า อนุบัณฑิต, ปริญญาเอกเรียกว่า บัณฑิต 

3) การศึกษาของสงฆ์ในสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว : การศึกษาสงฆ์ในประเทศลาว
นั้น มีการจัดการศึกษาคล้ายๆ กับประเทศไทย คือ บาลีธรรม และสามัญศึกษา และในปี พ.ศ.2505 มีการ
เปลี่ยนแปลงการศึกษาสงฆ์ คือ 1) ชั้นประถมศึกษา เรียน 6 ปี แบ่งเป็นประถมศึกษาต้น 3 ปี ประถมปลาย 3 
ปี 2) ชั้นมัธยมศึกษา เรียน 7 ปี มัธยมศึกษาตอนต้น 4 ปี มัธยมศึกษาตอนปลาย 3 ปี  เมื่อจบปีที่ 7 แล้ว ยังมี
เตรียมสถาบันอีก 1 ปี จึงเท่ากับมัธยมศึกษามีหลักสูตร 8 ปี ซึ่งอยู่ในการดูแลของกระทรวงธรรมการ จากสถิติ
ตัวเลขพบว่าการศึกษาสงฆ์ในประเทศลาว ในปี พ.ศ.2545 ได้ขยายตัว มีทั้งหมด 54 แห่ง แบ่งเป็นโรงเรียน
ประถมศึกษา 5 แห่ง มัธยมศึกษาต้น 35 แห่ง มัธยมปลาย 11 แห่ง โรงเรียนพระปริยัติธรรม 1 แห่ง โรงเรียน
พระสังฆาธิการ 1 แห่ง วิทยาลัยสงฆ์ 2 แห่ง คือ วิทยาลัยสงฆ์องค์ตื้อ นครเวียงจันทร์ และวิทยาลัยสงฆ์จำปา
ศักดิ ์ นอกจากนี้ ยังมีสถาบันพุทธบัณฑิตสภา ซึ ่งเป็นสถาบันที่ทำหน้าที่ดูแลการจัดการรวบรวมคัมภีร์
พระพุทธศาสนา และให้การศึกษาภาษาบาลีแก่พระภิกษุสามเณร เช่น ที่วัดจันทร์ นครเวียงจันทร์  

  



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

176 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

มองการพัฒนาที่ยั่งยืนของบริเวณเทือกเขาพนมดงรักผ่านมิติการศึกษาในสงฆ์ 
ความยั่งยืนนี้เป็นคำร่วมสมัย และมักมีการนำมาใช้เพ่ือสื่อสารควบคู่กับการพัฒนา เช่น การพัฒนา

ชุมชนที่ยั่งยืน หรือเกษตรกรรมยั่งยืน แต่เมื่อเอามากล่าวรวมกับการศึกษาของสงฆ์แล้ว ก็สามารถมองแยก
ประเด็นออกได้หลายประเด็น มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

1. ด้านนโยบาย (Policy) นโยบายการจัดการศึกษาของสงฆ์ทั้ง 3 ประเทศในบริเวณเทือกเขา
พนมดงรักนั้น มีความคล้ายคลึงกัน คือ เน้นการจัดการศึกษาศาสนธรรมของพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 
(Modern Science) ดังปรากฏมีการจัดตั้งสถาบันการศึกษาระดับอุดมศึกษาทั้ง 3 ประเทศ และรัฐบาลทั้ง 3 
ประเทศก็ได้ให้การรับรองการศึกษาสงฆ์ด้วยการออกพระราชบัญญัติมารับรอง ซึ่งถือว่าเป็นนิมิตหมายที่ดี
สำหรับการศึกษาสงฆ์ในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก 

2. ด้านการบริหาร (Management) ในส่วนของการบริหารนั้น เนื่องจากการบริหารการศึกษา
สงฆ์นั้น แต่เดิมเน้นการจัดการศึกษาแบบจารีต (Tradition) คือ มีเพียงแค่แผนกธรรม-บาลี ซึ่งเป็นการศึกษา
กระแสหลัก แต่ในปัจจุบันมีแผนกสามัญศึกษาเข้ามาด้วย ทั้งระดับมัธยมศึกษาและอุดมศึกษาเข้ามาเกี่ยวขอ้ง 
คณะสงฆ์ทั้ง 3 ประเทศ จึงต้องปรับตัวเพ่ือให้ทันกับการเปลี่ยนแปลง ทั้งนี้ก็เพ่ือยกระดับการศึกษาของสงฆ์ให้
เหมาะสมกับยุคสมัยที่มีการเปลี่ยนแปลง หากไม่เช่นนั้นการจัดการศึกษาด้านพระพุทธศาสนาก็จะไม่เป็นที่
ตอบโจทย์ให้กับสังคมเท่าใดและกลับกลายว่า องค์กรหรือสถาบันการจัดการศึกษาภายนอกได้เริ่มจัดการศึกษา
พระพุทธศาสนาหลายแห่ง เช่น ในประเทศไทย มีมหาวิทยลัยมหิดล ที่จัดตั้งวิทยาลัยศาสนศึกษา จิตตปัญญา
ศึกษา, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย มีการจัดตั้งพุทธศาสนศึกษา, มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ มีการเปิดสอนพุทธ
ศาสน์ศึกษาในระดับมหาบัณฑิต และในระดับมหาวิทยาลัยราชภัฏบางแห่งก็ม ีการนำเอาหลักสูตร
พระพุทธศาสนา หรือพุทธศาสน์ศึกษาไปเปิดสอนในระดับปริญญาตรี เช่น มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี เป็นต้น นอกนี้ มีการเปิดสอนสาขาปรัชญา
และพระศาสนาในมหาวิทยาลัยรัฐและเอกชนบางแห่ง จากเหตุการณ์นี้หากมหาวิทยาลัยสงฆ์ยังบริหารจัด
การศึกษาด้านพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นแกนกลางของการศึกษาสงฆ์ยังไม่ได้ดีเท่าที่ควร ก็อาจจะมีแนวโน้มว่า
หน่วยงาน/สถาบันการศึกษาภายนอกจะจัดการและบริหารบริหารการศึกษาได้ดีกว่าอย่างมีนัยสำคัญ 

3. ด้านงบประมาณ (Budget) ด้านงบประมาณนั้น แรกเริ่มเดิมทีการจัดการศึกษาสงฆ์ในแนว
จารีตทั้ง 3 ประเทศ มีงบประมาณในการจัดการศึกษาค่อนข้างจำกัด อันเนื่องจากสถานะของสถาบันการศึกษา
ที่ยังไม่มีกฎหมายบ้านเมืองมารองรับ แต่ในปัจจุบันการศึกษาสงฆ์นั้น ทั้ง 3 ประเทศ รัฐบาลได้ออกกฎหมาย
มารองรับ และมีส่วนทำให้ได้รับงบประมาณสนับสนุนจากรัฐได้อย่างเพียงพอ และมีการกระจายงบประมาณ
จากส่วนกลางไปสู่ส่วนภูมิภาคทั่วประเทศอย่างทั่วถึง 

4. ด้านหลักสูตร (Curriculum) ด้านหลักสูตรนั้นมีการปรับปรุงและพัฒนาหลักสูตรอย่าง
ต่อเนื่องในส่วนของการจัดการศึกษาสงฆ์ในระดับอุดมศึกษา แต่ในส่วนของการศึกษาแนวจารีต คือ บาลี 
นักธรรม ยังคงแบบเดิมจากอดีตถึงปัจจุบัน ซึ่งส่งผลให้แผนกบาลี นักธรรม ของทั้ง 3 ประเทศในบริเวณ
เทือกเขาพนมดงรักนี้ ไม่ค่อยได้รับความสนใจจากพระภิกษุสามเณรสนใจเท่าใด และค่อยๆ ลดลงอย่างต่อเนื่อง 



วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์  
ปีที่ 9 ฉบับท่ี 2 : (กรกฎาคม – ธันวาคม  2565) : 177 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 

5. ด้านผู้สอน (Instructor) ด้านผู้สอนนั้น ในระดับอุดมศึกษานั้น มีกลไกการบริหารตามกรอบ
ภาระงานที่มี แต่ในส่วนของแผนกบาลี-นักธรรม ทั้ง 3 ประเทศยังคงประสบปัญหาขาดแคลนครูผู้สอน ทั้งนี้ ก็
มีผลสืบเนื่องจากนโยบายในการกระจายการศึกษาที่ยังไม่ทั่วถึง หรือทั่วถึงแต่ขาดงบประมาณที่ค่อยสนับสนุน
ครูผู้ทำหน้าที่ในการสอน ทำให้ภาพการจัดการศึกษาสงฆ์นั้น เป็นการจัดการศึกษาแบบเน้นการสอบมากกว่า
การจัดการเรียนการสอนเป็นหลัก 

6. ด้านผู้เรียน (Student) ถึงแม้ว่า ระบบการศึกษาของสงฆ์ในประเทศไทยนั้น ในระยะแรกจะ
มุ่งจัดการศึกษาให้แก่ศาสนทายาท คือ คณะสงฆ์เป็นหลัก แต่หลังจากที่มีการเปลี่ยนแปลงในสังคมของแต่ละ
ประเทศ ทำให้การศึกษาคณะสงฆ์เปิดกว้างมากขึ้น คือ เปิดโอกาสให้บุคคลทั่วไปเข้ามาศึกษาในมหาวิทยาลัย
สงฆ์ท้ัง 2 มหาวิทยาลัย ซึ่งมีวิทยาเขตท่ัวประเทศ และในต่างประเทศ บางประเทศด้วย แต่เนื่องจากภาวการณ์
ในปัจจุบัน อัตราการเกิดของเด็กนั้นต่ำลง ส่งผลให้มีจำนวนนักเรียน ผู้เข้าเรียนหนังสือตามระบบมีจำนวนลด
น้อยลง ก็ส่งผลโดยตรงต่อการศึกษาของสงฆ์ที่ผู ้เรียนจะลดลงตามมาด้วย ในด้านแผนกธรรมนั้น มีการ
ปรับเปลี่ยนการจัดการ จากมุ่งให้การศึกษาแก่พระสงฆ์เป็นหลัก ก็มี การทำข้อตกลงร่วมมือ (MOU) กับ
กระทรวงศึกษาธิการ เพื่อเปิดโอกาสให้กับนักเรียนทั่วไปเข้าสอบได้อย่างทั่วถึงทั้งประเทศ  แต่เมื่อมีผู้สอบ
จำนวนมาก ปัญหาที่ตามมาก็คือ ระบบการจัดการเรียนการสอนที่มีคุณภาพย่อมลดลง สภาพปัญหาที่ปรากฏ
คือ การศึกษาแผนกธรรมนี้ยังคงมีปัญหาในด้านการจัดการเรียนการสอน คือ เน้นตัวเลข หรือจำนวนการเข้า
สอบ และผู้สอบผ่านเป็นหลัก ไม่ได้มุ่งเน้นที่คุณภาพการเรียนการสอนเลย ดังนั้น การศึกษาแผนกนี้จึงยังไม่
เป็นที่ยอมรับของสังคมในสายตาของนักการศึกษาเท่าใดนัก ในด้านแผนกบาลี ก็คงมีปัญหาเหมือนกับแผนก
ธรรม แต่สถิติผู้เข้าสอบอาจจะมีจำนวนเพ่ิมมากข้ึน แต่สถิติผู้สอบผ่านนั้นมีจำนวนลดลงอย่างต่อเนื่อง แต่คงมี
เพียงบางสำนักเรียนใหญ่ ๆ ในส่วนกลางบางสำนักเท่านั้นที่มีการจัดการเรียนการสอนเป็นกิจลักษณ์ เช่น วัด
ปากน้ำ, วัดโมลีโลกยาราม, วัดชนะสงคราม,  และส่วนภูมิภาค เช่นวัดธรรมกาย จังหวัดปทุมธานี,วัดตากฟ้า 
จังหวัดนครสวรรค์, วัดจองคำ จังหวัดลำปาง, วัดขันเงิน จังหวัดชุมพร, วัดหาดใหญ่สิตาราม จังหวัดสงขลา 
เท่านั้น ส่วนสำนักเรียนในระดับจังหวัดอื่นๆ ส่วนใหญ่แล้วยังคงประสบกับปัญหาภาวะของผู้สอบผ่านที่ลด
น้อยลงอย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้ ยังคงเป็นปัญหาใหญ่ในด้านการจัดการศึกษาให้กับเจ้าสำนักเรียนในระดับจังหวัด
ต่างๆ ในส่วนภูมิภาค ได้ตระหนักและคิดหาทางในการแก้ไขปัญหาในระยะยาวสืบต่อไป ไม่เช่นนั้น การจัดการ
ศึกษาในแผนกบาลีของคณะสงฆ์ไทยนี้ ก็คงจะเหลือแค่การศึกษาในตำนานของคณะสงฆ์ไทยเท่านั้น 

สรุป 

จากประเด็นดังที่กล่าวมานั้น หากแม้นเราจะพัฒนาพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นสถาบันหนึ่งของสังคม 
โดยเฉพาะชุมชนที่ตั้งอยู่ตามแนวเขาพนมดงรัก คือ ประเทศไทย ประเทศกัมพูชา และประเทศลาวนั้ น ซึ่งมี
ประชาชนนับถือพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทเป็นส่วนใหญ่ ผู้เขียนเห็นว่า หากต้องการเห็นความยั่งยืนของการ
จัดการศึกษาสงฆ์ในบริเวณเทือกเขาพนมดงรัก และมีผลเชิงรูปธรรมที่ชัดเจนมากยิ่งขึ้น ก็ควรมีการบูรณาการ
การทำงานตามหลัก “บวร” คือ “บ้าน วัด หน่วยงานราชการหรือโรง เรียน” ของทั้ง 3 ประเทศในบริเวณ
เทือกเขาพนมดงรัก ทั้งนี้ เพ่ือให้การจัดการศึกษาสงฆ์เป็นไปในทิศทางเดียวกัน และเป็นการสร้างความสัมพันธ์



Journal of Buddhist Studies Vanam Dongrak      
Vol.9 No.2 : July – December 2022 

(July-December 2021) 

178 :         

 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Surin Campus 

อันดีระหว่างประเทศ โดยใช้ความเป็นวัฒนธรรมพุทธอันเดียวกันมาเป็นเครื่องหล่อหลอม หรือเป็นสะพาน
เชื่อมคนในบริเวณนี้ให้ได้เข้าถึงแก่นพุทธธรรมอันเดียวกัน ทั้งนี้ เพื่อสร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นในบริเวณเทือกเขา
พนมดงรัก บนฐานของ “มั่นคง มั่งคั่ง และยั่งยืน” ในที่สุด ท่ามกลางความแตกต่างในเขตการปกครอง และ
พรมแดนตามแนวเทือกเขาพนมดงรัก แต่ความเป็นอ่ืนของชนในภูมิภาคนี้นั้นไม่มี เพราะชนในภูมิภาคนี้นั้นต่าง
ก็เป็นพุทธศาสนิกชน มีพระบรมครูองค์เดียวกัน คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ผู้ทรงประกาศศาสนธรรมมุ่ง
ความสุข และประโยชน์แก่ชนหมู่มาก มรรควิธี หรือวิธีการในการดำเนินการนั้นอาจจะแตกต่างในแต่ละ
ประเทศ แต่เป้าหมายมีหนึ่งเดียว คือ พระนิพพาน อันเป็นยอดแห่งบรมสุขนั่นเอง 

เอกสารอ้างอิง  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 
ราชบัณฑิตยสถาน. 

ดารารัตน์ เมตตาริกานนท์. (2555). ประวัติศาสตร์ลาวหลายมิติ. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
สุเนต โพธิสาร. (1979). ประวัติศาสตร์ลาว. เวียงจันทร์. กระทรวงแถลงข่าว และวัฒนธรรม. 
จันสุข สุริยจักร. (2544). วัฒนธรรมลาว. บทบรรยายทางสถานีวิทยุเอเชียเสรี. 17 มิถุนายน 2544. 
พระโสภณพัฒนบัณฑิต และคณะ. (2556). “พระพุทธศาสนาในสาธารณรัฐประชาธิปไตยประขาชนลาว: 

ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และความสัมพันธ์ทางสังคม”. รายการงานการวิจัย.พระนครศรีอยุธยา: 
สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ลีลา วีรวงศ์. (1985). ประวัติศาสตร์ลาว. เวียงจันทร์: โรงพิมพ์แห่งรัฐ. 
________. (2010). ประวัติพระเจดีย์โลกจุลามานี หรือพระธาตุหลวงเวียงจันทร์. เวียงจันทร์: พระไซ

กราฟฟิก. 
พระมหาจันดา ดันบัวลี. (2528). แผนการทำลายพุทธศาสนาในลาว. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เทพปัญญา. 
พระหลักคำจันทะบุรีเมทาจารย์. (2518). พระไตรปิฎก ฉบับภาษาลาว. เวียงจันทร์: ศูนย์การพิมพ์ลาว. 
 


